# Völkerpsychologie

Eine Untersuchung der Entwicklungsgesetze

von

# Sprache, Mythus und Sitte

von

## Wilhelm Wundt

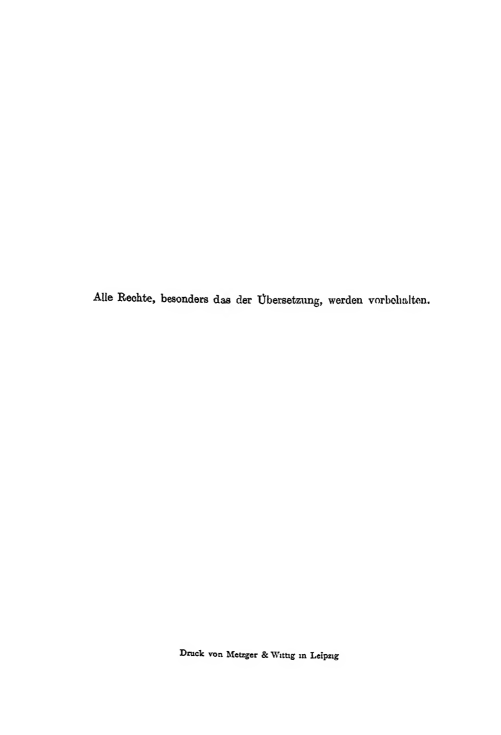
Sechster Band

Mythus und Religion

Zweite, neu bearbeitete Auflage Dritter Teil



Alfred Kröner Verlag in Leipzig



# Vorwort zur zweiten Auflage.

Der vorliegende Band der Volkerpsychologie hat in dieser zweiten Auflage eingreifendere Umarbeitungen erfahren als die beiden vorangegangenen. Insbesondere ist in ihm versucht worden, die Entwicklung der Religion aus ihren mythologischen Vorstufen, zum Teil unter Zuhilfenahme der neueren ethnologischen Forschungen auf diesem Gebiet, in ihrem Zusammenhang mit der allgemeinen Kultur eingehender zu verfolgen, sowie auf der Grundlage dieser psychologischen Entwicklungsgeschichte die Bedeutung der beiden großen Weltreligionen, des Christentums und des Buddhismus, in ihrer Eigenart zu begreifen. Daß die Volkerpsychologie hierbei die Ergebnisse der Religionsgeschichte dankbar zu benutzen, aber andere Ziele zu verfolgen hat als diese, brauche ich im Hinblick auf die in der Einleitung dieses Werkes enthaltenen Ausfuhrungen über das Verhaltnis beider wohl nicht nochmals hervorzuheben.

Dieser Teil, der die Psychologie des Mythus und der Religion abschließt, war im Juli des vergangenen Jahres im Manuskript vollendet, und der Druck, der wahrend des kurz darauf ausgebrochenen Krieges unentwegt fortgesetzt wurde, lag Anfang Oktober des gleichen Jahres bereits zur Ausgabe bereit. Inmitten der rasch aufeinanderfolgenden Kriegsereignisse, die damals kein anderes Interesse als die Sorge um die in diesem Weltkrieg umstrittenen großen Guter der Nation aufkommen heßen, kamen jedoch Verleger und Verfasser überein, diese Ausgabe bis zu einer Zeit zu verschieben, die moglicherweise in dem Kreise der Leser dieses Werkes wieder für andere als für Fragen des Krieges Raum lasse.

Man kann vielleicht zweifeln, ob dieser Zeitpunkt heute bereits gekommen sei. Zwei Grunde bestimmen aber den Herrn Verloger wie den Verfasser, anzunehmen, daß in der Tat heute die Lage eine wesentlich andere geworden ist als in jenen Herbstmonaten, in denen wir die ersten großen Siege der deutschen Waffen erlebten. Vor allem hat das deutsche Volk in der seitdem verflossenen Zeit gezeigt, daß es in dem gewaltigen Ringen, das ihm aufgezwungen wurde, die Guter des Friedens auf materiellem wie auf geistigem Gebiet in einem von keinem seiner Feinde erreichten Umfang zu wahren und, soweit es die ungeheuren Anforderungen des Krieges zulassen, trotz der Not dieser Zeit zu fordern weiß. Wohl ist die wirtschaftliche Lage des Reiches schwer geschädigt, doch ist sie nirgends in dem Maße bedroht, daß Staat und Volk nicht der weiteren Dauer des Krieges zuversichtlich entgegensehen konnen. Daß aber in dieser Zeit auch die geistige Friedensarbeit nicht ruht, das bezeugt, um von anderem zu schweigen, die Tatsache, daß es in dem weiten Raum zwischen Straßburg und Konigsberg, diese gelegentlich selbst vom Feinde bedrohten Stadte nicht geschlossen, keine Hochschule und kaum eine Volksschule gibt, die in diesem Winter ihrer Pflicht, die Güter der nationalen Bildung und Erziehung zu fordern, nicht, soweit es die Abberufung der wehrfahigen Lehrer und Schuler zum Heere erlaubte, ganz wie mitten im Frieden nachgekommen ware. Sodann ist heute unser Vertrauen auf den siegreichen Ausgang mit gutem Grund nicht kleiner, sondern großer geworden. Denn, so wenig wir jemals an der militarischen Überlegenheit unseres Heeres zweifeln konnten. die zahe Ausdauer und die unentwegte Pflichttreue von Volk und Heer mußte eine so ungeheure Probe wie diese bestehen, um zur Gewißheit zu erheben, daß die deutsche Armee ebensowenig besiegt wie die deutsche Nation vernichtet werden kann, und daß es sich daher bei der weiteren Fortdauer dieses Volkerkampfes angesichts der bereits errungenen Erfolge nicht mehr um die Frage handelt, ob wir siegen oder nicht, sondern nur noch um die andere, wie hoch der Siegespreis sein soll, der den Opfern an Gut und Blut entspricht, die unser Volk nicht bloß fur seine eigene Zukunft, sondern fur die kunftige Kultur der Menschheit gebracht hat.

Indem solche Erwagungen heute mehr, als es zu Anfang dieses Krieges geschehen mochte, den Blick von den Kämpfen der Gegenwart auf den dauernden und, wenn er dauern soll, bleibend zu sichernden Frieden lenken, darf dieses Buch wohl hoffen, nicht mehr als eine allzu unzeitgemäße Lekture zu erscheinen. Freilich ist das Problem, das es in erster Linie behandelt, ein eminent friedliches. Will es doch im Lichte der allgemeinen Entwicklung des religiosen Bewußtseins vor allem auch die Entstehung derjenigen Religion, die eine Religion des Friedens und der Liebe ist, des Christentums, vom Standpunkte psychologischer Betrachtung aus zu verstehen suchen. Je mehr aber heute der Friede der Volker zu einem fernen Ideal geworden und die Liebe vollends in Haß verkehrt zu sein scheint, um so mehr mogen wir hoffen, daß nach einem bekannten geschichtsphilosophischen Axiom, dem einzigen vielleicht, das wenigstens in vielen Fallen die Geschichte bestätigt hat, auch nach dem jetzigen Volkerkampf ein dauernder Völkerfriede kommen werde, der auf die wechselseitige Achtung der Kulturvolker und auf das Bewußtsein ihrer Pflicht zu gemeinsamer Arbeit ım Dienste der allgemeinen Kulturguter der Menschheit gegrundet sem muß, wenn er ein bleibender sein soll.

Leipzig, mi Januar 1915.

W. Wundt.

# Inhalt.

| Siebentes Kapitel. Der Göttermythus.                                        | 0-4-       |
|-----------------------------------------------------------------------------|------------|
| I. Die Entwicklung der Gottervorstellungen .                                | Seite<br>1 |
|                                                                             |            |
| 1. Gotter, Helden und Damonen                                               | 1<br>1     |
| a. Die Stellung der Gotter in der Mythologie . b. Useners Dreistufentheorie | 3          |
| c Unterschiedsmerkmale zwischen Helden und Gettern                          | 10         |
| d. Beziehung der Damonen- zu den Gottervorstellungen                        | 18         |
| 2. Hypothesen uber den Ursprung der Gottervorstellungen .                   | 21         |
| a. Die ammistische Hypothese.                                               | 23         |
| b. Die spiritualistische Hypothese                                          | 31         |
| c. Die polytheistische Hypothese                                            | 38         |
| d. Die monotheistische Hypothese                                            | 42         |
| 3. Die Entstehung der Kultgotter                                            | 50         |
| a. Vorreligiose Kulte und kultlose Gotter                                   | 50         |
| b. Außere Entlehnung von Kultgottern                                        | 53         |
| c. Entstehung von Kultgottern aus kultlosen Gottheiten.                     | 60         |
| d. Naturdamonen als Vorlaufer von Kultgottern                               | 63         |
| c. Primitive Himmelskulte: Die Feste der Cora-Indianer                      | 71         |
| f. Prahistorische Zeugnisse von Astralkulten                                | 80         |
| 4. Die Vermenschlichung der Gestirngotter                                   | 82         |
| 5 Die Gotter der Ackerkultur                                                | 87         |
| a Hauptstadien der Entwicklung                                              | 87         |
| b Unmittelbare Teilnahme der Gotter am Kult. Altmexika-                     |            |
| nische Ackerkulte                                                           | 93         |
| c. Die Himmelsgötter als Beherrscher der Ackerdamonen                       | 98         |
| 6 Die Gotter der einzelnen Kulturgebiete                                    | 102        |
| a. Übergang der Himmelsgotter in Weltgotter. Schutzgotter                   |            |
| fur Ackerbau und Viehzucht                                                  | 102        |
| b. Der Priesterstand und sein Einfluß auf die Gotterkulte.                  | 107        |
| e Die Kriegsgotter                                                          | 114        |

| 7. Die Weisheit der Gotter                                                                                        | Sen        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|                                                                                                                   | 118        |
| <ul><li>a. Die Hypostasen der Begriffe</li><li>b. Die Weisheit als Gottheit und als Attribut der Götter</li></ul> | 118        |
| c. Die allgemeine Entwicklung der Hypostasen des göttlichen                                                       | 12:        |
| Geistes                                                                                                           | 127        |
|                                                                                                                   |            |
| 8. Der Staat und die Gotter                                                                                       | 13)        |
| a. Der Staat und die Stammesgesellschaft                                                                          | 131        |
| b. Orts-, Stammes- und Volksgotter                                                                                | 14:        |
| c. Die Entwicklung der Staatsgotter                                                                               | 14:        |
| 9. Der griechische Gotterstaat                                                                                    | 15:        |
| a. Der Ursprung der griechischen Götterkulte                                                                      | 153        |
| b. Die Gotter unter dem Emfluß der Heldensage                                                                     | 162        |
| c. Der Niedergang der personlichen Gotter .                                                                       | 172        |
| 10. Der Stammesgott Israels                                                                                       | 179        |
| a. Polytheismus und Monotheismus                                                                                  | 179        |
| b. Der Kampf der Kulturen: Ackerbayer und Nomade                                                                  | 181        |
| c. Die israelitische Vatersage                                                                                    | 185        |
| d. Der Gott Jahwe.                                                                                                | 188        |
|                                                                                                                   |            |
| II. Die Formen des Gottermythus                                                                                   | 194        |
| 1. Allgemeine Übersicht der Formen des Gottermythus                                                               | 194        |
| 2 Das Gottermarchen                                                                                               | 202        |
| 3 Die Kultgottersage                                                                                              | 210        |
| 4 Gotter- und Heiligenlegende<br>a. Allgemeine Entwicklung der Legende                                            | 217        |
| b. Der Heilbringer als tätiger und als leidender Held                                                             | 217        |
| c. Die Gotter als Heilbringer                                                                                     | 227<br>230 |
| d Die Buddhalegende                                                                                               | 244        |
| c. Die Christuslegende                                                                                            | 250        |
| f. Die christliche Heiligenlegende                                                                                | 258        |
| g. Der Motivwandel in der Legende .                                                                               | 264        |
| 5 Kosmogonische und theogonische Mythen                                                                           |            |
| a Allgemeine Formen der Kosmogonia                                                                                | 268<br>268 |
| a Allgemeine Formen der Kosmogonie. b. Rein mythologische Schöpfungsmythen                                        | 271        |
| c. Mythologisch-philosophische Schopfungssagen                                                                    | 281        |
| d. Allgemeine Grundlagen der Kosmogonien                                                                          | 285        |
| 6. Weltuntergangsmythen                                                                                           |            |
| a. Sintflut- und Sintbrandsagen                                                                                   | 290        |
| b. Der apokalyptische Weltuntergangsmythus                                                                        | 290        |
|                                                                                                                   | 302        |
| III. Die Heiligkeit der Gotter                                                                                    | 309        |
| 1. Der Begriff der Heiligkeit.                                                                                    | 309        |
| a. Das Heilige und das Tabu                                                                                       | 309        |
| b. Die Damonenfurcht und die Ehrfurcht vor den Göttern.                                                           | 312        |

| 2 Die Heiligkeitsattribute der Gotter                          | Seite<br>316 |
|----------------------------------------------------------------|--------------|
| a. Weisheit und Allwissenheit                                  | 316          |
| b. Die Gerechtigkeit                                           | 318          |
| c. Die Barmherzigkeit                                          | 326          |
| 3. Die Objektivierungen der Heiligkeit .                       | 328          |
| a. Heiligo Platze, Kultmale, Tempel .                          | 328          |
| b. Heilige Handlungen                                          | 335          |
| c. Das Mysterium der Heiligkeit                                | 336          |
| 4. Die heiligen Zahlen                                         | 337          |
| a. Selbstandige und anhängende Heiligkeit                      | 338          |
| b. Die heilige Drei                                            | 341          |
| c. Sieben, Neun und Zwolf als heilige Zahlen                   | 349          |
| d. Die heiligen Zahlen der Neuen Welt                          | 354          |
| e. Ruckblick auf Ursprung und Bedeutung der heiligen           |              |
| Zahlen                                                         | 357          |
| Achtes Kapitel. Die Religion.                                  |              |
| I. Jenseitsvorstellungen und Unsterblichkeitsglaube .          | 361          |
| 1. Allgemeine Entwicklung der Jenseitsvorstellungen            | 361          |
| 2. Die Unterwelt und ihre Gotter                               | 369          |
| a Die Vorstellungen von der Unterwelt                          | 369          |
| b. Die Unterweltsgotter                                        | 377          |
| 3. Der Himmel als Ort der Seligen                              | 382          |
| a. Die Himmelsgotter als Heilsgotter .                         | 382          |
| b. Die Himmelfahrt der Seele                                   | 387          |
| 4. Das Jonseits als Ort der Vergeltung und die Seelenwanderung | 392          |
| a. Himmel und Holle                                            | 392          |
| b. Die Seelenwanderung                                         | 396          |
| II. Der religiose Kultus                                       | 401          |
| 1 Die allgemeine Entwicklung des Kultus                        | 401          |
| a. Vorreligiöser und religioser Kultus                         | 401          |
| b. Merkmale des religiosen Kultus                              | 404          |
| e. Der Bedeutungswandel der Kulthandlungen .                   | 409          |
| 2. Damonen- und Gotterkulte                                    | 412          |
| a. Der Zauber und die vorreligiosen Kulte .                    | 412          |
| b. Die zentrale Bedeutung der Ackerkulte                       | 420          |
| c. Die Verbindung und der Kampf der Kulte                      | 428          |
| d. Heils- und Heiligungskulte. Die ehthonischen Götter         | 436          |
| 3 Die religiosen Kulthandlungen                                | 448          |
| a. Das Gebet. Allgemeine Charakteristik der Gebetsformer       |              |
| b. Die psychologische Entwicklung der Gebetsformen             | 45           |
| e. Die Ausgangspunkte der religiosen Opferhandlungen           | . 459        |

| -   |   |    |     |
|-----|---|----|-----|
| 1-  | 1 | •  | 14  |
| 111 | n | Я. | Lb. |

| d. Das Opfermahl. Die Heiligung des Opfernden e. Das Opfer als Geschenk an die Gottheit. Der Opfertod f Die Heiligungsriten. Reinigung und Suhne g. Die Vergöttlichung als vollendete Heiligung | Seite<br>466<br>471<br>475<br>486<br>496 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| a. Allgemeine Entwicklung der Kultlegende b. Die Christus- und die Buddhalegende als Kultlegenden .                                                                                             | 496<br>499                               |
| <ol> <li>Die Religion als psychologisches Problem</li> <li>Die metaphysische und die ethische Wurzel der Religion</li> <li>Gegenwart und Zukunft der Religion</li> </ol>                        | 509<br>509<br>530<br>538                 |
| Register                                                                                                                                                                                        | 551                                      |

## Siebentes Kapitel.

# Der Göttermythus.

### I. Die Entwicklung der Göttervorstellungen.

- 1. Götter, Helden und Dämonen,
- a. Die Stellung der Gotter in der Mythologie.

Die mythologischen Systeme pflegen, um in die Fülle der Erscheinungen eine gewisse Ordnung zu bringen, an die Spitze dieser Ordnung die Götter zu stellen, unter denen die Himmelsgötter wieder den Vorrang behaupten. In die zweite Linie rücken dann erst die Halbgötter und Helden, zu denen endlich als letzte die niederen damonischen Wesen hinzutreten, soweit solche überhaupt noch hinreichend sicher begrenzte Formen erkennen lassen. Dieses System schließt nun aber, mag es zunächst auch nur als eine Wertabstufung der Begriffe gemeint sein, eigentlich schon die Hypothese einer abwärts gerichteten Entwicklung in sich. Eine gewisse Schwierigkeit bereitete hier freilich die Gattung der Damonen. Schon die alten Mythographen hatten diese Wesen nur teilweise ihrem genealogischen Schema einzuordnen gewußt. Mythologie vollends konnte sich der Einsicht nicht verschließen, daß die theogonischen Mythen, mit denen jene ihrem genealogischen Prinzip getreu die Göttergeschichte beginnen ließen, zumeist späte Produkte mythologischer Dichtung seien, und daß gleichwohl gerade die vermeintlichen Urgotter mit den Gestalten der niederen Dämonenwelt eine merkwurdige Ahnlichkeit zeigen. denn mehr und mehr die Theogonien und Kosmogonien in ein einleitendes Kapitel des mythologischen Systems verwiesen, worauf nun dieses um so ungestorter die Reihe der Götter durchlaufen und von ihnen zu den Heroen und Helden herabsteigen konnte. Aus der Erzahlung der Schicksale und Abenteuer der Helden mit dem in sie eingreifenden machtigeren Walten der Götter, zum Teil auch aus den Schicksalen der Götter selbst setzte sich dann die Götter- und Heldensage zusammen.

In diesen Systemen bilden demnach Sage und Legende in ihren die Gotter und Helden in mannigfachem Verkehr darstellenden Formen den eigentlichen Inhalt des Mythus. Zu ihm gibt dann die vielgestaltige Welt der Damonen einen wechselnderen Hintergrund ab, der erst in seinen Beziehungen zu jenen Haupttragern der Handlung seine Bedeutung gewinnt und nur in einzelnen durch bleibendere Zuge ausgezeichneten Gestalten einen bestimmteren Charakter annimmt. Geht man von allen diesen in systematischer oder, wo es angelit, genealogischer Ordnung geschilderten Göttern, Heroen und Damonen auf die mythischen Erzählungen zurück, aus denen sie abstrahiert sind, so bleibt als die wesentliche Form schließlich die Heldensage ubrig, deren Haupttrager die zwischen Menschen und Gottern in der Mitte stehenden Helden sind, und in die auf der einen Seite die Gotter, auf der andern die bald in uraltem Zwist mit den Gottern, bald als hilfreiche Untergotter gedachten Damonen eingreifen. An sie kann sich dann noch eine Göttersage anschließen, die aber, wie dies besonders deutlich die nordische zeigt, so sehr als eine Nachbildung der Heldensage erscheint, daß in ihr die Gotter selbst durchaus den Charakter von Helden angenommen haben. Hochstens die theogonischen Sagen bilden hiervon eine scheinbare Ausnahme. In then besitzen jedoch die Gotter so sehr den Charakter rein damomscher Wesen, daß auch von dieser Seite der Zweifel nahe gelegt wird, ob es eine spezifische Gottersage überhaupt gebe, da die Götter, ebenso wie die Damonen, mit denen sie in manchen Fallen zusammenfließen, meist nur als mithandelnde Wesen in der Heldensage vorkommen. Außerdem ist bei jenem konventionell gewordenen Bilde eines sogenannten «Pantheon» mit seinen mythologischen Nebengestalten offenbar nicht der Volksglaube selbst, sondern in allen wesentlichen Zugen die epische Dichtung maßgebend gewesen. Daß aber

das Epos keine bleibende Form des Volksglaubens schildert, ja micht einmal eine solche, die auch nur innerhalb einer begrenzten Zeit in allen Schichten eines Volkstums die herrschende war, erhellt ohne weiteres aus den Entstehungsbedingungen dieser Dichtung, die eine bereits in festgefugten staatlichen Formen und in ritterlichen Sitten sich bewegende Vergangenheit voraussetzt und damit zugleich auf eine Zukunft hinweist, in der sie mit dem Untergang dieses seiner Natur nach vergänglichen Kulturzustandes selbst wieder schwindet1). Vor der im Epos dichterisch gestalteten Sage liegt jedoch das Mythenmärchen, und auf die epische Form der Sage folgt die den Einfluß der Wandlungen des religiosen Kultus und der ihn tragenden mythologischen Anschauungen widerspiegelnde dramatische Dichtung. Indem nun auf jeder dieser Stufen die erhaltende Macht der Uberlieferung mit den vorwartsstrebenden Einflüssen der neuen Faktoren des geistigen Lebens zusammentrifft, ergibt sich ein Nacheinander der mythologischen Bildungen, die dabei immer zugleich infolge jener erhaltenden Macht der Überlieferung bis zu einem gewissen Grade ein Nebeneinander ist.

#### b. Useners Dreistufentheorie

Daß diesem unablassigen Fluß der Mythenentwicklung kein künstliches System gerecht werden kunn, mag es nun urgend ein einzelnes Stadium willkürlich herausgreifen oder, was gewohnlich geschieht, die verschiedenen Stadien nach den sie verbindenden Götter- und Heroennamen ohne Rücksicht auf den Wandel ihrer Bedeutungen zusammenwerfen, ist einleuchtend. So ist denn auch die Unhaltbarkeit dieses Zustandes vornehmlich den Religionshistorikern, deren Interesse nicht, wie das der Mythologen, in erster Linie den Ursprungen des mythologischen Denkens, sondern vielmehr seinen Weiterbildungen zugekehrt ist, nicht verborgen geblieben. Bezeichnenderweise ist daher gelegentlich von Usener an Stelle jenes systematischen Verfahrens, das von vornherein eine bestimmte Theorie mythologischer Entwicklung in sich schließt, geradezu eine alphabetische Anordnung empfohlen worden<sup>2</sup>). Frei-

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 32, S 383ff.

<sup>2)</sup> H. Usener, Gotternamen, 1896, Vorwort.

lich kann das nur gelten, solange es sich bloß um die Sammlung und Sichtung des Stoffs handelt. Daß dagegen dieser Standpunkt nicht mehr festgehalten werden darf, sobald die Frage nach der Entwicklung von Mythus und Religion in den Vordergrund tritt, hat Usener selbst gezeigt, indem er den entscheidenden Schritt wagte, jenes überlieferte System mit seiner von oben nach unten gerichteten Reihenfolge in die entgegengesetzte umzukehren. Entscheidend war aber dieser Schritt nicht deshalb, weil etwa der allgemeine Gedanke einer solchen aufsteigenden Entwicklung ein neuer gewesen ware. Er lag ja für jeden nahe, der die innere Unhaltbarkeit der alten, wenn auch in andern Formen immer wieder neu auftauchenden Degenerationstheorie erkannt hatte. Neu und fur die Religionsgeschichte epochemachend war er vor allem deshalb, weil Usener ihn von dem bis dahin mit der entwicklungsgeschichtlichen Betrachtung sich verbindenden Bemühen frei zu halten wußte, den Naturmythus aus Motiven ableiten zu wollen, die einem wesentlich andern Gebiete, nämlich dem der Seelen- und Dämonenvorstellungen, angehoren. Hier hatte die den philosophischen Entwicklungstheorien eigene spekulative Tendenz, alles, was sich am Ende einer Entwicklung als ein zusammenhangendes Ganzes darstellt, womoglich aus einer einzigen Quelle entspringen zu lassen, verhangnisvoll eingewirkt. Demgegenüber bleibt es das große Verdienst Useners, daß er von den Göttervorstellungen selbst, nicht von außerhalb liegenden mythologischen Bildungen ausging, um die entwickelteren Formen jener womoglich aus ihren einfacheren und ursprunglicheren zu begreifen. Daß er dabei die religionsphilosophischen Spekulationen ebensosehr wie alle mythologischen Systeme ablehnte, war um so mehr ein gutes Recht des Historikers, als jene wie diese durchweg die Tatsachen der geschichtlichen Entwicklung allzusehr außer acht gelassen hatten. Und wenn er in dieses ablehnende Urteil stillschweigend auch die psychologische Analyse der geschichtlichen Tatsachen und ihrer Aufeinanderfolge mit einschloß, so kann man das dem exakten Historiker im Hinblick auf das Unvermogen der überkommenen psychologischen Doktrinen, den geschichtlichen Problemen überhaupt gerecht zu werden, kaum verargen. Nichtsdestoweniger liegt eben hier der Punkt, wo

die Hilfsmittel, über die der Historiker auf seinem eigenen Gebiete verfugt, nicht mehr zureichen, und wo er sich gezwungen sieht, notigenfalls selbst die psychologische Analyse vorzunehmen, die ihm die dazu berufene Wissenschaft, in diesem Fall die Volkerpsychologie, versagt. Das ist denn auch von Usener geschehen. Denn die Theorie der Entwicklung der Göttervorstellungen, die er in seinen «Gotternamen» gegeben, gründet sich nicht bloß auf die vergleichende Betrachtung geschichtlicher Tatsachen, sondern nicht minder auf eine psychologische Analyse dieser Vorstellungen auf Grund der Zeugnisse der Sprach- und Mythengeschichte; und seine das überlieferte Schema von Grund aus umstürzende Lehre von der aufsteigenden Entwicklung der Gotter ist im wesentlichen nichts anderes als eine auf jene Zeugnisse der Geschichte und Volkerkunde gegründete psychologische Theorie. Auch geht diese, ındem sie die Entwicklung, als eine von spezifisch nationalen Bedingungen unabhangige, auf allgemeine geistige Eigenschaften des Menschen zuruckzufuhren sucht, auf der einen Seite ebenso uber den unmittelbar gegebenen geschichtlichen Tatbestand hinaus, wie sie anderseits in der Aufsuchung der Motive einer solchen psychologischen Gesetzmäßigkeit selbstverständlich psychologische Erwägungen zu Hilfe nimmt<sup>1</sup>). Bei diesem Inemandergreifen der Faktoren kann nun freilich von dem Historiker nicht erwartet werden, daß er den psychologischen Anteil der Aufgabe ebenso wie den historischen in einer auch nur vorläufig befriedigenden Weise zu Ende führe, sondern er wird schließlich ebenso dem Psychologen überlassen mussen, was dessen Amtes ist, wie dieser sich gezwungen sieht, aus den Quellen zu schopfen, die ihm die Forschung des Historikers erschlossen hat. Wo dieses Zusammenarbeiten aus irgendwelchen Gründen nicht moglich ist, da pflegt eben entweder der Psychologe in spekulative Konstruktionen zuruckzufallen, die der tatsächlichen Grundlagen entbehren, oder der Historiker, der hier immerhin die vorteilhaftere Position einnimmt, bei einer provisorischen Erledigung der psychologischen Aufgabe stehen zu bleiben. gemeinsame Charakter solcher provisorischer Losungen pflegt aber darin zu bestehen, daß man zu demjenigen Hilfsmittel greift, das

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 28ff.

jedem aus eigenem Nachdenken über die Probleme vertraut ist: zur Reflexion über die Erscheinungen, um dann in unmittelbarer Anwendung dieses subjektiven Hılfsmittels auf die Objekte die verbindende logische Tatigkeit an die Stelle der kausalen Verknupfung der Tatsachen selbst treten zu lassen. Begreiflicherweise bilden die Geisteswissenschaften, die Psychologie nicht ausgeschlossen, das ergiebigste Feld fur diese uneingeschrankte Objektivierung der begriffsmaßigen Reflexion, weil ja ohne Frage das reflektierende Denken eben mit zu den Erscheinungen gehort, aus denen sich die geistige Welt zusammensetzt. Die Gefahr liegt daher nahe genug, daß diese uns vertrauteste Form das allezeit bereitliegende Netz ihrer Subsumtionen und Distinktionen über die Dinge Statt der angestiebten psychologischen Interpretation ausbreite. der Erscheinungen kommt so lediglich eine äußere logische Ordnung zustande, die das Problem selbst eigentlich unberührt laßt. Ein einleuchtendes Beispiel dieser Art bietet die Geschichte des Bedeutungswandels der Worter und Begriffe. Die Sprachforscher pflegen hier, wenn sie neben den rein historischen den psychologischen Faktoren des Vorgangs Rechnung tragen wollen, Verengerungen und Erweiterungen des Begriffsinhaltes, Ubergang auf koordinierte, auf unter- oder ubergeordnete Begriffe zu unterscheiden<sup>1</sup>). Daß in einem solchen Schema logischer Kategorien jeder einzelne Fall von Bedeutungswandel untergebracht werden kann, ist einleuchtend. Aber ebenso gewiß ist es, daß diese logische Ordnung über die psychischen Vorgange des Begriffswandels gar keine Rechenschaft gibt, wahrend man sie doch zumeist in diesem Sinne aufgefaßt hat.

Nun ist allerdings die von Usener angewandte Scheidung der Götterbegriffe in die Stufen der «Augenblicksgotter», der «Sondergotter» und der «personlichen Götter» einer solchen ganz außerlich bleibenden Auffassung des Bedeutungswandels schon deshalb überlegen, weil ihr der Gedanke einer fortschreitenden Entwicklung des Inhalts der Göttervorstellungen zugrunde liegt. Auch kommt in dieser allgemeinen Gliederung eine Wertabstufung zum Ausdruck, die in gewissen Grundzügen mit den uns in Brauch und Kultus begegnenden Unterschieden übereinstimmt. Gleichwohl kann auch

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 23, S. 481ff.

ihr der Vorwurf nicht erspart bleiben, daß sie die Stufen einer psychologischen Entwicklung in eine Aufeinanderfolge logischer Begriffsbildungen umwandelt, eine Substitution, an der neben jener allgemeinen Tendenz zu logischer Interpretation der Erscheinungen die Unterordnung aller dieser mythologischen Gebilde unter einen allgemeinen Gotterbegriff, sowie die mit einer solchen begrifflichen Auffassung notwendig verbundene Beschrankung auf eine bestimmte, im Grunde willkürlich bevorzugte Gruppe von Merkmalen die Schuld tragt. Diese Merkmale werden bei jener aufsteigenden Reihe teils den außeren Beziehungen zu Zeit und Raum, teils gewissen inneren Eigenschaften der unter dem Allgemeinbegriff «Gotter» zusammengefaßten Wesen entnommen. Die «Augenblicksgotter» verschwinden rasch im Fluß der Erscheinungen; sie entspringen momentanen furchterregenden Eindrucken, wie dem Blitzstrahl, oder sie außern sich in einzelnen, memals an dem gleichen Gegenstand wiederkehrenden Handlungen, wie in dem Zurucklassen der letzten Garbe auf dem Erntefeld. Die «Sondergotter» sind von langerer Dauer, aber sie sind an einen bestimmten Ort und innerhalb dieser raumlichen Grenzen meist auch noch an bestimmte Zwecke gebunden: sie sind Beschützer der Stadte und Landschaften, der Berufe und Stande sowie einzelner Lebensgebiete. Die hoheren oder «allgemeinen Götter» überschreiten endlich die Grenzen von Zeit und Raum: sie dehnen über die Natur und die Menschenwelt ihre Herrschaft aus, wenn immerhin auch bei ihnen noch die Differenzierung der Sondergötter in einer Gebietsscherdung nachwirkt, vermoge deren dem einzelnen Gott zugleich sein besonderes Funktionsgebiet zuge-Neben diesen außeren Merkmalen von Zeit und Raum teilt ist. steht dann das innere der von unten nach oben fortschreitenden Ausbildung des personlichen Charakters. Dieser ist nur bei der hochsten Gotterklasse ein vollstandig ontwickelter. Die Sondergotter zeigen ihn hochstens in unvollkommenen Vorstufen, die «Augenblicksgotter» endlich sind unbestimmte, ganz und gar unpersonliche Wesen.

Der Vorzug dieser Theorie vom Standpunkt geschichtlicher Betrachtung aus besteht vornehmlich darin, daß sie eine für die Geschichte des Mythus überaus wichtige Tatsache in eine kurze Formel

faßt: dies ist die Erscheinung des Zusammenfließens ursprünglich getrennter, oft an weit entlegenen Orten entstandener oder verschiedene Zweckgebiete beherrschender Gottergestalten in eine einzige von weiterer Verbreitung und von umfassenderer Bedeutung, eine Erscheinung, der dann wiederum umgekehrt die Differenzierung einer solchen zu einer hoheren Einheit erhobenen Göttergestalt in einzelne nach räumlicher Verbreitung und an Machtfülle beschränktere Götter gegenübersteht. Diese bis dahin viel zu wenig beachtete Tatsache fand in der Gegenüberstellung der Sondergotter und der allgemeinen Gotter einen glücklichen, wenn auch nicht für alle hierher gehorigen Erscheinungen gleich zutreffenden Ausdruck, indes die Klasse der «Augenblicksgotter» allerdings von vornherein mehr dem logischen Bedurfnis, diese Reihe nach unten abzuschließen, als einer in den Erscheinungen selbst gegebenen psychologischen Forderung entgegenkam<sup>1</sup>). Aber auch die Trennung der Sondergötter und der allgemeinen Gotter bleibt an sich nur eine logische, die den verschiedenen Umfang des Raum- und des Machtgebiets bezeichnet, über die psychologischen Bedingungen des Übergangs aus der einen in die andere Klasse dagegen um so weniger Rechenschaft gibt, als das einzige außerdem noch maßgebende innere Merkmal, das der Personlichkeit, in diesem Fall im Stiche läßt, da es schon gewissen Sondergottern nicht ganz zu fehlen pflegt.

Hier liegt nun offenbar zugleich der fur die psychologische Seite des Problems entscheidende Punkt. Wenn logisch ausgedrückt die Entwicklung der Gottervorstellängen nach ihrer allgemeinen Richtung dem Fortschritt vom Einzelnen, Beschränkten zum Allgemeineren, Umfassenden entspricht, so erhebt sich psychologisch in erster Linie die Frage, welches die inneren Motive sind, die diese vorwärts- und unter besonderen Bedingungen wieder rückwärtsgerichtete Bewegung veranlassen. Da über diese Motive nur auf Grund der spezifischen Eigenschaften jeder dieser aus dem Fluß der Entwicklung herauszuhebenden Gruppen Rechenschaft gegeben werden kann, so geht aber noch die andere Frage voran: sind wir überhaupt berechtigt, alle jene Erzeugnisse der mythenbildenden Phantasie, die hier nach

Rucksichtlich der zweifelhaften Stellung dieser »Augenblicksgotter « vgl. Bd. 4², S. 560ff.

dem Prinzip der logischen Uberordnung in eine Stufenreihe gebracht werden, auch wirklich als Formen eines nach seinen Hauptinhalten immerhin noch übereinstimmenden Begriffs aufzufassen? Diese Frage muß um so mehr erhoben werden, als uns tatsächlich überall in der Mythenentwicklung neben den Gottern andere von ihnen spezifisch verschiedene Wesen begegnen, die sie in einzelnen Fällen an Bedeutung so überragen, daß man hier an der Existenz eigentlicher Gottervorstellungen überhaupt zweifeln muß. Mogen nun solche Zweifel berechtigt sein oder nicht, jedenfalls stehen dem Widerstreben, alles was im Gebiet des Natur- wie des Seelenmythus Einfluß auf den Menschen gewinnt, als irgendeine Abwandlung des Götterbegriffs anzusehen, gewichtige Gründe zur Seite. monen, die die Graber der Verstorbenen umschweben, oder die in Krankheit, Wahnsinn und Ekstase vom Menschen Besitz ergreifen, können wir schwerlich den Gottorn zuzahlen, nicht einmal den sogenannten «Augenblicksgöttern». Denn die kurze Dauer kommt hier gegenüber der Verschiedenheit der inhaltlichen Merkmale kaum in Frage. Ebenso verhalt es sich mit den Naturdamonen der Berge, der Walder, der Einoden und mit allen jenen andern gespenstischen Wesen, die, zunachst der Naturstimmung entspringend, gelegentlich in das Leben der Götter wie der Menschen eingreifen oder in gewissen Fällen selbst zu Göttern sich erheben können. Trotz solcher Ubergänge, wie sie namentlich in den Vorstellungen der Schutzdämonen zur Entwicklung gelangen, bleibt es aber dabei, daß der Dämon als solcher nicht mit dem Gott in die gleiche Entwicklungsreihe gebracht werden kann, weil er ein von diesem spezifisch verschiedenes Wesen ist. Die beiden Merkmale, die den Damon, nachdem sich dieser mannigfach schwankende Begriff einigermaßen fixiert hat, von den andern Mythengebilden scheidet, sind offenbar der völlige Mangel eines eigenen, persönlichen Charakters und seine ausschließliche Beziehung auf das Wohl und Wehe des Menschen. Beide Eigenschaften hangen wieder auf das engste zusammen: der Damon hat eben deshalb keinen ihm eigenen Charakter, weil sein Tun und Treiben ganz und gar in den Stimmungen der Furcht und der Hoffnung und in den aus diesen hervorgehenden Bedrangnissen und Forderungen aufgeht, die als sein Werk erscheinen. Gehoren nun von den sogenannten «Sondergottein» offenbar zahlreiche ihrem Wesen nach zu den Damonen, so ist damit von selbst ihre Einreihung in die gleiche Vorstellungsreihe mit den Gottern hinfallig, da das hierbei ausschlaggebende Merkmal der Einschrankung auf bestimmte Orte oder Zweckgebiete in diesem Fall ein nebensachliches und nicht einmal durchgreifendes ist<sup>1</sup>).

#### c. Unterschiedsmerkmale zwischen Helden und Gottern.

Aber noch eine andere Klasse mythologischer Gestalten findet in jenem von den Sondergottern zu den allgemeinen Göttern aufsteigenden System keine Stelle, obgleich gerade diese Klasse bei der Frage der Entstehung der Gotter von hervorragender Bedeutung ist: das sind die Gestalten der Helden, die im Mythus wie in der mythologischen Dichtung, wenn man von der kosmogonischen absieht, eine den Göttern selbst nahezu ebenbürtige, ja in den Motiven der Handlung ihnen gegenüber wichtigere Stellung einnehmen. Hier hat ohne Frage das auch in den heutigen mythologischen Anschauungen immer noch fortwirkende, einseitig den Himmels- und neben ihnen hochstens noch den Unterweltsvorstellungen zugekehrte Interesse der alten naturmythologischen Systeme die unbefangene Würdigung der Gestalt des Helden und seiner hohen Bedeutung fur den Mythus beeintrachtigt. Es ist ja unleugbar, daß, ebenso wie sich in einzelnen Fallen die Feld- und Wald-, die Wolkenund Sturmdamonen zu Gottern eihoben, so in noch ausgedehnterem Maße Helden zu Gottern geworden oder auch in spateren Wandlungen einstige Gotter durch die Sage in Helden umgewandelt sind. Vor allen hat hier Usener selbst in einer Reihe wertvoller mythologischer Forschungen solche Ubergange teils an den Kulten, die vielen der bekannten Helden der Sage gewidmet waren, teils an den auf die Gotter und auf die Abstammung von ihnen zurückgehenden Personennamen nachzuweisen gesucht<sup>2</sup>). Auch hier ist freilich ein sicherer Nachweis nicht überall zu erbringen, weil bei den Kulten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Über die allgemeinen Eigenschaften und die Hauptgattungen der Damonen vgl. ubrigens Bd 4<sup>2</sup>, S. 210ff , 457ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Usener, Sitzungsber, der Wiener Akademie, Phil.-hist. Klasse, Bd. 87, 1893, S. 44ff. Gotternamen, S. 349ff.

stets die Frage sich erhebt, ob der Kultus früher sei als der Held, und weil die Namengebung vornehmlich bei den Eigennamen im allgemeinen haufiger ein Zeugnis fur die Verehrung des Gottes, nach dem ein Mensch benannt wird, als für die des so benannten selbst ist1). Hat nun die der Sage wie der epischen Dichtung innewohnende Tendenz, die Trager der Handlungen überall mit den gleichen menschlichen Eigenschaften auszustatten, dahin gewirkt, Gotter und Helden auf gleiche Linie zu rücken und dadurch den Ubergang der Götter in Helden wie den der Helden in Gotter zu erleichtern, so bleiben gleichwohl zwischen beiden sehr bestimmte Unterschiede, die es nicht gestatten, die Schranke, die sie trennt, zu beseitigen. Wollte man dies, so wurde damit nicht minder ein für die Entwicklung der Gottervorstellungen unentbehrliches Motiv hinweggenommen, wie dies dann geschieht, wenn man die Rolle, die dem Damon durch seine Eigenart in dieser Entwicklung vorbehalten ist, ignoriert. In das Medium, aus dem die Gotter hervorgehen, gehoren eben Damonen und Helden, und viel oher konnen beide Gattungen sagenhafter Wesen unabhängig bestehen, als man sich umgekehrt die Entstehung der Gotter ohne sie denken konnte. Für die Welt der Damonen ist das wohl schon allgemeiner anerkannt als fur die Klasse der Helden, deren Bedeutung für die werdenden Gotter kaum zureichend gewirrdigt wird. Dennoch besteht diese Bedeutung weit weniger darın, daß Helden gelegentlich zu Gottern oder auch Gotter zu Helden werden, als vielmehr darm, daß sich die Handlung der Sage aus den Taten der Helden und Gotter und aus dem hierzu mehr sporadisch hinzutretenden Wirken der Dämonen zusammensetzt. So ist es gerade das Nebeneinander dieser nicht sowohl durch eine quantitative Stufenfolge, als durch bestimmte qualitative Merkmale geschiedenen Wesen, der Götter, Helden und Damonen, das der Sage in ihren wichtigsten mythologischen Formen ihr Gepräge gibt. Fur die Rolle, die hierbei dem einzelnen Helden zugeteilt ist, bleibt es aber gleichgultig, ob er dereinst selber ein Gott war oder nicht, oder ob er etwa am Ende seiner Taten zu den Gottern erhoben wird. Für seine Stellung in der Sage sind lediglich die Eigenschaften maßgebend, die er in ihr selbst besitzt,

<sup>1)</sup> Vgl. hierzu Bd. 32, S. 207ff.

nicht die, die er in andern Mythen oder in Kulten gehabt hat, oder die er dereinst noch gewinnen mag. So ist die Tatsache, daß Herakles seit alter Zeit in besonderen Kulten verehrt war, wahrend ihn die griechische Sage zu einem menschlichen Helden machte, der erst am Abschluß seines Lebens zum Gott erhoben wurde, so interessant sie an sich ist, für dieses Bild eines menschlichen Helden ohne wesentliche Bedeutung.

So bleiben denn auch die Merkmale, die den Gott und den Helden scheiden, von jener Frage nach den letzten mythologischen Quellen einer in der Sage lebenden Heldengestalt unabhängig. Der Held ist Held und nicht Gott, was er auch in einer von der Sage selbst vergessenen Zeit oder in einem unabhängig von ihr bestehenden Kultus außerdem sein mag. Alleidings kann auch in der Sage seine schließliche Ethebung unter die Gotter, die hier wahrscheinlich unter dem Einfluß des gleichzeitigen Kultus und gewissermaßen zur Erklärung desselben entstanden ist, ein rückstrahlendes Licht auf die vorangegangene Heldenlaufbahn werfen, das diese Gestalt über das Maß gewohnlicher irdischer Helden erhebt. Immerhin handelt es sich hier nur um einen Grad-, nicht um einen Wesensunterschied. Unser Sprachgebrauch trägt diesem Unterschied Rechnung, indem er dem gewohnlichen Helden den Heros als die hohere, den Gottern nähere Stufe gegenüberstellt. Die Werterhohung, die das Wort von Homer ab in der Sage erfahren, kommt dieser Unterscheidung zu Hilfe. «Held» ist danach jeder durch seine Eigenschaften und Schicksale über das menschliche Mittelmaß hinausreichende Mensch, der als solcher Mittelpunkt einer Sagengeschichte werden kann. Er tragt bei Homer schlechthin den Namen «Mann» (ἀνήρ). Der «Heros» (ήρως) dagegen ist ein Held, der sich durch seine Taten den Göttern selbst nahert, und der meist schon durch seine halb auf einen Gott oder eine Gottin, halb auf einen Menschen zurückgehende Zeugung diese großere Annaherung an die Gotter verrat. «Halbgott» nennt ihn daher schon Homer (Il. 12, 23), und Hesiod verlegt in seinem die Erdbewohner nach Weltaltern ordnenden System Halbgötter oder Heroen in das vierte dieser Weltalter und laßt sie, nachdem dies Geschlecht in den in der Sage geschilderten Kampfen sich aufgerieben, auf die Inseln der Seligen versetzt werden (Werke und

Tage 156ff.). Doch abgesehen von solchen Gradunterschieden und von der damit in der Regel verbundenen Vorausbestimmung zum Gotte bewahrt in der Sage selbst der Heros durchaus den Charakter des Helden, dessen Begriffsumfang weit genug ist, um alle Stufen dieser Entwicklung zu umfassen. So bezeichnen wir schon die Hauptperson des Märchens als den «Märchenhelden», und von ihm an reicht dann die Gestalt des Helden durch alle Stadien der Sagenund Legendenbildung hindurch bis zu den Gottern. Aber die Grenze zu diesen überschreitet sie nicht, solange nicht nach dem Zeugnis der Sage selbst der Held zum Gott wird, damit aber auch sein eigentliches Wesen vollig verändert.

Demnach bleibt sich die Sagenuberlieferung der Grenze, die den Helden und noch den Heros vom Gott trennt, allezeit bewußt. Auch die Erhebung unter die Gotter bezeichnet in ihr ein abschließendes Ereignis, mit dem die Laufbahn des Helden ihr Ende findet, und von dem an nun ein neues Leben fur ihn beginnt, ein Leben, das nur den Gottern eigen 1st, und das diese vom Menschen wie vom Helden scheidet, so ähnlich sie sonst dem letzteren in ihrem personlichen Charakter, in ihren guten wie schlimmen Eigenschaften, ihren Leidenschaften wie Trieben sein mögen. In der Tat sind es zunachst durchaus nicht die inneren Eigenschaften, die den Gott auszeichnen: in ihnen ist auch er ein Mensch, vom Heldenmenschen in nichts unterschieden, nicht einmal in der Machtbeschränkung, die selbst dem gewaltigsten Gott nicht erspart bleibt. Was den Gott vom Helden und damit vom Menschen trennt, das sind vornehmlich die außeren Bedingungen seines Lebens: der Wohnort und die Lebensdauer. Der Held führt sein Dasein auf Erden. Ihr gehört in allem wesentlichen sein Kampfen und Leiden und der Erfolg Wenn er je einmal es wagt, zum Himmel emporoder in die Unterwelt hinabzusteigen, oder endlich in ferne, sonst von Menschen nicht erreichte selige Gefilde vorzudringen, so ist das, abgesehen von jener letzten Entrückung, die dem zum Gott werdenden Heros zuteil wird, eine Ausnahme, mit der der Mythus das Übermaß heroischen Tuns ausdruckt, und die daher nicht selten die Strafe der Gotter auf das Haupt des Helden herabbeschwort, der durch solche Übergriffe die Weltordnung aus ihren Fugen zu bringen droht. Umgekehrt liegen die Wohnungen der Götter da, wohin kein menschlicher Fuß zu dringen vermag: in und über dem Himmel, auf hohen Bergen, unter der Erde, auf fernen Eilanden; und wie der Mensch nur in unerhörtem Wagnis oder am Ende seines Lebens diese Wohnungen betreten darf, so wandeln die Götter nur ausnahmsweise auf Erden, wenn sie ihr Begehren nach irdischen Gutern befriedigen, die Kampfe irdischer Helden mitkampfen oder irgendwie sonst durch ihre Gegenwart in das menschliche Leben eingreifen wollen, - Mythen, die schließlich in jenen Gestalten gottlicher Heilbringer endigen, in denen die Legende auf der hochsten Stufe dieser Entwicklung die in mannigfachen Wandlungen wiederkehrende Vorstellung der Erscheinung eines Gottes auf Erden schildert. Ist es doch, nur in gesteigerter und vergeistigter Form, im Grunde derselbe Gedanke, der hier dem me aufhorenden Hilfsbedurfnis des Menschen, von dem Wunsch nach Jagdtieren und Erntesegen bis zur Sehnsucht nach Uberwindung der Mühsale und Ubel des irdischen Daseins selbst, seinen Ausdruck gibt.

Neben jenes erste des Wohnorts tritt nun als ein zweites Morkmal, das Götter und Helden scheidet, dies, daß der Held auch in der Beschrankung seines Lebens, so weit seine physische Stürke oder seine geistige Macht andere überragen mag, immer ein Mensch bleibt. Er muß kampfen und dulden, um Sieg und Glück zu erringen; er ist den Beschwerden des Alters und der Krankheit unterworfen und entgeht schließlich dem Tode nicht, es sei demi, daß er von den Gottern in ihre Gemeinschaft aufgenommen wird, womit er dann aber selbst aus dem Kreis der eigentlichen Helden aus-Die Gotter dagegen leben mühelos. Die Güter, nach denen sie begehren, fallen ihnen von selbst zu. Sie altern nicht, und kein Tod setzt dem Genuß des Daseins bei ihnen ein Ziel. So ist die Unsterblichkeit das großte der Vorrechte, durch die sie sich uber den Helden, wie über alle andern sterblichen Menschen er-Auch hier freilich fehlt es nicht ganz an Ausnahmen, die in diesem Fall ebenso die Gotter den menschlichen Helden näher rucken, wie die letzteren vorubergehend jenen den Rang streitig machen oder dauernd sich zu ihnen erlieben. Sobald die Götter nach irdischen Frauen oder andern irdischen Gütern begehren,

sich mit irdischen Helden messen oder in ihren Kampfen Partei nehmen, so gelten unvermeidlich auch für sie die Schranken, die irdischem Tun und Treiben gesetzt sind. Der eine Gott kann vom andern besiegt, er kann von sterblichen Helden überlistet oder gar überwunden werden. Indem der Mythus, abgesehen von jenen außeren Vorrechten des Wohnorts und der Freiheit von Krankheit und Tod, alle inneren Eigenschaften des Helden auf den Gott überträgt, muß er diesen notwendig auch mit den Bedurfnissen ausstatten, in denen schon der Held nicht weniger wie an Starke das menschliche Mittelmaß überragt. Auch diese Bedurfnisse werden nun in gesteigertem Grade auf die Gotter übertragen. Daß ein Gott in der Menge der Speisen und Getranke, die er zu vertilgen vermag, Ubermenschliches leisten kann, ist ein in der Gottersage der Kulturvolker überall wiederkehrender Zug. Ebenso stattet aber die Sage die Gotter aller Orten, indem sie die Ensteiblichkeit mit diesen ihren Beduifnissen in Veibindung bringt, mit einer besonderen, den Sterblichen versagten Gotterspeise und einem Gottertrank aus, die die Eigenschaft von Speise und Trank, das Leben zu erhalten, in jenem erhohten Maße besitzen, die es dauernd in dem gleichen Zustand bewalnen, so daß, wei von der Gotterspeise genießt, weder sterblich ist noch altert. Aber auch hier wird wiederum dieser Vorzug der Gotterspeise, indem er nur das menschliche Maß der Bedurfnisse ins Ungemessene vergroßert, zu einer Schranke des Götterdaseins. Die Gotter altern und werden vom Tode bedroht, wenn sie infolge irgend eines die Bereitung oder Darbringung der Götterspeise storenden Ereignisses diese entbehren mussen. Das ist ein Zug, der uns in griechischer wie germanischer Sage begegnet, und der bei den Indein wahrscheinlich mitgewirkt hat, den Gotteitrank Soma zu einem Gegenstand des Kultus und damit selbst zum Gott Und noch ein anderer Gedanke entspringt schließzu erheben. lich dieser in der inneren Übereinstimmung der Götter- und Menschencharaktere wurzelnden Bedürftigkeit der Gotter, der von dem Augenblick an hervortritt, wo die kosmogonische Sage auf die Gotter einzuwirken beginnt: das ist der Gedanke eines Wechsels von Gottergeschlechtern, der der Aufeinanderfolge menschlicher Generationen gleicht, mag auch immerhin noch, um die Eigenart der Gotter so viel wie moglich festzuhalten, jenen Gottergeschlechtern eine unermeßlich größere Lebensdauer gegeben werden. Selbst auf das lebende Göttergeschlecht kann sich so die Idee ihres dereinstigen Untergangs erstrecken, wie das die freilich wohl schon unter dem Einfluß der neu erstehenden christlichen Gotterwelt ausgebildete nordische Vorstellung einer «Götterdämmerung» zeigt. Aber auch wo diese Idee durch die Macht eines noch lebendigen Gotterkultus hintangehalten wird, da zeigt sie doch in ihren rückwarts gerichteten Anwendungen deutlich die Grenzen, bei denen die menschliche Beschränkung des Göttercharakters jene äußeren durch Wohnort und Lebensbedingungen gesteckten Schranken verschieben kann, so daß sie nicht bloß in der Richtung vom menschlichen Helden zum Gott, sondern auch in der vom Gott zum Menschen unsicher werden<sup>1</sup>).

Alle diese Wechselbeziehungen finden nun in Sage und Legende ihren Ausdruck. Beide aber scheiden sich von dem Kultus selbst, der in seinem jeweils auf die Bedürfnisse der Gegenwart gerichteten Streben ausschließlich einer, wie das Wort «Kultus» es andeutet, die unbedingte Unterordnung einschließenden «Pflege» der Gotter bei der Anrufung ihrer Hilfe zugewandt ist. Darum ist er von

<sup>1)</sup> Von der Regel der Unsterblichkeit der Gotter werden wir nur eine emzige Ausnahme kennen lernen, aber auch sie ist nur eine scheinbare. Sie betrifft die Vegetationsgotter, die, wie die Vegetation selbst, im allgemeinen ım Fruhling zum Leben erwachen und im Herbst sterben. Doch da es, mindestens innerhalb der ausgebildeteren Gotterkulte, der gleiche Gott ist, der ın der Aufeinanderfolge der Jahre diesen Wechsel zwischen Tod und Wiederaufleben erfahrt, so wird auch durch diese Erscheinung das Merkmal der Unsterblichkeit nicht alteriert. Wenn daher J. G. Frazer (Golden Bough III3, pag 1ff.) die Hypothese aufstellt, die Unsterblichkeit der Gotter sei eine allmahlich erworbene, insofern bei den primitiven Volkern die Gotter sterblich seien und erst in den höheren Kulturen ihre Unsterblichkeit hervortrete, so beruht diese Hypothese teils auf jener Erweiterung des Gotterbegriffs, die diesem alle moglichen Damonen- und Ahnenvorstellungen unterordnet, teils, besonders nach den Beispielen, die Frazer als Belege anfuhrt, auf Notizen uber Vegetationskulte, wobei der jahrliche Tod des Vegetationsgottes als ein dauernder aufgefaßt wird. Daß es im Gegensatze hierzu im allgemeinen der im Herbst gestorbene Gott ist, der im nachsten Jahre wiedergeboren wird. daran kann, namentlich nach den bei den entwickelteren Ackerkulten bestehenden Verhaltnissen, kein Zweifel sein, wahrend bei den niederen die Götter uberhaupt keine entscheidende Rolle spielen und in vielen Fallen von außen zugewandert scheinen (vgl. unten 3, b).

frühe an darauf gerichtet, jene menschlichen Züge zu verwischen; und unter ihnen widerstrebt ihm wieder vor allem der Gedanke an ein Versiegen dieser Quelle des Trostes und der Hoffnung durch einen Untergang der Götter selbst. Weist so der Kultus von frühe an auf eine Erhebung der Gotter hin, die diese moglichst der ihnen anhaftenden menschlichen Zuge entkleidet, so ist es dagegen die Sage, in der die Vorbedingungen zu der ersten Ausbildung der spezifischen Gottervorstellungen zu Tage treten. Dies geschieht aber gerade dadurch, daß die Sage überall Helden und Dämonen nebenemander in jenen mannigfachen Wechselbeziehungen schildert, die sich auf einer niederen, der eigentlichen Götter zumeist noch entbehrenden Stufe schon in der Handlung des Mythenmärchens vorbereiten. Den Mittelpunkt der auf solche Weise alle diese mythologischen Gebilde zu einem Ganzen zusammenfassenden Erzählungen bildet so diejenige Gestalt, die die Sage zunachst wenig verändert aus dem Marchen herübernimmt; die des Helden. Ihn erhebt sie durch den weiteren Hintergrund, vor den sie ihn stellt, zu einer hoheren, vom Menschen bis nahe zum Gott heranreichenden Stufe; und um ihn bewegen sich fortan die Handlungen der Sage. Die Götter können in die Begebenheiten hilfreich oder feindlich ein-Sie selbst aber sind durch ihr unwandelbares, über die greifen. alltaglichen Drangsale erhobenes Dasein jenem Wechsel der Geschicke entzogen, der das Heldenleben zum idealen Vorbild menschlichen Strebens macht. Erst innerhalb der Heldensage werden daher die Gotter, indem sich in ihrer Anteilnahme an den Schicksalen der Menschen und an den Kämpfen der Helden der Charakter dieser auch auf sie übertragt, mehr und mehr selbst zu personlichen Wesen, auf die nun das Interesse, das die ursprungliche Sage nur fur den Helden in Anspruch nimmt, allmahlich hinüberwandert. So teilen sich in die Gestaltung der Götter Kultus und Sage. Der Kultus sorgt dafur, daß die Gotter trotz der storenden Einwirkungen der Sagenzüge als Helfer in der Not, aber auch als furchtbare Rächer der Schuld und der ihnen versagten Ehrfurcht in Opfer und Gebet zu übermenschlichen Wesen erhoben werden. Die Sage dagegen bringt sie immer und immer wieder dem Menschen menschlich näher, indem sie alles das, was dieser an dem Helden als Eigenschaften verehrt, die er an sich selber schatzt, auf sie überträgt. So kann sich denn auch nur aus der Heldensage allmählich eine Göttersage entwickeln, nicht umgekehrt. Dabei bildet aber ein wichtiges Mittelglied der kosmogonische Mythus, der zuerst die Gotter in den Fluß des Werdens hineinzieht und so den theogonischen Mythus zu einer spezifischen Form der Göttersage gestaltet.

#### d. Beziehung der Damonen- zu den Göttervorstellungen.

Ein wichtiges Zwischenglied bildet nun hier jene dritte Gattung mythologischer Wesen, die auch der Heldensage nicht fehlen, die jedoch bei diesem Hinübertragen aus ihr in die Gottersage eine erhohte, in den mythologischen Bildern von Weltschopfung und Weltuntergang mit den Gottern wetteifernde Bedeutung gewinnen: die Damonen. Während sie in den Ungeheuern, den hilfreichen und feindseligen Zauberwesen der Heldensage nur als Nebenfiguren in eine Handlung eingreifen, die vor allem von den Gestalten der Helden selber beherrscht wird, stellen sich in der kosmogonischen und theogonischen Sage die Damonen dicht neben die Gotter, und im Kampf mit ihnen konnen sie obsiegen oder unterliegen, mag auch der letztere Ausgang durch die Stellung, die sich die Gotter unter der vereinten Einwirkung des Kultus und der Heldensage errungen haben, schließlich der entscheidende sein. Indem so die kosmogonischen Vorstellungen das bis dahin zumeist ruhende Dasein der Götter in die dramatische Bewegung von Kampf und Sieg hineinziehen, werden die Götter zu Helden hoherer Ordnung, die von den so erworbenen Eigenschaften manches wiederum auf die Helden selbst übertragen konnen. Aber ohne das altere Vorbild einer Heldensage, in der der Sagenheld noch in direkter Linie vom abenteuernden Marchenhelden abstammt, würde diese Entwicklung schwerlich moglich sein. So steht denn auch nach allen historischen Zeugnissen die kosmogonische und theogonische Gottersage nicht am Anfang der Mythenbildung, wohin sie die alten Mythographen verlegten, in der Meinung, mit dem Ursprung der Dinge müsse auch der des Mythus zusammenfallen; sondern als zusammengesetzte und selbstandige Sagenform liegt sie erst nahe dem Ende dieser Entwicklung, mag sie auch in einzelnen losen Fragmenten von den Zeiten des primitiven Mythenmarchens an, das selbst noch der eigentlichen Gottervorstellungen entbehrt, vorbereitet sein. Die wirkliche Kosmogonie bedarf aber ihrerseits dieser Vorstellungen in ihrer ausgebildeten Form; und in höherem Grade als die Heldensage steht sie bereits unter dem Einflusse dichterischer Erfindung und in vielen ihrer Gestaltungen zugleich unter dem einer beginnenden, auf dieser Stufe freilich noch untrennbar mit der Dichtung verwebten philosophischen Spekulation.

Indem nun die Gottersage erst im kosmogonischen Mythus zu eigenem Leben erwacht, ist die Heldensage naturgemäß früher als die Gottersage, und der Held ist früher als der Gott. Erst der Held und der Dämon zusammen müssen dem Gott die Züge leihen, durch die er zum Träger einer selbständigen Sagengattung Darum ist es die Heldensage, die, indem sie dem werden kann. Nebeneinander und den Wechselwirkungen aller dieser mythologischen Wesen einen weiten Schauplatz eröffnet, die Gotter ebenso zu strebenden und handelnden, kampfenden und siegenden, und darin eben den Helden ähnlichen Wesen erhebt, wie in ihr die Götter auf die Helden zurückwirken. Nicht minder greift jedoch die dritte dieser Gestalten, die des Damons, in die Helden- und Gotterwelt bestimmend ein. Der Held kommt vor allem im Kampf mit damonischen Wesen und in ihrer Uberwindung den Göttern nahe. Der Hauptcharakterzug, der den Gott von dem menschlichen Helden scheidet, ist aber das damonische Wesen des Gottes selbst, jene Beziehung auf den Menschen und sein Schicksal, die das Wesen des Dämons ganz, das des Gottes im Verein mit dem ihm vom Helden mitgeteilten Charakter persönlicher Eigenart ausmacht. der Heldensage greifen alle diese Einflüsse ineinander. Dem Helden treten die Damonen in ihren niedrigeren Formen gegenüber, wie sie im Anschluß an die allverbreiteten Spukgestalten als Ungeheuer und Zauberwesen fast unverändert die gleichen Gebilde des Mythenmärchens fortsetzen. In dem Kampf mit den Göttern erscheinen von Anfang an nur die gewaltigeren Damonengestalten der Wolken und Stürme, der Berge und Wüsten, und sie erheben sich selbst in diesem Kampf zu Wesen, die den Gottern nahezu ebenbürtig sind. Als solche gehen sie dann vor allem in die selbständig werdende Gottersage ein.

So bilden die Damonen in ihren überaus wechselvollen Gestalten, wie sie von dem Naturmythus zu den Seelenvorstellungen zurückreichen, einerseits Bindeglieder zwischen der Helden- und der Gottersage. Daneben können sie aber gerade auch in der Sage noch die Mittelpunkte oder selbst die einzigen Substrate der Erzählung sein. Dies geschieht bei jenen wechselnden Sagenbildungen einfachster Art, die nur durch die Gebundenheit an bestimmte Orte dem Typus der Sage angehoren, im ubrigen aber noch ganz in die Sphare des Damonenglaubens hinabreichen. Solche lokal begrenzte Einzelsagen sind es, in die dann aber leicht auch fragmentarische, mythologisch umgebildete Stammestraditionen und mit diesen die Gestalten von Stammeshelden eingehen. So entsteht in Anlehnung an diese Gestalten zunachst die Stammessage, die sich im Gefolge des Verkehrs und der Wanderzüge der Volker zu der nunmehr Ort- und Zeitbeziehungen miteinander verwebenden Wandersage entwickelt. Von hier aus eroffnet sich dann ein erweiterter Schauplatz, auf dem Helden verschiedenen Ursprungs nebeneinander hervortreten. So bilden die Orts- und die Stammessage, die Helden- und schließlich aus ihr hervorgehend die Gottersage aufsteigende Formen einer Entwicklung, die freilich besonders auf ihren hoheren Stufen nicht mehr durch fest bestimmte Grenzen zu scheiden sind, in ihrem allgemeinen Gang aber deutlich einander gegenubertreten. Dabei ist es übrigens eine wichtige Eigenschaft auch dieser Mythenentwicklung, daß die niederen Formen nicht aussterben, wenn die hoheren entstanden sind, sondern teils neben ihnen fortbestehen und immer wieder neu entstehen, teils aber auch von ihnen assimiliert werden. Wie sich die Helden- in die Göttersage fortsetzt und trotzdem selbstandig weiterlebt, so bilden daher alte und neue Orts- und Stammessagen dauernde Bestandteile der Mythenbildung. Vor allem das gemeinsame Produkt dieser beiden, die Wandersage, wird nicht nur zu einem wesentlichen Faktor der Heldensage, sondern sie 1st, über diese hinausreichend, schließlich diejenige Form der Mythenerzahlung, aus der die beginnende Kunstdichtung ihre wichtigsten Anregungen geschopft hat.

#### 2. Hypothesen über den Ursprung der Göttervorstellungen.

Das Problem des Ursprungs der Gotter pflegt durch den Umstand verdunkelt zu werden, daß man über diese Frage reflektiert und Beobachtungen beibringt, die sie entscheiden sollen, ohne zuvor darüber ins Reine gekommen zu sein, was überhaupt unter einem Gott zu verstehen sei. Viele Autoren ziehen den Umfang des Begriffs dermaßen weit, daß sie alles, was der Mensch ırgendwie als eine ihm ratselhafte Macht scheut, einen Gott nennen. So rechnet man nicht bloß die Wolken und Winde, Blitz und Donner, insofern in ihnen das Walten segenspendender oder unheildrohender Kräfte gesehen wird, sondern gelegentlich auch Fetische, Ahnengeister, Totemtiere zu den Gottern. Der Begriff des Gottes fallt also hier im wesentlichen mit dem des Unbegreiflichen und des Zauberhaften zusammen. Indem man jedoch meist diese den Gottesbegriff jeder charakteristischen Merkmale beraubende Konsequenz scheut, pflegen die einer Ursprünglichkeit der Gottesidee zugeneigten Anschauungen zwischen zwei entgegengesetzten Extremen zu schwanken. Nach der einen entwickeln sich die Götter- aus den Seelenvorstellungen infolge der Furcht vor den Seelen Verstorbener. Nach der andern ruht im Hintergrund aller mythologischen Vorstellungen die Idee einer hochsten, in der Regel unsichtbar gedachten Gottheit.

Zwischen diesen beiden Anschauungen stehen nun aber noch zwei andere, die eine einigermaßen vermittelnde Stellung einnehmen. Auf der einen Seite laßt sich nämlich bezweifeln, ob überhaupt die Scelenvorstellungen den Anspruch erheben können, in der Stufenfolge der mythologischen Entwicklungen die ursprunglichsten zu sein, und ob ihnen nicht vielmehr andere mythologische Motive von einfacherer und zugleich allgemeinerer Art vorausgehen mussen, aus denen dann moglicherweise sowohl der Seelen- wie der Gotterglaube, beide im wesentlichen in gesonderten Entwicklungen, entspringen. Was hier als eine solche letzte Bedingung aller mythologischer Vorstellungen vorausgesetzt wird, laßt sich wohl am zutreffendsten als die Annahme irgendeines geistigen Prinzips bozeichnen, das, wenn auch an korperliche Dinge gebunden, doch solbst unsichtbar sei, sich

aber durch seine, im allgemeinen zauberhaft gedachten Wirkungen verrate: wir werden diese Theorie als die «spiritualistische» bezeighnen können. Dabei muß man freilich hier von den unter dem Einfluß der Philosophie entstandenen Bedeutungen des Wortes absehen, wenn auch diese auf jene ursprüngliche Bedeutung eines unsichtbaren Prinzips, das in bestimmten sichtbaren Dingen wirkt, schließlich zurückgehen. Auf der andern Seite wird die Annahme, der Monotheismus sei erst spät durch eine allmähliche Reduktion einer Vielheit von Göttern auf eine einzige Gottheit entstanden, durch die mythologische Erfahrung nahe genug gelegt, um die Voraussetzung eines ursprunglichen Polytheismus von vielen Mythologen, namentlich von denen, die in dem Naturmythus die einzige Grundlage der Gottervorstellungen erblicken, als eine selbstverständliche ansehen zu lassen. Dem Seelenglauben pflegt man dann hierbei ein von dem Götterglauben vollig abgesondertes Gebiet anzuweisen, während die Damonen meist als eine Art niedrigerer gottlicher Wesen betrachtet werden. Hiernach lassen sich folgende vier Haupthypothesen uber den Ursprung der Göttervorstellungen unterscheiden: 1) die animistische, 2) die spiritualistische, 3) die polytheistische und 4) die monotheistische. Die beiden ersten und die beiden letzten stehen sich dabei in dem Sinne gegenüber, daß jene die Gottesvorstellung überhaupt aus andern, relativ einfacheren mythischen Gebilden entspringen lassen, während die beiden letzteren sie als eine ursprungliche, darum nicht weiter abzuleitende oder doch nur aus gewissen allgemeingultigen psychischen Motiven zu erklarende ansehen. Noch gegenwartig findet jede dieser Hypothesen eifrige Verteidiger; doch laßt sich nicht verkennen, daß die erstere Gruppe mehr und mehr zur Vorherrschaft gegenüber der in einer alteren Zeit bemahe ausschließlich zur Diskussion stehenden Alternative, ob Polytheismus oder Monotheismus, gelangt Dies ist die natürliche Folge des Ubergewichts, das auch in den Fragen der Mythologie und Religion evolutionistische Anschauungen gewonnen haben. In der Tat läßt sich ja an eine Entwicklungsgeschichte der Gotter uberhaupt nur auf der Grundlage solcher Hypothesen denken, die andere mythologische Substrate als die ursprünglicheren annehmen. Dagegen würde eine bloße Reduktion der Götter von vielen auf einen einzigen, wie sie die polytheistische Hypothese annimmt, so wichtig sie in religiöser Beziehung sein mag, keine Entwicklung im eigentlichen Sinne bedeuten. Vollends aber die Hypothese eines ursprünglichen Monotheismus würde sich, insofern man diesen in religiöser Beziehung als die vollkommenere Stufe ansieht, mit der Ruckschritts- oder Entartungstheorie mindestens nahe berühren.

#### a. Die animistische Hypothese.

Bei der Beurteilung der animistischen Theorie überhaupt, besonders aber bei ihrer Anwendung auf die Entwicklungsgeschichte des Gottermythus werden in der Regel zwei Anschauungen zusammengeworfen, die an sich durchaus verschieden sind und sogar in wesentlichen Punkten einander widersprechen konnen. Man pflegt nämlich nicht bloß diejenigen Hypothesen, die alle andern mythischen Gebilde, namentlich also die Damonen und Gotter restlos aus einer Fortbildung des Seelenglaubens ableiten, «animistische» zu nennen, sondern auch alle jene Voraussetzungen, nach denen der Seelenglaube nur als ein Faktor betrachtet wird, der direkt oder indirekt in die andern Gebiete des Mythus und so auch in den Gottermythus eingreift. Daß nun allein in der ersten dieser beiden Bedeutungen von einer «animistischen Hypothese» im eigentlichen Sinne gesprochen werden kann, und daß noch weniger der Begriff «Animismus» in der früher (Bd. 42, S. 230ff.) angewandten Bedeutung der lediglich den Seelenglauben selbst umfassenden Tatsachen mit der den konstruktiven mythologischen Hypothesen zuzurechnenden animistischen Theorie verwechselt werden darf, ist schon oben bemerkt worden<sup>1</sup>). In dieser ihrer eigentlichen Bedeutung ist die letztere eine strenge Einheitshypothese. Alle Damonen, alle Gotter sollen nach ihr in direkter Deszendenz aus dem Seelenglauben entsprungen sein. Doch lassen sich innerhalb dieser Annahme wiederum zwei, nicht unwesentlich voneinander abweichende Formen unterscheiden. Bei der ersten, die vornehmlich E. B. Tylor vertritt, wird zunächst nur darauf Wert gelegt, daß der Gott ebenso wie die Seele als ein personliches Wosen gedacht werde. Da aber von beiden Begriffen die

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 23ff.

Seele der einfachere ist, und da ferner der Gott nach seinen seelischen und im allgemeinen sogar physischen Eigenschaften dem Menschen ahnlich gedacht wird, so schließt man hieraus, die Seelenseien den Gottervorstellungen vorausgegangen<sup>1</sup>). Dagegen sucht die zweite, ladikalere Form der animistischen Hypothese den Gotterglauben in einer gewissermaßen linearen Abstammungsfolge direkt aus dem Seelenglauben abzuleiten, so daß joner eigentlich nur als eine höhere Form des Seelenglaubens selbst eischeint. Diese Entwicklung soll namentlich auch in der Stufenfolge der Kulte ihren Ausdruck finden, wo die Totenkulte, die zunächst der Furcht vor den Seelen der Toten und dann weiterhin dem Wunsch, deren Schutz zu gewinnen, ihren Ursprung veidankten, den Anfang bilden sollen, worauf sich eist unter der Wirkung des letzteien Motivs die Totenzu den Ahnenkulten, diese zu der Verehrung von Stammesgöttern und die letztern endlich zu der Anbetung allgemein menschlicher Gottheiten erweiterten. Am konsequentesten hat diese Hypotheso Julius Lippert vertreten, während Herbert Spencer, der gewöhnlich als ihr Hauptreprasentant gilt, auf der höchsten Stufe dieses Emporwachsens aus dem Seelenglauben noch das Stieben nach einer unmittelbaren Idealisierung der menschlichen Eigenschaften wirksam werden läßt. Auch hier bleibt aber das charakteristische Merkmal, daß zwischen den Gliedern der Entwicklung wesentliche qualitative Unterschiede nicht anerkannt werden. Seelen, Damonen. Fetische, Heroen konnten ebenso gut medrigere Götter, wie umgekehrt die Götter machtvollere Dämonen und Fetische genannt werden2).

Nun ist es klar, daß zwischen der ersten und der zweiten dieser beiden Formen ein nicht unwesentlicher Unterschied besteht. Kann doch der Satz, daß der Begriff der Gottheit den der Seele voraussetze, insofern für selbstverstandlich gelten, als man sich möglicherweise Seelen ohne Gotter, nimmermehr aber Gotter ohne Seelen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) E B. Tylor, Die Anfange der Kultur, ubers. von Spengel und Poske, 1873, II, S. 248ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Julius Lippert, Der Seelenkult in seinen Beziehungen zur althebrätschen Religion, 1881. Die Religionen der curopaischen Kulturvolker, 1881. Herbert Spencer, Die Prinzipien der Soziologie, übers. von B. Vetter, I, 1877, S. 344ff, 374ff

denken kann. Ebenso ist der anthiopomorphe Charakter der Gotter ohne weiteres anzuerkennen, da sie als personliche Wesen nur nach dem Vorbild der menschlichen Personlichkeit vorgestellt werden Gotterglaube und Gottermythus kennen aber nur Vorkonneu. stellungen von Gottern, und diese sind daher den Bedingungen der sinnlichen Wirklichkeit gleich allen andern Vorstellungen unterworfen. Einen Begriff der Gottheit, mit dem sich das Postulat eines durch keine Vorstellung zu erfassenden Wesens verbindet, kennt nur die Philosophie, nirgends der lebendige Volksglaube. Wenn daher die animistische Hypothese voraussetzt, Beziehungen zum Seelenglauben konnten keinem mythologischen Gebilde fehlen, so ist diese Behauptung unwiderlegbar. In mener belebenden Apperzeption, die das eigene seelische Geschehen in die Objekte hineintragt, und ohne die kein mythologisches Denken verstandlich ist, liegt das eingeschlossen. Aber jenes als allgemeinen Faktor mythologischer Vorstellungen und Affekte ohne weiteres anzuerkennende animistische Motiv erhebt die animistische Hypothese zum ausschließlichen Inhalt dieser Vorstellungen, indem sie im Grunde bloß Gradunterschiede der den verschiedenen mythologischen Wesen zugeschriebenen seelischen Eigenschaften anerkennt. Dem so entstehenden kontinuerlichen Aufsteigen des Seelenbegriffs nach oben, von den beseelt gedachten Objekten der umgebenden Natur bis zu den hoch über dom Menschen thronenden Himmelsgottern, entspricht daher in weitem Umfang ein Herabsteigen des Gotterbegriffs nach unten, das, wenn auch nicht alle Objekte, so doch diejenigen umfaßt, an die ausgeprägte Affekte der Furcht und der aus diesen Affekten entspringenden Handlungen geknüpft sind. So geht hier die Ausdehnung des Gottesbegriffs über mythologische Objekte der verschiedensten Art durchaus einer Ausdehnung der Begriffe Religion und religiöser Kultus parallel, nach welcher fast jeder beliebige Zauberglaube Religion und jede aus einem solchen entspringende Handlung, namentlich wenn sie von mehreien ın Gemeinschaft geübt wird, religioser Kultus genannt zu werden pflegt. Mogen dann immerhin die Damonen und Fetische, weil ihnen manche Eigenschaften der Gotter der Kulturvolker fehlen, niedere Gotter genannt werden: es bleiben schließlich doch nur

Gradunterschiede übrig, durch die sich beide unterscheiden. Die letzte Quelle dieser Vermengung der Begriffe ist aber sichtlich eben jene Voraussetzung der animistischen Hypothese, alle solche Unterschiede mythologischer Wesen beruhten nur auf der verschiedenen Zaubermacht, die ihnen zugeschrieben wird, und diese sei wieder auf die verschiedenen Grade seelischer Kräfte zurückzuführen, mit denen man sie ausgestattet denkt. Wie die kultischen Handlungen gegenüber einem Dämon oder Fetisch einerseits und einer hoheren Gottheit anderseits, die Beschworungen, Opfer usw., nur dem Grade, nicht dem Wesen nach verschieden seien, so konne daher durch eine Steigerung seiner Eigenschaften das niedere Zauberwesen in einen eigentlichen Gott übergehen, oder es konne umgekehrt der Gott auf die Stufe des Dämons oder Fetischs herabsinken.

Nun läßt sich gegen die letztere Behauptung sicherlich nichts einwenden. Mindestens für die Degradation der Gotter bietet die Religionsgeschichte mannigfache Belege, den bekanntesten in der Art, wie das Christentum die Gotter der bekehrten heidnischen Volker unter die Damonen verwies, ohne ihnen zunachst ihre Existenz überhaupt streitig zu machen. Daß es dereinst nicht minder Umwandlungen in aufwärtsgehender Richtung gegeben hat, dafür spricht aber die Tatsache, daß, wie vor allem die Religionsgeschichte des alten Orients lehrt, die Herrschaft der Gotter in Glauben und Kultus infolge der allgemeinen geschichtlichen Bedingungen mannigfach gewechselt hat. Doch dieses Auf und Ab beweist durchaus nicht, daß alle jene Objekte, die allenfalls Kultobjekte niederen oder höheren Rangs genannt werden konnen, einander qualitativ gleichartig seien. Wenn ein einstiger Gott im Volksglauben als Dämon fortlebt, so ist er damit nicht ein niedrigerer Gott, sondern ein anderes Wesen geworden; und ebenso wird umgekehrt ein Dämon durch eine bloße Steigerung der Macht, die man ihm einraumt, noch nicht zu einer Gottheit. Unter jenen Eigenschaften, die den Gott von dem Damon selbst wie von den ihm nahestehenden, aber doch jedesmal wieder durch eigenartige Merkmale gekennzeichneten Ahnen- und Fetischgeistern scheiden, ist es vor allem die individuelle Eigenart des Charakters, die jedem einzelnen Gott, ob er nun einem Pantheon vieler Gotter angehört oder sich als der ein

zige innerhalb einer nationalen oder religiosen Gemeinschaft behauptet, zukommt. Wohl scheiden sich auch die Damonen und Geister, aber diese Unterschiede gehören nicht ihnen selbst an, sondern sie sind lediglich Projektionen der Affekte der Furcht und der Hoffnung, aus denen sie geboren sind, in die Räume und Objekte, die als die Wohnorte der Geister gelten. Darum gibt es Schreck- und Schutzdamonen, gute und bose Geister, auch solche von größerer oder geringerer Macht. Aber individuellere Färbungen gewinnt ihr Charakter erst da, wo sie, wie gelegentlich im Mythenmärchen und Epos, als Menschen oder Tiere auftreten, die einzelne damonische Züge, manchmal als Erbteil rein damonischer Gestalten, aus deren Vermenschlichung sie hervorgegangen sind, bewahrt haben. So ist es denn auch die Spiegelung der menschlichen Personlichkeit in der dem individuellen Menschen zukommenden Eigenart, die den Gott von der Welt der Geister und Damonen scheidet, während doch anderseits die Eigenschaften gottlicher Macht und Unsterblichkeit dem mit damonischen Eigenschaften begabten Menschen fehlen. Darum ist der Gott nicht eine bloße Addition der Begriffe Dämon und Held, sondern eine Synthese derselben, die über beide hinausgeht, und damit ein spezifisch neues Erzeugnis der mythologischen Phantasie. Hiermit hangt zusammen, daß die Ausbildung der Götterpersönlichkeit deutlich zwei Stadien durchlauft, die in der hergebrachten, nur die numerische Außenseite der Begriffe beachtenden Unterscheidung einer polytheistischen und mehr oder minder monotheistisch gearteten Formung der Göttervorstellungen nur mangelhaft und zum Teil nicht einmal richtig gekennzeichnet sind. In dem ersten dieser Stadien gewinnt der einzelne Gott den Wert einer individuellen Personlichkeit durch das Verhaltnis, in welchem er zu andern, ebenfalls eigenartigen Götterpersonlichkeiten steht, deren jede einer bestimmten Seite des menschlichen Lebens entspricht. In dem zweiten Stadium vereinigt der Gott alle Seiten in sich, die in der nationalen und, wenn die religiose Entwicklung die nationalen Grenzen überschreitet, in der religiosen Gemeinschaft zur Entwicklung gelangt sind. Damit zieht sich von selbst die Gottesidee auf eine einheitliche Personlichkeit zurück, und auf diese sind nicht minder die Eigenschaften einer individuellen Persönlichkeit übergegangen: nur sind es nunmehr die verschiedenen nationalen und religiosen Gemeinschaften, die ihrem Gott ihren eigenen, ihn von den Gottern anderer Volker und Religionen unterscheidenden Charakter geben. Der Gott Israels, des Christentums und des Islams sind ebenso gut verschiedene Gotter wie etwa die einzelnen Gestalten des griechischen Gotter-In allem diesem Wandel der Gottervorstellungen kann aber der Ubergang von einer Form zur andern samt den stetigen Veranderungen innerhalb einei jeden dieser Formen im Grunde ebensowohl eine Steigerung der bisherigen wie eine Neubildung genannt werden, die unter dem Hinzutritt bis dahin im Hintergrund gebliebener Faktoren des gemeinsamen Lebens erfolgt, den Ubeigang der Damonen und Geister in Gotter gilt, das gilt daher eigentlich für die Entwicklung der Götter selbst. die Idee der Göttheit schließlich überall aus im allgemeinen übereinstimmenden Motiven menschlicher Entwicklung hervorgegangen sein, so besitzt doch innerhalb der wandelbaren Formen, in denen diese Idee je nach den besonderen Bedingungen sich ausprägt, jede den Charakter einer eigenartigen Neubildung, in der neben den allgemeinen Grundlagen der Gottervorstellungen immer zugleich die mannigfaltigsten Sonderbedingungen der Kultur, der spezifischen Anlagen der Volker und ihrer geschichtlichen Vergangenheit zur Geltung kommen.

Ist es auf solche Weise unmoglich, auch nur eine einzelne Stufe in der Entwicklung dieser Vorstellungen aus einer ihr unmittelbar vorangegangenen ohne die Herbeiziehung aller dieser Momente abzuleiten, neben denen jene altere Stufe der gleichen Idee schließlich selbst nur ein einzelner Faktor neben vielen andern ist, so kann noch viel weniger von einer Entstehung der Gotter- aus den Seelenvorstellungen in dem ausschließenden Sinne, in welchem dies die aninnstische Hypothese voraussetzt, die Rede sein. Es verhält sich damit ungefahr ahnlich wie mit Auguste Comtes linearer Klassifikation der Wissenschaften, nach welcher in Forschung und Unterricht die Mathematik allen andein vorangehen soll. So wenig dies tatsachlich durchfuhrbar ist, gerade so wenig laßt sich nachweisen, daß irgendwo in der Welt jemals der Seelenglaube allein existiert hatte, oder

daß aus ihm ohne den Hinzutritt anderer psychologischer Faktoren von grundlegender Bedeutung die weiteren mythologischen Gebilde hervorgegangen waren. Gehen doch umgekehrt, wie wir bei der Betrachtung des Seelenglaubens gesehen haben, in diesen selber bereits mannigfache Motive ein, die aus den Gebieten des Geister- und Dämonenglaubens sowie aus der mythologischen Naturanschauung auf ihn heruberwirken, so daß zwar die seelischen Erlebnisse, insbesondere die Affekte, die Grundlagen auch für die Geister- und Damonenvorstellungen sowie durch diese für die damonischen Einflusse der Naturobjekte abgeben, daß es sich aber hier nirgends um eine zeitliche Prioritat der mannigfaltigen Formen des Seelenglaubens selbst handeln kann¹). Das Ursprüngliche sind die seelischen Vorgange selbst, die, indem sie auf irgendwelche Naturobjekte ubertragen werden, damit zugleich diese Objekte selbst einen entscheidenden Emfluß auf das resultierende mythologische Erzeugnis gewinnen lassen. So werden nicht bloß die Gespenster, sondern auch die Dämonen der Stürme, der Einoden und Felshöhlen im weiteren Sinne seelenartig gedacht, aber bei jeder dieser Vorstellungen bildet der objektive Eindruck einen Faktor, ohne den diese eigenartigen mythologischen Gebilde niemals entstehen würden. Anderseits ist es weder nachzuweisen noch irgend wahrscheinlich, daß solche ebenfalls relativ primitive mythologische Inhalte später sein sollten als der Seelenglaube selbst; vielmehr ist es wohl moglich, daß manche einzelne Gestaltungen des letzteren, wie z. B. der Ubergang der menschlichen Seele in Tiere, ihre Wanderungen außerhalb des eigenen Korpers u. dgl., im allgemeinen später sind als derartige einfache Geister- und Damonenvorstellungen2). Noch anders verhalt es sich endlich mit denjemgen Entwicklungsformen des Mythus, die neben dem Seelenglauben weitere mythologische Faktoren voraussetzen, die auf bestimmten, erst einer späteren Zeit angehörenden Kulturbedingungen beiuhen. Dies trifft nun vor allem zu bei dem Gottermythus. Gotter im eigentlichen, diesen Begriff von dem der Geister und Damonen unterscheidenden Sinne des Wortes kann es nicht geben, so lange es keine das Maß

<sup>1)</sup> Vgl Bd. 42, S. 210ff.

<sup>2)</sup> Ebenda, S 157ff., 183ff.

normaler menschlicher Fahigkeiten weit überschreitende Helden gibt. Denn eben die Eigenschaften dieser Übermenschen sind es, die, in der Regel noch gesteigert, in die Götter hinüberwandern. Aber auch diese Eigenschaften genügen wiederum nicht, wie wir oben gesehen haben, um den Helden zum Gott zu erheben. Es muß das Dämonische in seiner höchsten, in der besonderen Gattung des mit einer übergewaltigen Willenskraft ausgerüsteten Menschen hinzukommen, und es dürfen die aus der psychischen Synthese aller dieser Faktoren sich ergebenden Eigenschaften nicht fehlen, die den Gott von allen andern Erzeugnissen der mythenbildenden Phantasie scheiden: die unüberwindliche Macht, die Gegenwart an allen den Orten, an denen es semes Eingreifens in das menschliche Leben bedarf, und endlich die unvergangliche Jugend oder, wie diese Attribute in ihrer Erhebung zum Unendlichen lauten, die Allmacht, Allgegenwart und Unsterblichkeit. Bezeichnen auch diese letzten Begriffe, die endgültig erst aus der philosophischen Weiterführung der religiösen Ideen hervorgehen, absolute Werte, von denen die wirklichen Götter, wie sie im Glauben und Kultus der Volker sich ausbilden, allezeit fernbleiben, so muß doch der Gott alle diese Bestimmungen im relativen Sinne bereits in sich tragen, wenn der Gottesbegriff auch nur in jener empirischen Bedeutung angewandt werden soll, die hier festgehalten werden muß, wenn man einer trüben Vermengung der Begriffe entgehen will. Fassen wir alles zusammen, so besteht demnach der Fehler der animistischen Hypothese darin, daß sie einen einzelnen in die Entwicklung des Gottermythus eingehenden psychologischen Faktor der Gesamtheit der Faktoren substituiert, unter denen einzelne allerdings ebenfalls die Mitwirkung animistischer Motive voraussetzen, andere aber und darunter namentlich die für die religiose Wendung der Gottesidee bedeutsamsten neue Werte darstellen, die dem Seelenglauben ferne liegen. Der Mythus läßt sich eben nirgends, und er laßt sich begreiflicherweise am allerwenigsten in seinen hochsten und darum verwickeltsten Gebilden aus einer einzigen Wurzel ableiten oder auch nur aus einem bloß außeren Nebeneinander verschiedener Motive begreifen, sondern er resultiert aus der Wechselwirkung zahlreicher Faktoren, die in ihrer Synthese neue Werte erzeugen.

#### b. Die spiritualistische Hypothese.

Die spiritualistische Hypothese über den Ursprung der Gotter gründet sich auf jene Unterscheidung der Begriffe Seele und Geist, die zwar durch die Philosophie erst ihre schärfere Ausbildung empfangen, in der Volkerpsychologie aber ihre eigentlichen Wurzeln hat. Das fur diese Unterscheidung maßgebende Merkmal liegt nun, wie wir früher sahen, nicht sowohl in wesentlichen inneren Eigenschaften als vielmehr in den Beziehungen zu den Objekten begründet, an welche die Seelen und die Geister vorübergehend oder dauernd gebunden sind. Denn diese Gebundenheit ist in beiden Fällen eine wesentlich verschiedene. Bei der Seele besteht sie in einer Wechselbeziehung zu dem Korper, an den die Seele gebunden ist und vermoge deren ebenso an diesem die seelischen Eigenschaften und Vorgänge zum Ausdruck kommen, wie umgekehrt Einwirkungen auf den Korper seelische Wirkungen heivorbringen. Diese im ganzen noch von der späteren Wissenschaft festgehaltenen Merkmale des Beseeltseins fehlen in ihren Anfängen schon der primitiven Psychologie nicht. Sie bestimmen zugleich den Unterschied zwischen Seele und Geist, der, wenn auch ursprünglich die sprachlichen Ausdrücke mangeln, doch tatsächlich in die gleiche frühe Zeit zurückreicht. Denn Geist ist das lebendig Wirksame und in seinen Wirkungen der Seele ahnliche Prinzip, das aber weder an einen bestimmten Körper gebunden noch an bestimmten korperlichen Eigenschaften und Vorgangen zu erkennen ist. Darum sind Menschen, Tiere, nicht selten auch Pflanzen beseelt, und die Seele eines dieser Wesen kann auf ein anderes übergehen, ja der Leichnam von Mensch und Tier kann, da er die Formen des Lebenden bewahrt, noch als beseelt gelten; dagegen ist ein Stein, ein Berg, ein Fluß oder auch ein aus Holz oder Stein gefertigter Fetisch nicht im eigentlichen Sinne beseelt, wohl aber kann er einen Geist in sich tragen, und ebenso kann ein Geist korperlos an bestimmten Orten weilen oder sich unsichtbar durch die Luft bewegen. Natürlich sind das übrigens wieder nur relative und keine absoluten Kann sich doch die Seele, wenn sie ihren bisherigen Körper verläßt, dauernd oder vorübergehend in einen korperlosen

Geist verwandeln, und nicht minder kann in den Zuständen der Besessenheit und der Ekstase ein dem beseelten Korper fremder Geist sich desselben bemachtigen<sup>1</sup>).

Man muß sich dieses Fließen der Begriffe, und man muß sich insonderheit die schwankende Bedeutung vor Augen halten, denen der des Geistes unterworfen ist, um die Stellung zu wurdigen, die die spiritualistische Hypothese zwischen der animistischen einerseits und der poly- und monotheistischen anderseits einnimmt. Wie das Wort Geist ebenso auf den Spuk- und Zauberdamon wie auf das unsichtbare und übersinnliche Wesen einer einzigen hochsten Gottheit angewandt zu werden pflegt, so hat sich denn auch die spiritualistische Hypothese in zwei Formen entwickelt, die sich zum Teil auf die gleichen Erscheinungen beziehen und doch nahezu als Gegensatze einander gegenüberstehen. Die eine dieser Formen steht in nachster Beziehung zu der animistischen Hypothese: wir haben sie bereits unter dem Namen der "praanimistischen" kennen gelernt. Bestimmter als von Marrett, der ihr den Namen gab, wird sie von K. Th. Preuß, A. Vierkandt und einigen andern neueren Mythologen vertreten: sie kann auch, namentlich um sie von der folgenden, entgegengesetzt gerichteten Anwendung des Begriffs «Geist» zu unterscheiden, als «Zaubertheorie» bezeichnet werden<sup>2</sup>). Wird bei ihr vorausgesetzt, der Geisterglaube sei nicht nur fruher als der Seelenglaube, sondern er sei auch im Vergleich mit diesem eine niedrigere und demnach im Sinne des Evolutionismus die absolut niedigste mythologische Form, so akzeptiert nun die entgegengesetzte Richtung zwar das erste dieser Merkmale,

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 125, 210ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Vgl. Bd 4<sup>2</sup>, S. 26ff. und die dort angegebene Literatur. In einer eingehenden Darstellung und Kritik der praanimistischen Zaubertheorie in seinem Werk «Der Ursprung der Gottesidee», 1912, S 417ff. hat P. W. Schmidt darauf hingewiesen, daß die Priorität für die Aufstellung dieser Theorie John H. King zukommt, der in seinem Buch «The Supernatural, its Origin, Nature and Evolution», 1892, die gleichen Anschauungen acht Jahre früher entwickelt hat als Marett. Hinsichtlich der Tatsachen, auf die sich die praanimistische Hypothese stutzt, kommt übrigens R. H. Codrington die Priorität zu, dessen Schilderung jedoch verrat, daß er sich vielmehr der entgegengesetzten Form der spiritualistischen Hypothese zuneigt. (Codrington, The Melanesians, 1891, p. 117ff., 150ff.)

die Ursprünglichkeit, aber dem zweiten, der Inferiorität gegenüber allen andern mythologischen Bildungen, pflichtet sie nicht bei; vielmehr ist sie geneigt, in diesem unbestimmten Geisterglauben den, wenn auch unvollkommenen Anfang einer spezifisch religiosen, ja sogar einer monotheistischen Entwicklung zu erblicken, der als solcher dem Seelenglauben natürlich unbedingt überlegen wäre<sup>1</sup>).

Nun haben wir uns mit der ersten dieser Formen, mit der praanimistischen Zaubertheome, bereits an anderer Stelle beschäftigt. Dort ergab sich, daß sie den Begriff des Animismus zu eng faßt, weil sie die magischen Wirkungen ausschließt, die von der «Körperseele» ausgehen, und daß sie uberdies dem primitiven Bewußtsein eine psychologisch unmogliche Abstraktionskraft zutraut, weil sie einen vollig substratlosen Zauberglauben statuiert. Jeder Zauber geht aber, wie er auf Korper wirkt, so von korperlichen Dingen aus. Ist es nicht das Objekt selbst, das den Zauber hervorbringt. so ist es ein in ihm unsichtbar tatiger Geist, der ihn ausübt. So bleibt der einzige entscheidende Punkt, der die praanimistische von der animistischen Theorie scheidet, der, daß jene den Geistern, diese den Seelen den zeitlichen Vorrang einräumt. Diese Streitfrage wird aber bedeutungslos, sobald man auch hier dem Gesichtspunkt Rechnung tragt, daß die Begriffe Seele und Geist, vermöge der Eigenschaft des mythologischen Denkens, die Vorgänge des eigenen Bewußtseins auf die Seelen, Geister und ihre Zauberwirkungen zu übertragen, mannigfach meinanderfließen, so daß es eben nur jene außeren Beziehungen zu ihrem körperlichen Trager, nicht innere Merkmale sind, die beide Begriffe scheiden. Wenn der Zauber bald Glück, bald Unglück bringt, so verdankt er beide Eigenschaften den seelischen Affekten der Hoffnung und Furcht, der Liebe und des Hasses, und eben diese Affekte selbst sind es daher auch, die im einen wie im andern Sinne Zauberwirkungen ausuben, also Glück wie Unheil bringen konnen, so daß nach dem Zauberglauben aller Volker und Zeiten der Mensch ein vor andern bevorzugter Trager solcher Wirkungen ist. Darum ist aber auch der Seelenglaube ebenso ein nie fehlender Faktor des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Soderblom, Tieles Kompendium der Religionsgeschichte, 4. Aufl. 1912, S. 24ff.).

Zauberglaubens, wie dieser ein solcher des Seelenglaubens, - ein Verhältnis wechselseitiger Bedingtheit, das es unmoglich macht, von einer zeitlichen Prioritat des einen oder andern zu reden. So bilden die zauberwirkenden Geister ein Reich mythologischer Wesen, das die Seelen gewissermaßen als eine seiner Provinzen einschließt; aber die Geister könnten nicht existieren ohne die Seelen, deren Affekte und Willenshandlungen in die Geister hinüberwandern müssen, wenn Zauberwirkungen entstehen sollen. Für die Frage nach dem Ursprung der Gottervorstellungen wird damit der Streit zwischen Animismus und Praanimismus bedeutungslos. Laßt sich das Dasein der Gotter im Bewußtsein der Volker weder aus dem Seelen- noch aus dem Geister- oder Zauberglauben allein begreifen, so wird es auch dadurch, daß beide nur zwei verschiedene Seiten einer und derselben mythologischen Vorstellung sind, selbstverständlich nicht begreiflicher, mögen wir immerhin anerkennen, daß eben diese Zusammengehorigkeit eine der notwendigen Voraussetzungen der Göttervorstellungen ist.

Wesentlich anders verhalt es sich in dieser Beziehung mit der zweiten, der theistisch gerichteten Form der spiritualistischen Hypothese. Sie geht von einem Gesichtspunkt aus, den die Zaubertheorie unberücksichtigt läßt, und der hier durch die Strenge seiner Durchführung ebenfalls zu einer präanimistischen Auffassung, aber zu einer solchen von nahezu diametral entgegengesetzter Wertbeurteilung mythologischer Anfangszustande führt. Dieser Gesichtspunkt besteht in der relativen Gleichformigkeit jener Vorstellungen von einem allverbreiteten geistigen Prinzip. Eine solche Gleichformigkeit spricht sich vor allem in der Gleichheit der Namen aus, die innerhalb weiter Bevolkerungskreise für dieses Prinzip gebraucht werden. Dahin gehören besonders das melanesische Wort «Mana», das irokesische «Orenda» und das «Wakanda» anderer Weitere Bezeichnungen, wie das australische Indianerstamme. «Mura-mura», sınd mindestens zweifelhaft, da beı dem letzteren z. B. eine spätere Verschmelzung mit Ahnenvorstellungen angenommen werden mußte. Einen ferneren Beleg dafur, daß es sich in den oben angeführten Fällen um ein einheitliches Prinzip, also im letzten Grunde um einen einzigen Geist handelt, erblickt man

sodann darin, daß, wo immer die einzelnen Geister lokalisiert werden, ihnen dieselben wunderbaren oder zauberhaften Wirkungen zugeschrieben werden. Gerade durch diese letztere Eigenschaft soll aber dieser präanimistische Geisterglaube, so niedrig im übrigen sein religioser Wert sein mag, dem spateren Monotheismus verwandt erscheinen, und, unter der Voraussetzung dieses gemeinsamen Einheitsgedankens, wird daher angenommen, der Monotheismus der hoheren Religionen sei schließlich eine Weiterbildung dieses ursprünglichen Geisterglaubens, die im wesentlichen abgesondert von andern mythologischen Vorstellungen stattfinde<sup>1</sup>).

Insofern diese Theorie eine spezielle Form der monotheistischen Hypothese ist, werden wir unten auf sie zurückkommen. Ein Gesichtspunkt muß jedoch schon hier geltend gemacht werden, der von der Frage, ob es sich um beginnende Gottervorstellungen handelt oder nicht, unabhangig ist. Er besteht darin, daß die Einheit des Namens fur die Einheit der Sache nicht entscheidend ist, wie wir denn z. B. mit dem Wort «Geisterglaube» sicherlich nicht sagen wollen, die Objekte dieses Glaubens seien überall die gleichen, oder gar, es gebe nur einen einzigen Geist, an den in solchen Fallen geglaubt werde. Die Geister haben, so gut wie die Seelen, gewisse gemeinsame Eigenschaften, unter denen ihr zauberhaftes Wirken und ihr für den Menschen heil- oder unheilbringendes Walten im Vordergrund steht; aber daran, daß es eine Vielheit von Geistern gebe, waltet im heutigen Volksaberglauben ebensowenig ein Zweifel, wie den Geistervorstellungen der Primitiven gegenüber ein solcher bestehen kann. Ob es sich mit dem melanesischen «Mana» oder dem irokesischen «Orenda» anders verhalte, als mit den Geistern und den Damonen, zu denen sie als besondere Unterformen gehoren, das ist eine Frage, die nicht durch die Gleichheit des Namens, sondern nur durch die Prufung der Tatsachen, die unter diesem Namen begriffen werden, zu beantworten ist. Nun berichtet Codrington, einer der ersten, dessen Beobachtungen in diesem praanimistisch-theistischen Sinne verwertet worden sind, das «Mana» der Melanesier sei eine «übernatürliche Macht, der

<sup>1)</sup> N. Soderblom, Tieles Kompendium der Religionsgeschichte, 4. Aufl. 1912, S. 24ff. Archiv für Religionswissenschaft, Bd. 17, 1913, S. 1ff.

gewohnlichen Kraft des Menschen uberlegen». Sie hafte vor allem an einzelnen Personen, aber auch an Dingen, z. B. an Wasser, an Steinen und Knochen, durch die sie ubertragen werden konne. Der Erfolg eines Mannes werde als ein Beweis dafür angesehen, daß er «Mana» in sich trage1). Diese Beschreibung läßt an Klarheit manches zu wunschen übrig; nicht minder die Unterscheidung dieses Mana von den «Spirits» und «Ghosts», welchen letzteren Ausdruck der Autor auf die Geister Verstorbener einschränkt, während die Spirits den Charakter von Naturdamonen besitzen. Doch tragen alle Spirits und viele Geister das Mana in sich; endlich soll dieses beim Aussprechen bestimmter Worte wirksam werden. Dabei bezeichnet freilich schon Codrington dieses Mana als die «Religion» der Melanesier, offenbar in ahnlich vieldeutigem Sinne, wie ja auch sonst dieser Ausdruck für jeden beliebigen Zauberoder Dämonenglauben primitiver Volker gebraucht zu werden pflegt. In eine Art Urreligion ist es aber wohl erst durch Max Müller in seinen religionsgeschichtlichen Vorlesungen, in denen er sich auf Codrington beruft, umgewandelt worden<sup>2</sup>). Hält man sich an die Beschreibung dieses Autors, so geht aber aus ihr durchaus nicht hervor, daß das Mana eine einzige übersinnliche Macht sei, wie es von Muller gedeutet wird. Vielmehr scheint das Wort überhaupt kein Subjekt, sondern ein Attribut zu bezeichnen, das den verschiedensten Menschen und Dingen zukommen kann, und das in seiner Grundbedeutung durchaus mit der des Zauberhaften zusammenfallt. Dafür spricht insbesondere auch, daß gewisse Worte Mana in sich tragen konnen; denn der Wortzauber ist bekanntlich eine der verbreitetsten Zauberformen.

<sup>1)</sup> Codrington, The Melanesians, 1891, p 117ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Codrington, a. a. O. p. 118, Anm Max Muller, Hibbert Lectures, 1878. Deutsch u. d. T: Vorlesungen über den Ursprung und die Entwicklung der Religion, 1881, S. 59f. Für die durch diese religionsphilosophische Behandlung bewirkte Transformation der Begriffe ist es charakteristisch, daß Muller das «Mana» eine «melanesische Bezeichnung für das Unendliche» nennt. Codrington selbst hat offenbar an eine im eigentlichen Sinne religiose Bedeutung desselben ursprunglich nicht gedacht. Denn er schreibt in einem von Max Muller zitierten alteren, seinem Werk vorangegangenen Brief ausdrucklich. «Die Idee eines hochsten Wesens ist ihnen (den Melanesiern) ganz fremd, ja selbst die Idee von irgendwelchen Wesen, die eine sehr hohe Stellung in der Welt einnehmen.»

Nicht anders steht es mit dem «Orenda» der Irokesen und andern Namen, die bei melanesischen und nordamerikanischen Stämmen in analoger Bedeutung vorkommen. Wenn Hewitt das Orenda ein Lebensprinzip nennt, das nach dem Glauben der Irokesen die Welt und alle Dinge durchdringe, das von der Erde auf den Menschen und von diesem wieder auf andere Objekte übergehe, so frägt es sich auch hier, ehe einem solchen Ausdruck ein naheres Verstandnis abgewonnen werden kann, was denn im Bewußtsein des Naturmenschen eine solche «Kraft» bedeute¹). Nun steht hinter dem Begriff einer Kraft der Gedanke irgendeiner Kausalitat, und nicht auf den allgemeinen Begriff, sondern auf die ihres Wirkens kommt es an, was wir unter ihr zu verstehen haben. Wirken ein rein zauberhaftes sei, ganz wie in allen naturmythologischen Anschauungen, das bestatigt vor allem die phantastische Kosmogonie dieser Stämme. Naher bestimmt ist also das Orenda eine allverbreitete Zauberkraft, die aber natürlich, analog wie das «Mana» der Melanesier, immer nur in seinen einzelnen Erscheinungsformen, d. h. in konkreten Zauberwickungen, die von Menschen, Damonen oder Gottern ausgehen, tatsachlich existiert. Demnach ist auch das Orenda ein Appellativum, ein Gesamtname für viele Erscheinungen, die unter sich sehr verschieden sein konnen und nur darin übereinstimmen, daß sie zauberhafter Art sind. Eine Einheit bilden diese Zauberwirkungen wiederum ebensowenig, wie die Geister des allgemeinen Volksaberglaubens deshalb, weil sie den gleichen Namen führen, ein einziger Geist sind.

Hiernach unterscheiden sich das Mana, Orenda und ahnliche Begriffe von andern Formen des Damonen- und Zauberglaubens lediglich dadurch, daß sich in diesen Fallen ein Gesamtname gebildet hat, der alle die Wesen, die irgendwo und irgendwie zauberhafte Wirkungen ausüben, zusammenfaßt. Anzunehmen, solche von frühe an in der Sprache sich bildende Appellativa wurden unabhängig nicht nur von ihren einzelnen Wirkungen, sondern auch

<sup>1)</sup> Hewitt, Orenda and a Definition of Religion, American Anthropologist, New. Ser. IV, 1902, p. 33ff. Iroquoian Cosmology, Ethnol Rep. Washington, XXI, 1903, p. 137ff. Mc Gee, The Siouan Indians, Ethnol Rep. Washington, XV.

als reine, also abstrakte Kraftbegriffe gedacht, das hieße eine spate Form philosophischer Begriffsbildung auf das überall nur in konkreten Anschauungen sich bewegende mythologische Denken über-Hier trifft nun aber zugleich dieser theistisch gerichtete Spiritualismus mit dem praanimistischen, der den Zauberglauben allen andern mythologischen Formen vorausgehen laßt, zusammen. Auch das Zauberhafte ist ein Attribut, das den verschiedensten Dingen eigen sein kann, es ist kein selbständig zu denkendes Ding. Unter diesem Gesichtspunkt betrachtet verfallen aber diese beiden Formen der spiritualistischen Hypothese nicht nur dem gleichen psychologischen Irrtum, sondern sie sind beide tatsachlich uberhaupt nicht verschieden. Die praanimistische Zaubertheorie kann nicht umhin, eine Macht anzunehmen, von der der Zauber ausgeht; die Mana- oder Orendatheorie, die eine übersinnliche Macht als das Ursprüngliche ansieht, muß, wenn sie nach der Natur dieser Macht gefragt wird, zugestehen, daß sie zauberhaft ist. «Zauber» und «übersinnliche Macht» sind also nur verschiedene Worte fur den nämlichen Inhalt. Dieser Inhalt ist die Vorstellung einer Zauberkraft, die verschiedenen Dingen innewohnt, und für deren Trennung von sonstigen, überall an konkrete Objekte gebundenen Zaubervorstellungen nicht der geringste Anhaltspunkt gegeben ist. So steht denn das «Mana» nach den tatsachlichen Eigenschaften, die von ihm ausgesagt werden, der Gottesvorstellung nicht näher als sonstige dämonische Kräfte, die etwa an Fetische, Amulette und andere Zauberobjekte gebunden sind.

# c. Die polytheistische Hypothese.

Die polytheistische Hypothese stützt sich zunächst auf die tatsachliche Vielheit der Gotter in den Mythen der Kultur- und Halbkulturvolker. Maßgebend sind aber für sie vor allem die früher erörterten naturmythologischen Theorien. Denn mag auch zugestanden werden, daß, wo überhaupt Gottervorstellungen zur bestimmteren Ausbildung gelangt sind, die Vielheit das Primare, und daß sogar noch in der Gegenwart der reine Monotheismus eine Ausnahmeerscheinung ist, so bleibt damit die Grenze, bei welcher der Götterglaube beginnt, noch unbestimmt. Hier kommt nun die

naturmythologische Theorie der Erfahrung zu Hılfe, indem sie behauptet, mit der Anschauung irgendwelcher die Phantasie erregender Naturerscheinungen, vornehmlich der Objekte des gestirnten Himmels, seien auch sofort Göttervorstellungen gegeben, indem jene Erscheinungen entweder selbst als Gotter oder aber als Sitze von Göttern betrachtet würden<sup>1</sup>). Daraus ergibt sich unmittelbar eine Vielheit von Gottern. Ist es, wie die Astralmythologie annimmt, ein einzelnes Gestirn, das mehr als andere das Interesse fesselt, z. B. der Mond, so berührt auch dies die polytheistische Hypothese nicht wesentlich, da eine mythologische Hypostasierung anderer Objekte dadurch nicht ausgeschlossen ist, außerdem aber dieses Verhältnis als der Anfang zu der später eine so wichtige Rolle spielenden Rangunterscheidung der Gotter werden kann, die ihrerseits wieder die Brücke zu monotheistischen Anschauungen schlagen hilft. Nach allem dem liegt es in der Konsequenz der naturmythologischen Theorie, daß sie zu einer polytheistischen Ursprungshypothese fuhrt, der die Gottermythen als die frühesten aus keinerlei andern Faktoren abzuleitenden mythologischen Bil-Dabei kann dann übrigens das Verhältnis zu dungen gelten. diesen andern Erzeugnissen der Mythenbildung in doppelter Weise Entweder gilt nämlich der Seelen- und Dabestimmt werden. monenglaube als ein besonderes, gleich ursprüngliches Gebiet, dessen Produkte sich darum von Anfang an auf die mannigfaltigste Weise mit dem Gottermythus vermengen konnen, das aber ganz verschiedenen Ursprungs und darum von jenem grundsatzlich zu scheiden sei: dies ist im allgemeinen die altere Ansicht, namentlich die der «Wettermythologie». Oder man verweist diese Formen überhaupt aus dem Gebiet des eigentlichen Mythus, der, auf rein intellektuellen Motiven ruhend, gewisse astronomische Anschauungen und Erkenntnisse voraussetze: dies ist der Standpunkt der Astralmythologie oder wenigstens mancher ihrer Anhanger<sup>2</sup>).

Stimmen demnach beide Formen der Hypothese in der Forderung eines Primats der Gottervorstellungen uberein, so sind nun auch die empirischen Tatsachen, auf die sie sich stützen, im wesent-

<sup>1)</sup> Vgl. oben Bd. 52, S. 51 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. oben Bd. 52, S. 53 ff.

lichen gleicher Art: beide berufen sich, insoweit sie sich um die Mythologie primitiver Volker überhaupt kümmern, auf die auch bei ihnen nirgends fehlende mythologische Apperzeption der Natur-Wo immer diese als belebte Wesen anerkannt werden, die je nach Umständen dem Menschen Heil oder Unheil bringen konnen, vielfach aber auch reine Objekte intellektueller Neugier sein mögen, soll ihnen die volle Bedeutung von Gottern zukommen. Nach der konsequenten, von der Astralmythologie vertretenen Anschauung sollen diese so entstandenen Vorstellungen von Naturgöttern auf rein intellektuellen Motiven beruhen und nur sie sollen daher überhaupt dem «Mythus» im eigentlichen Sinne zuzurechnen sein, während der Seelen- und Damonenglaube, der aus den Affekten der Furcht und des Wunsches hervorgehe, ein Reich für sich bilde, das noch in dem Aberglauben der Kulturvölker selbständig neben dem Götterglauben fortwuchere, um dann erst im Kultus mit den Göttermythen in Verbindung zu treten. Dagegen zieht die Wettermythologie mit den ihr verwandten, einer Allbeseelung der Natur zugeneigten Richtungen eine solche Grenze weder für die Motive des Götterglaubens noch hinsichtlich der Natur der Götter selbst. So hat diese Richtung, wie sie der dort herrschenden Tendenz der Beschränkung auf ein einzelnes Himmelsobjekt gegenübersteht, auch in jenen beiden für den mythologischen Gottesbegriff grundlegenden Verhaltnissen eine diametral entgegengesetzte Auffassung entwickelt. Dies erhellt deutlich aus H. Useners oben besprochener Einteilung der Gotter, die die folgerichtigste Durchführung dieses Standpunktes ist (s. oben S. 3ff.). Die drei Klassen der Augenblicks-, der Sondergotter und der personlichen Gotter wollen alles umfassen: die Damonen, die unter den beiden ersten Klassen auftreten, die eigentlichen Naturgotter, bei denen die Personlichkeit ein zu ihrer Gebundenheit an konstante Naturerscheinungen hinzutretendes Pradikat ist; im letzten Grunde gehoren aber auch die Seelenvorstellungen hierher, die in ihren mannigfaltigen Wandlungen ohne scharfe Grenze in damonische Wesen, also in der Sprache dieses die gesamte Mythologie umfassenden Götterbegriffs in Augenblicksund Sondergötter übergehen. Wichtiger noch ist es, daß diese Richtung damit auch die Scheidung der Motive in rein intellektuelle

und in emotionale und so jene merkwürdige Theorie des Kultus beseitigt, nach welcher dieser in bezug auf die Gotter, die in allen Religionen die Hauptobjekte, ja schließlich die einzigen des Kultus sind, erst aus einer spaten Vermengung mit den ihnen ursprünglich fremden Dämonen- und Zaubervorstellungen entstanden sein soll.

Ist nach allem dem diese unitarische Form der polytheistischen Hypothese der dualistischen überlegen, so leidet sie aber an dem entgegengesetzten Übel. Da sie alle mythologischen Gebilde Gotter nennt, so wird es ihr natürlich leicht, die Ursprünglichkeit der Gottervorstellungen zu behaupten. Scheidet man jedoch aus dem bunten Gemenge dieser Gebilde diejenigen aus, die der fundamentalsten Merkmale der eigentlichen Götter entbehren, so macht die Hypothese von selbst ihrer Umkehrung Platz. Die wirklichen Götter werden dann als ein relativ spätes Produkt mythologischer Entwicklung anerkannt. Was ihnen vorausgeht, sind Seelen und Damonen mit ihren Zwischenformen. Die Eigenschaften dieser niedrigeren mythischen Wesen gehen von Anfang an in die sich bildenden Göttervorstellungen ganz oder teilweise über; aber darum ist doch der Gott weder eine bloße Steigerung der Eigenschaften jener Wesen noch auch eine einfache Verbindung derselben mit dem vom Menschen selbst entlehnten Charakter der selbständigen Persönlichkeit, sondern der personliche Gott ist eine Neuschopfung, bei der die niedereren mythologischen Gebilde als Faktoren mitwirken, deren Wesen übrigens in erster Linie in den spezifischen Merkmalen sich auspragt, die nur dem Gott ursprunglich eigen sind. Zu ihnen gehoren vornehmlich die drei oben erwahnten: der von den menschlichen Wohnstatten entfernte Wohnort, die zuerst relative und dann mehr und mehr in absolutem Sinne gedachte Allgegenwart, und endlich die mit ewiger Jugend verbundene Unsterblichkeit. Ein wesentliches Mittelglied in der Entwicklung der Götter aus den Damonenvorstellungen bildet dann auch hier die Gestalt des Helden, dessen ideales Ebenbild neben allen jenen Merkmalen der Gott ist. Darum erhebt sich erst aus der Heldensage der Gottermythus. Wo es eine Mythus und Geschichte zur Einheit verbindende Heldensage noch nicht gibt und vermoge der Bedingungen primitiverer Kultur nicht geben kann, da gibt es demnach auch keine Gotter. In der Tat lehrt das unzweideutig die Mythologie jener primitiven Volker, deren Mythus noch nicht die Region des Damonenglaubens uberschritten hat, und deren erzahlende Dichtung sich noch ganz in den Grenzen des Mythenmarchens bewegt.

### d. Die monotheistische Hypothese.

Die Annahme, alle Mythologie und Religion sei von der Idee einer einzigen Gottheit oder mindestens von der Idee eines Gottes ausgegangen, der ubei alle niedrigeren Gotter und Damonen eihaben sei, ist in der Mythologie und namentlich in der Religionswissenschaft in einer doppelten Gestaltung aufgetreten: in einer älteren, die im Zusammenhang mit der früher besprochenen «Entartungstheorie» zu Anfang des vorigen Jahrhunderts in der Religionsphilosophie der Romantik hervortrat (Bd. 42, S. 10ff.), und in einer neueren, die eine eigentümliche Abart der evolutionistischen Hypothese darstellt. Wir konnen uns hier auf diese letztere Form beschränken, die bei dem gegenwartigen Stand der Wissenschaft allein noch eine gewisse Bedeutung beanspruchen kann. Mit der oben erwähnten theistischen Form der spiritualistischen Hypothese hängt sie zwar in ihrem Endziel zusammen, insofern beide die monotheistische Idee aller Mythologie vorausgehen lassen; aber in der Auffassung der an diesen Anfang gestellten Gottheit entfernen sich beide voneinander. Dem primitiven Spiritualismus gilt diese als eine in Menschen und Dingen wirksame Macht, die sich von andern, auf spezielle Damonen oder Geister bezogenen zauberhaften Kraften nur durch ihre unbestimmtere Verbreitung unter-Anders die Hypothese eines primitiven Monotheismus. Sie setzt die Gottesidee in ihrer allgemeingultigen, im wesentlichen auch noch innerhalb der späteren religiösen Entwicklung herrschenden Form voraus. Ihr hat also die Gottheit von Anfang an den Charakter eines personlichen hochsten Wesens, das als Schopfer der Welt oder mindestens des Menschen, vor allem aber als Urheber der sittlichen Normen gedacht werde. Gesteht man auch zu, daß auf den niedersten Stufen der Kultur diese

Gottesvorstellung noch roh und unvollkommen sein moge, so soll sie doch alle wesentlichen Attribute des Gottes der monotheistischen Religionen bereits in sich schließen. Eine Entwicklung innerhalb dieser Grenzen wird daher durchaus zugegeben; aber sie soll nur insoweit moglich sein, als jene von Anfang an vorhandenen religiösen und sittlichen Werte Steigerungen zulassen. Eine Vervollkommnung der Vorstellungen von der Gottheit wird in diesem Sinne zugestanden, nicht aber eine auch nur nach irgendeiner ihrer Hauptrichtungen gehende Neubildung. Insofern ist diese Hypothese wesentlich radikaler als die theistische Nebenform der präanimistischen Zaubertheorie. Hier wird mehr eine ursprüngliche monotheistische Anlage statuiert; dort gilt der monotheistische Gedanke selbst mit der Gesamtheit seiner wesentlichen Merkmale als ein ursprünglicher. Um ihn in dieser Ursprünglichkeit festzustellen, wird daher von den Vertretern dieser Hypothese ein ungleich großerer Wert darauf gelegt, ihn als einen der gesamten Menschheit zukommenden Besitz durch vergleichend ethnologische Untersuchungen zu erweisen. Dieser Unterschied ist nach zwei Richtungen von nicht zu übersehender Tragweite. Der präanimistische Theismus kann den Charakter einer Entwicklungstheorie in vollem Umfang fur sich in Anspruch nehmen. Er würde, wenn er nicht aus andern, oben dargelegten Gründen scheiterte, die Möglichkeit offen lassen, auch für die religiose Entwicklung die volle schopferische Macht der geistigen Kausalität zu bewahren. Die Hypothese einer ursprünglichen, namentlich auch in ihrer ethischen Bedeutung von Anfang an in sich abgeschlossenen Gottesidee setzt eine absolute, der gesamten Menschheit zuteil gewordene Offenbarung voraus, die getrübt, ja möglicherweise im Wandel der Zeiten vergessen werden kann, die aber allezeit unbegreiflich bleibt.

Der hervorragendste Vertreter der monotheistischen Hypothese ist unter den neueren Religionspsychologen Andrew Lang.<sup>1</sup>) Seine auf ein reiches Beweismaterial gegrundeten Ausführungen sind durch weitere ethnologische Argumente unterstützt, zugleich aber in einigen Beziehungen modifiziert und mit Rücksicht auf manche

<sup>1)</sup> Andrew Lang, The Making of Religion, 2. Edit., 1900.

Folgerungen eingeschrankt worden von P. W. Schmidt in seinem das ganze Problem historisch und kritisch behandelnden Werk über den «Ursprung der Gottesidee»1). Andrew Langs Argumente haben ihres Eindrucks um so weniger verfehlt, da dieser Autor selbst ein Anhanger der animistischen Hypothese gewesen war. Allmählich sah er sich jedoch mehr und mehr zu der Uberzeugung gedrängt, keine der geläufigen Hypothesen, weder die animistische noch die naturmythologische, sei ausreichend, um den Ursprung der Religion zu erklären, vielmehr musse dieser auf einem ganz andern Boden, nämlich auf dem einer ursprunglichen Gottesidee, gesucht werden. Aus der animistischen Theorie ist nach Lang die Gottesidee nicht abzuleiten, weil alle Erscheinungen, die nach ihr die Grundlage des Seelenglaubens bilden, der Tod, das Traumbild, die Vision, mit der Vorstellung eines Gottes absolut nichts zu tun haben. Ebensowenig habe aber diese ihr Vorbild in den Geistern und Damonen. Vielmehr sei bereits bei den primitiven Völkern die Gottheit ein Wesen eigener Art, dessen Hauptmerkmale darin bestehen sollen, daß es als der Schopfer der Dinge und insbesondere auch als der Urheber der sittlichen Gesetze gedacht werde. Daraus ergibt sich, daß es nach Andrew Lang in dieser Beziehung einen Wesensunterschied zwischen Natur und Kultur nicht gibt, daß also diese Idee nicht bloß ursprünglich, sondern auch in den hauptsächlichsten, der Gottheit beigelegten Pradikaten unverändeilich ist. Die Beweislast für diese These fällt hiernach selbstverstandlich den Erhebungen uber die Verbreitung eines solchen Gottesglaubens bei den Naturvölkern zu. Einen solchen Beweis sucht nun Lang zu führen, indem er eine große Anzahl von Berichten über die Annahme eines einzigen hochsten Wesens bei zahlreichen primitiven Volkern zusammenstellt. Es mag hier genügen auf Australien hinzuweisen, dem Lang eine besonders eingehende Betrachtung widmet, weil er, was freilich nach unserer heutigen Kenntnis nicht mehr zutrifft,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) P. W. Schmidt, Der Ursprung der Gottesidee, eine historisch-kritische und positive Studie I. Historisch-kritischer Teil, 1912 Zu vgl., mit Rucksicht auf die vermuteten Gottesideen bei den Primitivsten, desselben Verfassers Werk: Die Stellung der Pygmaenvolker in der Entwicklungsgeschichte der Menschheit, 1910.

in den Australiern die in der Kultur niederste Menschenrasse erblickt 1). Nun gibt es bei den australischen Stämmen zwei Gruppen von Legenden, die gelegentlich auch schon anderwarts mit Göttervorstellungen in Beziehung gebracht worden sind: die Legenden von der Alcheringazeit und die von den Muramura und anderen ahnlichen, aber zum Teil mit abweichenden Namen belegten Wesen der Vorzeit. Sie bilden durchweg eine Mehrheit, wie dies der am haufigsten vorkommende Doppelname Muramura schon andeutet. Bei einigen Stämmen, wie z. B. bei den Naringieri, den Wiimbaio, den Kurnai u. a., kommt aber auch ein Singular vor, und bei den Kurnai fallt dieser Name sogar mit der Bedeutung Vater zusammen<sup>2</sup>). Diese Falle, die schon von andern Forschern mit etwas zweifelhaftem Recht als «Verehrung eines hochsten Wesens» bezeichnet wurden, verallgemeinert nun Lang fur das ganze Gebiet der Muramura-Legenden. Sie alle gelten ihm als Zeugnisse eines ursprunglichen Monotheismus, während nach ihrem Inhalt kein Zweifel sein kann, daß sie zwischen kosmogonischen und Ahnenoder Stammesmythen einigermaßen die Mitte halten, vorzugsweise aber der letzteren Kategorie zufallen. Ein kosmogonisches Element enthalten sie nur insofern, als in ihnen, wie durchweg in den primitivsten kosmogonischen Marchen, bloß von der Entstehung der lebenden Wesen, besonders der Totemtiere und des Menschen. die Rede ist. Vorzugsweise aber haben diese Erzählungen den Charakter von Kulturlegenden: sie berichten, wie die Muramura den Vorfahren die Verfertigung von Waffen und Werkzeugen gelehrt, wie sie ihnen ihre Totems zugeteilt, sie in der Verfertigung von Werkzeugen und Waffen und besonders in den Zeremonien unterwiesen haben. Die bemerkenswerten moralischen Grundsatze, die nach der Mitteilung von Howitt den Jünglingen bei der Mannerweihe eingepragt werden, den alteren Mannern zu gehorchen, Freunden in der Not beizustehen und das Eigentum mit ihnen zu teilen, nicht unerlaubten Verkehr mit Frauen zu pflegen und die Speisegebote zu achten, diese Regeln werden von

<sup>1)</sup> A. Lang, a. a. O., p. 175ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. die Übersicht uber diese Namen bei Howitt, The Native Tribes of South-East Australia, p. 475ff.

Howitt mit der Idee eines hochsten Wesens in keinerlei Beziehung gebracht<sup>1</sup>). Es mag leicht sein, daß der Australier, wenn man ihn nach dem Ursprung der Mannerweihe selbst befragt, auf die Vorfahren verweist, von denen er die Feier uberkommen habe; und so mag er immerhin auch jenen Sittenkodex auf die Muramura oder bei den Kurnai auf einen mythischen «Vater Mungan» zurückfuhren, der mit den Vorschriften für die Zeremonien auch diese Regeln den Voreltern gegeben habe. Ist doch die Erzahlung von Urahnen, denen eine bestehende Sitte ihren Ursprung verdanke, lediglich eine legendarische Einkleidung der Antwort, die der Naturmensch und im Stillen zumeist auch noch der Kulturmensch auf die Frage nach der Herkunft einer Sitte zu geben weiß: «Wir tun, was wir von unsern Eltern gelernt haben.»

Ist demnach das tatsachliche Material der sogenannten primitiven Religion an und für sich schon eine gebrechliche Stütze für diesen ursprünglichen Monotheismus, so kommen nun aber dazu noch zwei weitere Gesichtspunkte, die dieser Hypothese vollends den Boden entziehen: erstens gibt der Mythenschatz eines Volkes, wie uns vornehmlich die Entwicklungsgeschichte des Mythenmarchens gelehrt hat, im allgemeinen ein treues Bild der Anschauungen eines Volkes; und zweitens bildet den einzig sicheren Maßstab für die Bedeutung, die einem Gott oder Damon im Glauben eines Volkes zukommt, der Kultus, in welchem der Mensch den Schutz und die Hilfe dieser Machte zu gewinnen sucht. Wie steht es nun mit der Rolle, die nach diesen beiden Seiten die «hochste Gottheit» im Leben des Primitiven spielt? Wir wollen auch hier wiederum die Australier, und insbesondere diejenigen Stämme befragen, über die wir nach beiden Richtungen die verhältnismäßig genaueste Kunde besitzen: das sind die Aranda- und die ihnen verwandten Loritjastamme, uber die wir durch C. Strehlow gerade in den Glauben und Kultus betreffenden Fragen gründlicher unterrichtet sind. Schwerlich hat dieser als Missionar tatige Forscher ein Interesse daran, den religiosen Glauben der Eingeborenen besonders niedrig einzuschatzen. Vielmehr geht aus seiner Darstellung das Gegenteil deutlich hervor.

<sup>1)</sup> Howitt, a. a. O., p. 633

Aber daneben trägt diese Darstellung allerdings den Stempel größter Objektivität an sich, so daß man sich auf den tatsachlichen Inhalt seiner Berichte um so unbedingter verlassen kann, da er, abweichend von den meisten andern Erforschern dieses Erdteils, die Sprache der Eingeborenen beherrscht und sich das Vertrauen der Missionszöglinge, denen er die meisten seiner Berichte verdankt, erworben hat. Was lehren uns demnach zunächst die Legenden, die Strehlow in ungewohnlich großer Zahl gesammelt hat? An die Spitze seiner beiden Mythensammlungen stellt er den Glauben an ein «hochstes gutes Wesen», bei den Aranda «Altjira», bei den Loritja «Tukura» genannt¹). Trotz des verschiedenen Namens sind die Eigenschaften dieses hochsten Wesens durchaus ubereinstimmender Art. Es hat die Gestalt eines Mannes, aber die Fuße eines Emu, und sein Wohnsitz ist der Himmel, in dessen herrlichen Jagdgründen es sich mit den seine Umgebung bildenden schonen jungen Mannern und Madchen der Jagd hingibt. Um die irdischen Dinge und um den Menschen kummert sich dieses hochste Wesen aber gar nicht. Den Menschen und die Tiere haben andere auf Erden hausende tierähnliche Wesen geschaffen, auf die auch die Einrichtung der Totembräuche zurückgeführt wird, und von denen außerdem kosmogonische Sagen von primitiver Art berichtet werden. Frägt man hiernach, in welchem Sinne das Prädikat eines hochsten guten Wesens auf diesen Himmelsbewohner angewandt werden kann, so ist es das «hochste» offenbar nur im raumlichen Sinne, «gut» aber insofern, als es dem Menschen nichts Böses tut, wie so viele irdische Dämonen, da es sich ja uberhaupt nicht um ihn kümmert. Es gleicht nach allem dem mehr den Göttern Epikurs als dem ethischen Gott der monotheistischen Religionen. Fragt man aber nach den psychologischen Motiven, aus denen die Vorstellung dieses Himmelswesens entstanden ist, so wird man mit Sicherheit antworten durfen, daß sie weder ethischer noch religiöser Art sind, sondern daß ihre nächste Quelle das Bedurfnis des Primitiven ist, die weiten Himmelsräume mit Wesen zu bevolkern, die ihm gleich seien, wobei nach den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) C. Strehlow, Die Aranda- und Loritja-Stamme in Zentral-Australien, Teil I, S. 1 ff. und Teil II, S. 1 ff.

spärlichen Berichten dahingestellt bleiben muß, inwiefern, wie es in diesem Fall immerhin wahrscheinlich ist, die Gestirne mitgewirkt haben mögen. Von da aus liegt dann die Vorstellung, daß diese weiten Himmelsräume herrliche Jagdgründe bergen, die von einem ein müheloses Dasein führenden Hauptling beherrscht werden, nahe genug, und so ist denn hier das Leben der Himmelsbewohner offenbar zu einem idealen Spiegelbild des irdischen Lebens geworden, aber im Hinblick auf die Entfernung und Unerreichbarkeit des Himmels zugleich zu einer Welt, deren Bewohner sich um den Menschen und seine Angelegenheiten nicht Davon ist dann die natürliche Folge, daß sich der Mensch seinerseits um diese Himmelswelt wenig kummert. spricht sich schon darin aus, daß die dem Munde der Eingeborenen entnommenen Berichte uber jenes «hochste gute Wesen», obgleich sie von Strehlow an die Spitze seiner Sammlungen von «Mythen, Sagen und Marchen» der Aranda und Lotirja gestellt werden, doch im eigentlichen Sinne zu keiner dieser drei Klassen gehoren. Denn sie sind uberhaupt keine Erzahlungen, sie enthalten keine Spur von Handlungen, wie solche immerhin innerhalb der kosmogonischen Marchen der gleichen Stämme schon vorkommen, sondern sie sind lediglich Aussagen, die die Eingeborenen entweder spontan oder, was wohl wahrscheinlicher ist, auf Befragen uber die Bewohner des Himmels zu machen pflegen. Dieser Gleichgültigkeit gegenuber den Himmelswesen entspricht nun vollends deren vollige Abwesenheit im Kultus, ein Mangel, der um so augenfälliger ist, als im übrigen der Kultus eine hervorragende Rolle im Leben dieser Naturvölker spielt, derart, daß es kein wichtigeres Lebensereignis und kein irgendwie zu den Affekten der Furcht und des Hoffens in Beziehung gebrachtes Objekt gibt, dem nicht ein besonderes Kultfest gewidmet wäre. So schildert Strehlow nicht weniger als 59 Kulte der Aranda und 21 der Loritja, doch sie sind samt und sonders Totemkulte; jener Himmelshauptling genießt nicht nur keinen Kultus, sondern es wird seiner nicht einmal beilaufig bei den übrigen Kulten gedacht. Ohne Kultus gibt es aber keinen Gott. Und wie sollte vollends ein Gott, der, wie Andrew Lang behauptet, schon von den Australiern als ein

hochstes Wesen gedacht wird, das die Guten belohnt und die Bosen bestraft, moglich sein, ohne daß der Mensch alle kultischen Mittel in Bewegung setze, um diesen Gott für sich zu gewinnen?

Gleichwohl ist es gerade diese Ausnahmestellung, die eine solche kultlose Gottheit in den von Gotterkulten erfüllten Religionen einnehmen wurde, die gelegentlich umgekehrt als ein Beweismittel für ihre Ursprünglichkeit gebraucht worden ist. «Dieses stets gütig und wohlwollend gedachte hochste Wesen», sagt Leopold von Schroeder, «wird bei den primitiven Volkern meist nicht durch Opfer und Gebete geehrt. Man ehrt es, indem man seinen Willen tut, indem man gut und recht handelt und denkt, jenem Wesen ahnlich 1).» Wie es mit der Güte jenes Wesens bestellt ist, haben wir oben gesehen. Wie sehr die religiose Gesinnung des Primitiven zu seinem Vorteil von der des Kulturmenschen abweichen, wie sehr sie aber auch dem Charakter des Menschen überhaupt widerstreiten würde, nach welchem sich die religiosen so gut wie alle andern Affekte in Handlungen außern, ist augenfallig. Was dann von Schroeder weiterlin beibringt, um auch für die gesamten arischen Volker einen solchen ursprünglichen Monotheismus ohne Mythen und ohne Kult wahrscheinlich zu machen, liegt aber im wesentlichen auf dem gleichen Gebiet der Namendeutung, auf Grund deren die altere indogermanische Forschung aus der Übereinstimmung gewisser Worter auf die Ubereinstimmung der entsprechenden Dinge zurückschloß, um auf diesem Wege ein Bild der einstigen gemeinsamen Kultur der arischen Völker zu gewinnen. Daß dabei, abgesehen von den zum Teil sehr zweifelhaften Etymologien, deren man sich bediente, die ungeheuren Einflüsse des Bedeutungswandels übersehen wurden, der dieselben Worter bei verschiedenen sprachverwandten Volkern nicht selten weit voneinander trennt, ist heute wohl allgemein anerkannt. Bei den religiosen Grundbegriffen kommt aber dazu noch als ein weiteres Moment, daß es in der Tat Gotter gibt, und zwar solche, die wir schon unter sehr primitiven Verhältnissen vorfinden, die wirklich keinen Kultus genießen, und die auch sonst, abgesehen

<sup>1)</sup> L. von Schroeder, Reden und Aufsatze vornehmlich über Indiens Literatur und Kultur, 1913, S. 369.

von der besonderen Mythengattung, die sich auf sie bezieht, in dem Glauben der Natur- wie der Kulturvolker eine wenig hervortretende Rolle zu spielen pflegen, solange sie nicht mit den Kultgottern in Beziehung gebracht werden: die kosmogonischen Gotter. Im übrigen liegen aber diese nicht nur außerhalb des Kultus, sondern auch gewissermaßen jenseits von gut und bose. Mit einem hochsten guten Wesen haben sie also nicht das geringste gemein. Am ehesten konnte man etwa bei dem indischen Varuna, dem Beschützer der natürlichen wie der sittlichen Weltordnung, an ein solches höchstes gutes Wesen denken; aber erstens ist auch dieser Gott nur einer neben vielen andern; und zweitens trägt die Gestalt dieses wie die aller andern vedischen Gotter Züge einer weit zurückreichenden religiosen Entwicklung an sich, die es ebensowenig gestatten, ihn wegen der auf den Himmel hinweisenden Bedeutung seines Namens dem griechischen Uranos gleich zu setzen, der ganz und gar ein dem Kultus fremder kosmogonischer Gott geblieben ist, wie bei einer während langer Zeit unter priesterlichem Einfluß ausgebildeten Gottheit von einer Parallele mit den Himmelswesen primitiver Volker die Rede sein kann. So ist gerade diese dem Gott der monotheistischen Religionen vielleicht nachstverwandte Gestalt des indischen Pantheon ein sprechendes Zeugnis dafür, daß Gottervorstellungen, die weit voneinander abliegenden Stufen der Kultur angehoren, überhaupt nur dann miteinander vergleichbar sind, wenn sich die zwischenliegenden Glieder der Entwicklungen feststellen lassen.

## 3. Die Entstehung der Kultgötter.

# a. Vorreligiose Kulte und kultlose Gotter.

Daß der Kultus das Maß abgibt, nach welchem der Inhalt des Mythus insbesondere in seiner religiosen Bedeutung abgeschätzt werden muß, ist bereits im Eingang dieses Buches hervorgehoben worden<sup>1</sup>). Damit ist nun aber nicht gesagt, daß der Kult das einzige Merkmal der Religion sei, noch auch, daß jeder Kult religios sei. In der Tat werden wir spater sehen, daß zu ihm

<sup>1)</sup> Vgl Bd. 52, S. 23ff.

als einer äußeren Folge von Handlungen bestimmte höhere Affekte als Motive hinzukommen müssen, wenn ihm ein religioser Charakter beigelegt werden soll. Nach diesen inneren Motiven schreiben wir Kulthandlungen nur dann einen religiosen Wert zu, wenn sie sich auf Gegenstande beziehen, welche die oben (S. 12ff.) festgestellten Merkmale von Göttern besitzen. Da es nun aber zweifellos ahnliche Handlungen gibt, deren Substrate ganz dem Gebiet der Geister, Damonen, Fetische und anderer Mythengebilde angehoren, so können diese den religiosen als vorreligiose Kulte gegenubergestellt werden. Selbstverständlich ist diese Scheidung hier nur eine vorläufige. Ihre definitive Begründung kann sie erst im Zusammenhang mit der Untersuchung des philosophischen Wesens der Religion selbst finden (Kap. VIII). Einstweilen ist sie aber wohl zureichend dadurch gerechtfertigt, daß ohne sie die Objekte des Kultus in der formalen Bedeutung dieses Wortes in eine unheilbare Verwirrung geraten, in die auch die Begriffe Mythus und Religion unvermeidlich hineingezogen werden.

Scheiden sich nun schon die Hauptformen vorreligioser Kulte vornehmlich nach den Gegenständen, an die sie sich richten, indem sowohl die Dämonen-, Fetisch-, wie die Seelen-, Totem- und Ahnenkulte bei mancher Verwandtschaft doch nicht unwesentliche Unterschiede zeigen, so gilt dies vor allem auch für die Götterkulte, und schon darum ist es erforderlich, diese verschiedenen Begriffe auseinanderzuhalten und nicht, wie es noch immer geschieht, einen beliebigen Dämon oder Fetisch einen Gott zu nennen. Anderseits würde es jedoch nicht minder unzweckmäßig sein, wollte man als notwendiges Merkmal eines jeden Gottes dieses voraussetzen, daß er-Gegenstand eines Kultus sei. In der Tat gibt es mythologische Gebilde, die wir nicht nur nach dem üblichen Sprachgebrauch, sondern auch nach vielen ihrer wesentlichen, sie durchaus von Ahnengeistern, Fetischen, aber im ganzen auch von den Damonen unterscheidenden Eigenschaften Gotter nennen, denen aber zu eigentlichen Göttern ein wichtiges Merkmal fehlt: der Kultus. Diese kultlosen Götter sind die Weltschopfer oder Weltordner des ursprünglichen Mythus. Es kann vorkommen, daß einer von ihnen irgendwie auch unter die Kultgotter eines Volkes aufgenommen. oder daß einer der letzteren mit dem Schöpfungswerk betraut wird. Erfahrt aber in diesem Fall die Regel eine scheinbare Ausnahme, so bleibt sie doch in Wirklichkeit insofern bestehen, als die Weltschöpfung selbst und demnach auch der Gott in dieser seiner kosmogonischen Funktion nicht an dem Kultus teilnimmt. Damit ist unverkennbar eine gewisse praktische Minderwertigkeit dieser kosmogonischen Gotter verbunden, die wieder auf die Mythen zuruckwirkt. Diese sind im allgemeinen veränderlicher als andere Mythen, sie konnen bei sonst reich entwickeltem Gottermythus fast ganz fehlen, und sie sind namentlich spaterhin offenbar weit mehr Erzeugnisse der Phantasie einzelner Dichter als die sonstigen, auf der festeren Grundlage des Volksglaubens sich bewegenden Gottermythen. Hiermit hangt zusammen, daß das intellektuelle Interesse bei diesen Mythen eine großere Rolle spielt als der Affekt, obgleich selbst hier, wie dies die an die kosmogonischen sich anlehnenden Urzeit- und Weltuntergangsmythen zeigen, solche Affektmotive keineswegs fehlen und in jenen Weiterbildungen und Erganzungen unter dem Einfluß besonderer Zeitbedingungen eine ungewohnliche Starke gewinnen konnen.

So bedeutsam aber auch die kosmogonischen Gotter infolge dieser verschiedenen Weiterbildungen zuweilen in die religiose Entwicklung eingreifen, so sind es doch vornehmlich die Kultgotter, wie wir die dem menschlichen Leben und Streben naher tretenden und darum das Handeln mit weit großerer Macht herausfordernden Gotter nennen konnen, die zugleich mit der Kultur und ihren Wandlungen in ungleich engerer Beziehung stehen, eben darum selbst aber unter diesen Bedingungen wandelbarer sind. In diesem Sinne konnen daher die Kultgotter zugleich Kulturgotter genannt werden. Wahrend in die Weltschöpfungsmythen etwas von der Unveränderlichkeit des kosmischen Geschehens selbst übergeht, sind die Kulturgotter und die von ihnen getragenen Mythen einem Wandel unterworfen, bei dem die Hauptfaktoren, welche die Kultur der Zeiten bestimmen, jeweils als herrschende Motive hervortreten.

### b. Außere Entlehnung von Kultgottern.

Wann und unter welchen Bedingungen entstehen nun aber diese das menschliche Leben in seinen bedeutsamsten Außerungen bestimmenden Gotter? Mit der alten Antwort, in den Gottern spiegle sich der Mensch selbst samt den von ihm geschatzten Kulturwerten, ist hier nicht viel getan. Wenn man sagt, der Jager, der Nomade, der Ackerbauer, der Krieger sehe auch in seinen Gottern gewaltige Jager, Nomaden, Ackerbauer oder Krieger, so ist diese Behauptung nur insofern richtig, als sie das anthropomorphe Wesen der Gotter einschließt, das naturlich kein objektiv unveränderliches ist, sondern fortwährend mit dem Menschen selber sich wan-Deshalb ist die Gotterwelt abhängig von der bestehenden Kultur, sie ist aber kein Ebenbild des täglichen Tuns und Treibens der Menschen. Nicht sein eigenes Tun, sondern sein Streben und Hoffen, sein Bangen und Furchten projiziert der Mensch in das Reich der Gotter, wo diese Affekte nun in Wesen sich umsetzen, die nach Menschenart, wenn sie gunstig gesinnt sind, die an sie gerichteten Wunsche erfüllen, und die, wenn sie sich von dem Bittenden abwenden, diesem Unheil bringen. Darin eben ist der Gott vor allem ein Ebenbild des irdischen Herrschers, daß er uber dem Leben seiner Untergebenen steht, nicht es unbedingt teilt. Und auch darin trifft diese Analogie zu, daß nur der hochste dieser Berufe, der des Kriegers, zugleich der des Gottes selbst zu sein pflegt. Die Kultur des Jagers und Sammlers kennt im allgemeinen überhaupt noch keine Gotter, und den unterirdischen Damonen, die das Reifen der Saat bewirken, stehen wohl Gotter zur Seite, die ihre Arbeit überwachen, an der sie selbst aber direkt nicht teilnehmen. Erst Nomade und Krieger, deren Berufe in dem auf Schutz und, wo es not tut, auf gewalttatige Vermehrung der Viehherden ausgehenden Hirtenleben anfanglich zusammenfallen, kennen Gotter, die zugleich kriegerische Helden sind, weil sie in den starken, an Kraft und Herrschersinn hervorragenden menschlichen Helden ihre Vorbilder haben<sup>1</sup>). Hier mundet daher die Heldensage, indem sie sich mit den andern Faktoren verbindet, unmittelbar in den Gotter-

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 52, S. 443ff

mythus. Darum ist es nicht der Mensch überhaupt, sondern der Held, dem der Gott seine anthropomorphen Eigenschaften verdankt. Auf weitere Lebensgebiete greifen aber die Gotter erst infolge jener Wandlungen der Kultur über, vermoge deren sich die Tatkraft des Geistes, die sich in der Lenkung des Staates, im Denken gottbegnadeter Propheten, Priester und Sanger bewährt, zu hoherer Wertschätzung erhebt. Gleichzeitig bildet sich dann aber eine die menschliche auf erhohter Stufe wiederholende Göttervereinigung aus, die nun auch eine der irdischen verwandte Berufsteilung fordert, worauf endlich diese dem jetzt sich regenden Bedürfnis nach spezifischen Schutzgottheiten der Stände und Berufe und, indem die individualisierenden Einflüsse zunehmen, schließlich der Einzelnen selbst entgegenkommt.

Aber es gibt keine Stammes-, Volks- oder Kultgemeinschaft, die von Anfang an eine in sich geschlossene, äußeren Einflüssen unzugängliche Einheit bildet. Die umfangreichen Wanderungen, die, teils mit den Stämmen selbst, teils ohne diese in einem von Mund zu Munde gehenden Verkehr, über weite Gebiete sich erstrecken, und die alle moglichen mythischen Formen, vom Marchen bis zum Gottermythus, umfassen, sind fruher schon erörtert Hier muß ihrer vor allem als eines Einflusses gedacht werden, der eine sichere Beantwortung der Frage nach den Anfängen der Gottervorstellungen ungemein erschwert. Ist es doch klar, daß solche Anfange für die Motive dieser Vorstellungen ungleich mehr ins Gewicht fallen, wenn sie autochthon entstanden, als wenn sie eingewandert sind. Neben dem Eindringen von außen kommt aber hier noch ein zweites Moment in Betracht, das sich unter Umständen ganz unabhängig von äußeren Einflüssen geltend machen oder auch mit diesen mischen kann und in der Regel wohl erst in dieser Verbindung wirksam wird. Es besteht darin, daß eine mythische Gestalt ihre Bedeutung wechselt. gewissermaßen in eine andere mythologische Klasse versetzt, in ihrem Rang erhoht oder erniedrigt. Bei den Kulturvolkern lassen sich bekanntlich solche Veränderungen in manchen Fallen ohne Schwierigkeit geschichtlich nachweisen. Anders steht es mit den

<sup>1)</sup> Bd. 5, S. 449 ff.

für das Problem des Ursprungs der Götter doch in erster Linie bedeutsamen Natur- oder Halbkulturvölkern. Hier kommt neben der Erhebung von Helden und von Dämonen zu Gottern, die uns aus der Mythengeschichte der Kulturvolker bekannt sind, eine Form der Ubertragung wahrscheinlich nicht ganz selten vor, die bei jenen jedenfalls einer so fernen Vergangenheit angehört, daß sie für uns nicht mehr erreichbar ist: sie besteht in dem Übergang eines kosmogonischen Gottes in einen Kultgott. Da jener einer tieferen Beziehung zum menschlichen Leben entbehrt und darum keinen Kultus genießt, so handelt es sich hier immerhin um eine fur die fernere Entwicklung moglicherweise wichtige Umwandlung.

Unter diesen beiden die Erforschung des Ursprungs und Anfangs der Gottervorstellungen erschwerenden Einflüssen ist der eistgenannte, die Zuwanderung von außen, von um so großerer Bedeutung, weil in diesem Fall den allgemeinen die Mythenwanderung bestimmenden Motiven vielfach noch die geflissentliche, nicht selten von einem moralischen und zuweilen selbst von einem physischen Zwang unterstutzte Absicht zu Hilfe kommt. nur das Christentum, sondern auch der Islam und in der orientalischen Welt der Buddhismus oder zu Zeiten der diesen bekampfende Brahmanismus haben überallhin ihre religiosen Ideen zu tragen gesucht, und wo sie selbst an den ursprünglichen Kulten und Mythen nicht viel änderten, da konnte doch namentlich die Vorstellung einer obersten Gottheit auf solchem Wege Eingang fınden. Wo diese einem im übrigen weit abliegenden Vorstellungskreis nur außerlich zugefügt scheint, da wird man daher angesichts der eifrigen und im allgemeinen Kulturinteresse sicherlich verdienstvollen Arbeit namentlich der christlichen Missionen den Verdacht einer derartigen außeren Zuwanderung nicht abweisen können. Die Missionare verfolgen ja den Zweck, das Christentum zu verbreiten, nicht die religiosen oder vorreligiosen Anschauungen der Eingeborenen zu konservieren: wo sie das letztere trotzdem insoweit tun, als es duich Mitteilungen über das, was sie vorfinden, geschehen kann, ist dies gewiß ebenfalls verdienstlich; aber dazu müssen sie nicht nur Missionare, sondern zugleich Ethnologen sein, und es ist begreiflich, daß beides nicht immer vereinigt ist, obgleich die neueste Zeit darin gewiß zu beiderseitigem Vorteil Fortschritte gemacht hat. Uberall wo allenfalls außere Mitteilung in Frage kommen kann, dürfen wir aber nicht bloß an nachweisbare oder durch sonstige Zeugnisse eines Verkehrs wahrscheinliche Einflüsse denken, sondern es ist die Moglichkeit nicht abzuweisen, daß gelegentlich durch einzelne, sich der Beobachtung entziehende Berührungen, die eventuell durch einen einzigen Zuwanderer vermittelt werden konnten, dem mythologischen Vorstellungskreis einer Bevölkerung irgendwelche, ihm heterogene Elemente zugeführt worden sind. Auch hier bleibt dann die Stellung im Kultus das einzige Kriterium für die Unterscheidung solcher ursprunglich frem-Seltener ist es moglich, ein Eindringen vereinder Bestandteile. zelter religiöser Vorstellungen daran zu erkennen, daß bestimmte, nur auf einen außeren Einfluß zurückzuführende Merkmale die Eischeinung begleiten. Ein Beispiel bilden übrigens hier die Negritos der Andamanen, einer Inselgruppe, die vermoge ihrer isolierten Lage im Bengalischen Meerbusen gegen außere Einflüsse ziemlich geschützt zu sein scheint. Bei ihnen hat E. H. Man den Glauben an einen hochsten guten Gott vorgefunden, der den ersten Menschen geschaffen und ihm die Gesetze gegen Mord, Diebstahl, Falschheit u. dergl. mitgeteilt habe. Könnte man sich nun vielleicht auch denken, eine solche Gottesidee habe sich bei diesen Stämmen autochthon entwickelt, so macht doch eine Anzahl von Zügen aus der biblischen Paradieses- und aus der Flutsage, die Man ebenfalls bei den Andamanesen vorgefunden hat, diese Annahme Jener Gott Puluga soll namlich den ersten Menschen verboten haben, während der ersten Regenzeit Yams zu essen und, als sie es dennoch taten, eine große Flut gesandt haben. Ferner soll er nur den Mann, dieser aber nach einer der Versionen dieser Schopfungssage aus einem Stück Holz das erste Weib geschaffen haben. Als endlich die Menschen mehr und mehr die Gebote Pulugus vergaßen, sandte dieser abermals eine Sıntflut, die alles Lebendige vernichtete mit Ausnahme zweier Männer und zweier Frauen, die sich zufallig auf einem Kahn befanden. Dies ist so unverkennbar ein Gemenge von Fragmenten der biblischen Schöpfungsund Flutsage, daß dadurch offenbar auch die Ursprünglichkeit des Gottes Pulugu oder mindestens der ihm beigelegten moralischen Attribute im hochsten Grade in Frage gestellt wird<sup>1</sup>).

Ungleich eingreifender werden nun solche außere Einwirkungen, wo ein umfangreicherer Verkehr sich einstellt, namentlich wenn die aufnehmende Bevolkerung selbst zum Teil durch den Kontakt mit benachbarten Kulturvölkern in dem Gesamtzustand ihrer Kultur gehoben wird. Vorgänge dieser Art sind so verbreitet, und sie haben insbesondere in der geschichtlichen Vergangenheit auch der heutigen Kulturvolker eine so wichtige Rolle gespielt, daß es der Ethnologie schwer fallt, überhaupt noch einzelne, durch besondere Bedingungen langer Isolierung veranlaßte Ausnahmen von dieser Regel zu finden. Am ehesten trifft dies noch dann zu, wenn die einwirkende und die aufnehmende Bevolkerung in ihrer Kultur erhebliche Unterschiede zeigen, so daß sich die aufgenommenen Bestandteile nicht ohne gewisse Veranderungen einer solchen Assi-Typische Beispiele solcher unter der Beteiligung milation fugen. wahrscheinlich zugewanderter Gotter ausgebildeter Kulte finden sich bei den Pueblovolkern Arizonas und Neu-Mexikos. Unter ihnen bieten besonders die Zuñi, die Hopi oder Moki wegen der komplizierten Festzeremonien, die sich bei ihnen finden, sowie die Navajo, die sich erst vor wenig Jahrhunderten von dem nordlich angesiedelten Volk der Athapasken abgezweigt haben, wegen der verhältnismäßig raschen Angleichung ihrer Sitten an die der übrigen Pueblovolker volkerpsychologisch interessante Erscheinungen<sup>2</sup>). Der merkwürdigen

<sup>1)</sup> E. H. Man, On the Aboriginal Inhabitants of Andaman Islands, 1883 p. 88ff. Vgl. auch P. W. Schmidt, Die Stellung der Pygmaenvolker in der Entwicklungsgeschichte der Menschheit, 1910, S. 193ff. Schmidt betrachtet die geographische Isolierung der Inseln und besonders den Umstand, daß vor den Aufzeichnungen des genannten englischen Forschers niemals Missionare den Boden dieser Inseln betreten haben, als beweisend für den autochthonen Ursprung jener Mythen (S. 194). Dabei ist aber doch zu erwagen, daß die Englander schon gegen Ende des 18 Jahrhunderts eine Niederlassung auf einer der Inseln grundeten, die freilich bald wieder aufgegeben wurde, daß sie aber endlich 1858 dort mehrere Stationen zur Deportation von Verbrechern einrichteten. Ich weiß nicht, ob bei diesen Stationen Geistliche tatig waren, aber ausgeschlossen ist es ja nicht, daß auch ein Strafling den Eingeborenen biblische Geschichten erzahlte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Uber die Zeremonien der Zuni vgl. M. C. Stevenson, The Zuni Indians, Ethnol. Rep. Washington, XXIII, 1904, p. 13ff., über die der Hopi

Kultfeiern dieser Stämme ist, da sie ihrem wesentlichen Inhalte nach dem Gebiet der Damonenkulte zufallen, früher gedacht worden<sup>1</sup>). Hier bedarf aber das Auftreten der Gotter in diesen Kulten noch einer näheren Beleuchtung. Erinnern wir uns des ganzen verwickelten Aufbaus dieser Kulte, so fallt vor allem die geringe Rolle auf, die in ihnen die Götter spielen. Am meisten treten noch in den Sandzeichnungen der Festplätze, wie sie mit besonderer Kunst die Navajo anfertigen, die farbigen Gotterbilder Daß diese, im Hinblick auf die spate Einwanderung des Stammes wahrscheinlich nur indirekt, durch die Vermittlung der andern Pueblovolker der mexikanischen Himmelsmythologie entlehnt sind, kann kaum zweifelhaft sein. Denn alle diese Gotter sind, wie die der andern der mexikanischen Einflußsphäre angehörenden Volker, den mexikanischen Himmelsgottern verwandt. Auch besitzen diese Bilder durch ihre fest umschriebene und ganz und gar konventionell schematisierte menschliche Form durchaus den Charakter anthromorpher Götterdarstellungen (vgl. Bd. 42, S. 520, Fig. 61). Aber es ist auffallend, wie sehr sie, ebenso wie bei den Festen der Zuñi und Hopi, in dem bunten Reigen der Masken und in der Beteiligung an den eigentlichen Festzeremonien zurucktreten. Da wandeln wohl auch die sie vertretenden Priester, mit Muscheln und Federn geschmückt, in feierlichen Festzügen Aber die Masken der in Tierfelle gekleideten oder, bei den Regenzeremonien der Hopi, der hinter Wolkenmasken verhüllten Festgenossen bilden die weit überwiegende Mehrheit, und an dem Hauptinhalt der Feste, den Zauberzeremonien, nehmen jene Denn wie die Tierfelle die nur einen verschwindenden Anteil. Reprasentanten von Totemgeistern oder die Überlebnisse solcher sind, so stellen bei dem Regenzauber die Wolkenmasken nicht Gotter, sondern Damonen dar: dies erhellt deutlich aus dem bei den Hopi verbreiteten Glauben, hinter den Wolken seien die Geister der Ahnen verborgen, durch die jene zu erhöhter Tatigkeit ange-

J. W. Fewkes, Tusayan Kacinas, ebend. XV, 1897, p. 252ff., Hopi Kacina, ebend. XXI, 1903, p. 13ff., uber die Navajo J. Stevenson, Ceremonial and Mythical Sand Painting of the Navajo, ebend. VIII, 235ff.

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 479ff. und bes. 503ff.

eifert werden sollen. Solchen Befehlen konnen aber wohl Dämonen. nicht Gotter gehorchen. Im übrigen besitzt die Festfeier durchaus den Charakter einer Mischung von Dämonen-, Ahnen- und abgeblaßten Totemkulten mit willkürlich ersonnenen und im Laufe der Zeit immer mannigfaltiger gewordenen, an sich bedeutungslosen Zeremonien, die jedoch durch ihr treues Festhalten zu Normen geworden sind, deren Verletzung den Schuldigen mit Unheil bedroht. Bedenkt man, daß die Phantasie der Priesterschaft dieser Stämme zu dem ursprünglichen, in seiner wirklichen Zauberbedeutung ebenfalls zu einem großen Teil unverständlich gewordenen Erbgut Jahrhunderte hindurch solche erst durch den Gebrauch zu zauberhafter Macht gelangte Zugaben gefügt hat, so ist es begreiflich, daß nicht bloß der fremde Beobachter, sondern ein großer Teil der Festgenossen selbst diesen verwickelten Zeremonien verstandnislos gegenübersteht. Für die Stellung, die in dieser bunten Mischung von Ursprunglichem und Erfundenem, von Bedeutsameni und Zufalligem, Autochthonem und Eingewandertein die Gotter einnehmen, ist aber, abgesehen von ihrer Funktion im Kultus, schon die Beschaffenheit der Gotterbilder kennzeichnend. Man vergleiche die aus altmexikanischen Handschriften veroffentlichten Gotterbilder etwa mit den von J. Stevenson mitgeteilten der Navajo: dort Leben und Bewegung, die Götter durch charakteristische Merkmale unterschieden, hier alle in der gleichen steifen Gebetshaltung, alle, abgesehen von dem runden Kopf der mannlichen Gotter und dem viereckigen der Göttinnen, einander gleich<sup>1</sup>). Diese Gotter gleichen in der Tat aus der Ferne gekommenen Zuschauern oder bestenfalls Aufsehern, die an dem Treiben, das sich unter ihren Augen entfaltet, nicht teilnehmen.

Ähnliche außere Einwanderungen von Gottern haben wohl auch anderwarts nicht gefehlt, nur sind sie meist schwerer nachzuweisen als hier. Auch ist es unzweifelhaft, daß in den meisten Gebieten Ozeaniens, Afrikas, wie nicht minder bei zahlreichen Stämmen des außersten Nordens und Südens der Alten Welt die Götter nicht minder im Kultus zurücktreten. Die Moglichkeit läßt sich daher

<sup>1)</sup> Vgl. Preuß, Archiv fur Anthropologie, N. F., Bd. 1, 1904, S. 129ff., und J. Stevenson, a. a. O. S. 235ff.

nicht abweisen, daß die Entwicklung der Gottervorstellungen nur an verhältnismäßig wenigen Stellen der Erde unabhängig erfolgt sei. Natürlich schließt dies nicht aus, daß eine volle Aneignung und selbständige Weiterbildung solcher ursprünglich von außen aufgenommener Motive vielfach stattgefunden hat. Gleichwohl sollten diese Verhältnisse davor warnen, der nächsten besten Beobachtung irgendwelcher Gottervorstellungen eine tiefergehende religiöse Bedeutung beizumessen. Der einzige Maßstab für diese Bedeutung ist und bleibt auch hier der Kultus und innerhalb des Kultus die Art und die Stärke, mit der die Gotter an den Kulthandlungen beteiligt sind.

### c. Entstehung von Kultgottein aus kultlosen Gottheiten.

Dieser Gesichtspunkt ist nun auch maßgebend für die oben an zweiter Stelle erwähnte, wahrscheinlich viel seltenere Ursprungsweise von Kultgottern: fur ihre Entstehung aus kultfreien Gott-Solche sind, wie erwähnt, im allgemeinen die kosmogonischen Gotter. Da nun Weltursprungsmythen in primitiven Formen in sehr frühe Zeiten des Mythenmarchens und daher mindestens bei vielen Volkern in eine Periode zurückreichen, in der eigentliche Kultgotter noch nicht existieren, so ist die Moglichkeit einer Entwicklung von Kultgottern gegeben, die ohne außere Einflüsse, namentlich aber innerhalb des Umkreises bereits vorhandener Gottervorstellungen erfolgen kann. Hier bieten nun die nordamerikanischen Jagerstämme, besonders einige in den zentralen Gebieten der großen Prärie verstreut lebende Stamme der Caddofamilie, wie die Pawnee, belehrende Beispiele. Mythenmarchen dieser Indianer von verhaltnismaßig primitiver Art haben wir fruher kennen gelernt: sie sind großenteils Tiermarchen, die sich um die Hauptbeschaftigung dieser Jagerstamme, die Buffeljagd, drehen, und die sich noch ganz in dem Vorstellungskreis der Gleichheit von Mensch und Tier bewegen<sup>1</sup>). Dem entsprechen die Kultbrauche dieser Stamme, die, wie besonders die den getoteten Buffeln geweihten Versohnungs- und Auferstehungsriten zeigen, im wesentlichen aus

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 52, S. 165ff.

einer Mischung alter totemistischer Bestandteile mit Elementen des Ahnen- und Damonenkultus bestehen. Dennoch findet sich bei ihnen ein durftiger, jedoch bei weit voneinander entfernten Gliedern dieser Familie im wesentlichen übereinstimmender Schöpfungsmythus, von dem man daher annehmen darf, daß er in eine fruhe Zeit zurückreicht, und der sich am nächsten an die auch bei ihnen nicht fehlenden Himmelsmärchen anschließt. noch lebenden Pawnee ist es ein Himmelswesen, Tırawa genannt, das, nachdem es Sonne, Mond, Sterne, den Himmel und die Erde geschaffen hat, durch seine Stimme ein Weib auf der Erde entstehen ließ, dem es auf die Bitte des Mondes einen Gatten gab. Dieses Paar ist dann von Tirawa im Bau der Hütten, der Bereitung des Feuers und in den rituellen Geheimnissen unterrichtet worden. Auch hier genießt Tirawa, ähnlich wie die Urwesen der Australier, keinen Kultus; aber er gilt als Begrunder eines Kultus, der zwei Gruppen von je vier Gottern gewidmet ist, welche die Pawnee als die Wohltäter des Stammes verehren. Die vier Gotter des Westens. der Himmelsgegend, nach der die Vorfahren aus ihrer ursprünglichen Heimat gewandert sind, haben die Büffel, die seitdem getotet werden durfen, in die Hand des Menschen gegeben: sie empfangen dafur das Herz und die Zunge der Tiere als Kultopfer; die vier Gotter des Nordens senden den Regen und beschützen die Jagd. Es sind die vier Windrichtungen, ursprünglich wohl die vornehmlich in der Prarie gefürchteten Winddamonen, die weithin in Amerika die Vier zur heiligen Zahl erhoben und vier Hauptgottern den Vorzug vor den andern verschafft haben. In diesem Fall 1st es sichtlich die Erinnerung an die einstige Wanderung des Volkes, die zu ihrer Verdoppelung gefuhrt hat, wahrend anderwarts ebenso durch die Unterscheidung von Zenith und Nadir als der Regionen der ober- und der unterirdischen Gottheiten die Vier- zur Sechszahl gesteigert wurde. Ihnen gesellen sich zunachst mehr als damonische Märchenwesen denn als Gotter die Gestirne zu, unter denen namentlich der Mond nicht sowohl in der Rolle einer Gottheit als in der eines Beraters der Menschen, namentlich der Märchenhelden erscheint. Bei den Pawnee übertragt sich dies sogar auf den Weltschopfer, dem der Mond rat, dem zuerst geschaffenen Weib den Mann beizugeben<sup>1</sup>). Es ist seine wandelbare Gestalt, die noch im heutigen Volksaberglauben dem Mond seine prophetische und magische Bedeutung gewahrt hat, die offenbar in diesen Mythenbildungen wirksam ist. Immerhin liegt darın ein Motiv, das neben dem sonstigen Eindruck des Sternhimmels, namentlich aber neben der großen Bedeutung, die die Sonne für das Gedeihen der Feldfrucht besitzt, allmählich die aus alter Zeit überlieferten Gotter der Himmelsrichtungen zurückdrängte, um, an die ursprünglich ganz außerhalb liegenden Himmelsmarchen anknupfend, die Gestirne, vor allem die großten unter ihnen, Sonne und Mond, an die Spitze zu stellen. Gerade die Caddofamilie bietet hierfür ein augenfalliges Beispiel in dem in der Kultur am meisten fortgeschrittenen ihrer Glieder, das langst zu geregeltem Ackerbau übergegangen ist, und bei dem sich neben den alten Gottheiten der vier Winde eine reiche Himmelsmythologie entwickelt hat, in der die hauptsächlichsten Gestirne neben der Erde, dem Wasser und eine Erbschaft der alten Tiertotems - viele Tiere kultische Verehrung genießen. Auch hier steht jedoch der Weltschopfer, obgleich er der letzte Urheber dieser ganzen Götterwelt und ihres Kultus ist, außerhalb des letzteren. Er wird menschenahnlich gedacht, denn er heißt «der Mann, der unbekannt war auf Erden», aber seine Gestalt erscheint unbestimmt, rätselhaft, solange nicht die geschaffenen Gotter hinzutreten, die weiterhin die Weltordnung übernehmen<sup>2</sup>). So ist es denn für diese Stellung der weltschaffenden Gotter kennzeichnend, daß sie nicht bloß außerhalb des Kultus. sondern daß sie zum großen Teil außerhalb der Mythologie stehen. Die Mitteilungen uber sie entstammen sichtlich einer mehr oder weniger alten Tradition, aus der sich aber keinerlei Mythen entwickelt haben. Den zahllosen Marchen gegenüber, in denen bei den Pawnee die Büffel, bei den Wichita der Coyote, der Habicht, die Schildkrote und andere Tiere, oder in denen Damonen und Ungeheuer in ihrem Verkehr mit dem Menschen auftreten, ist über

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) G. A. Dorsey, The Pawnee Mythology, 1906 (Carnegie Institution), p. 13f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) G. A. Dorsey, The Mythology of the Wichita, 1904 (Carnegie Institution), p. 25f.

den Tirawa der Pawnee und den unbekannten Mann der Witicha im allgemeinen nur ein einziger Bericht verbreitet. Immerhin schließt dies nicht aus, daß das Gefühl der Erhabenheit und der im Mythus der Wichita so charakteristisch zum Ausdruck kommenden Fremdheit, das diese kultlosen kosmogonischen Wesen erwecken, auf die Kultgotter steigernd zurückwirkte, und daß sich insbesondere unter diesem Einfluß Damonen, die bis dahin lediglich als Zauberwesen geschätzt waren, zu Gottern erhoben. Vollends wird aber diese Steigerung bedeutsam werden, wenn die Vorstellung einer Ubertragung der einzelnen den Kult herausfordernden Lebensordnungen an besondere Gotter der weiteren einer Unterordnung dieser unter jenen weltschaffenden Gott Platz machen sollte. Unverkennbar kann nun das Verhaltnis, in welches in gewissen primitiven Mythologien der weltschaffende, kultlose Gott zum Menschen gebracht ist, einen Anfang dieser Entwicklung bilden, und es ist nicht unwahrscheinlich, daß solche von den kosmogonischen Mythen ausgehende Ubertragungen noch vielfach anderwarts bei der Entstehung der Kultgotter mitgewirkt haben. Sobald erst der Weltschopfer vermoge einer naheliegenden Assoziation als der Schöpfer auch der übrigen Gotter gedacht wird, der diese mit ihren besonderen Funktionen betraut hat, bieten sich leicht diese Übergänge. Vor allem Polynesien mit seiner reich entwickelten Kosmogonie und Theogonie zeigt unverkennbar deren Spuren. Doch sind hier, ebenso wie bei andern Volkern der Halbkultur, die Einflüsse der Wanderung und Mischung der Mythen zu verwickelt, als daß sich das Eingreifen kosmogonischer Mythen in die sonstigen Gottervorstellungen mit einiger Sicherheit verfolgen ließe.

### d. Naturdamonen als Vorlaufer von Kultgottern.

Daß zwischen Damonen und Gottern die Grenzen fließende sein konnen, ist schon oben bemerkt worden (S. 18ff.). Je mehr jedoch diese Begriffe, wo sie uns in ihren ausgeprägten Formen entgegentreten, Unterschiede aufweisen, die für die Entwicklung von Mythus und Religion bedeutsam sind, um so zwingender erhebt sich gerade bei der Frage der Entstehung der Kult-

gotter die Aufgabe, diese Ubergänge, so weit es moglich ist, zu verfolgen und auf diese Weise den Anteil zu ermitteln, der dem Damonenglauben an der Bildung der Göttervorstellungen Ein spezieller, aber gerade mit Rücksicht auf die Kultgötter wahrscheinlich wenig eingreifender Ubergang dieser Art ist uns bereits bei der Umwandlung kosmogonischer Gotter in Kultgotter begegnet, insofern jene bei den Schöpfungsmythen tätigen Wesen, auch diejenigen, die die Namen von spater anerkannten Kultgöttern tragen, innerhalb des kosmogonischen Mythus selbst zwischen Dämonen und Göttern die Mitte halten. Doch während die kosmogonischen Gotter im allgemeinen keinen Kult genießen, gibt es anderseits Dämonen, denen ein bereits in allen seinen wesentlichen Formen ausgebildeter Kultus zuteil wird. gepragteste Beispiel dieser Art ist der Fetischkult<sup>1</sup>). Neben die Fetische treten die Toten- und Ahnengeister, sowie die Krankheitsdamonen, bei denen der Kult in den magischen Handlungen besteht, die ihre Austreibung bewirken sollen. Auch manche Ortsdamonen sind hierher zu zählen. Will man einem alle Merkmale verwischenden Gebrauch des Gotterbegriffs entgehen, so muß demnach anerkannt werden, daß, wie den kultlosen Gottern der Kosmogonien Kultgotter gegenüber stehen, so nicht minder die Damonen in gleichem Sinne sich scheiden. Zu den im ganzen kultfreien Damonen gehort dann vor allem die vielgestaltige Schar der Spukdamonen. Bei der starken Affekterregung, welche diese Vorstellungen begleitet, ist übrigens hier die Grenze zwischen beiden Gebieten überhaupt nur dann mit einiger Sicherheit zu ziehen, wenn man in den Begriff des Kultus zugleich die Bedingung mit aufnimmt, daß er sich nicht bloß, wie z.B. bei der Beschworung einer Gespenstererscheinung, auf eine isolierte Handlung beschrankt, sondern eine regelmaßig geordnete Folge von Handlungen ist, die zugleich als verbindlich für eine Kultgemeinschaft anerkannt sind und daher zumeist gemeinsam ausgeführt werden.

Nun gibt es aber ein großes Gebiet von Damonen, die zwischen den genannten insofern in der Mitte stehen, als sie unter bestimmten Bedingungen Kultdamonen in der engeren Bedeutung dieses Be-

<sup>1)</sup> Vgl Bd. 42, S. 309ff.

griffs sind, in vielen andern Fällen aber höchstens in jenem weiteren Sinne zu diesen herüberreichen, als sie gelegentlich Objekte des Staunens und der Furcht und der aus diesen Affekten entspringenden Handlungen werden konnen. Dies ist die Klasse der Naturdämonen. Unter ihnen haben wir als eine wegen ihrer hervorragenden Bedeutung für die Entstehung von Kulten besonders wichtige Gruppe bereits die der Vegetationsdämonen kennen gelernt. Ebenso gehoren hierher die Schutz- und Unheildämonen anderer Kulturgebiete<sup>1</sup>). Doch wahrend in allen diesen Fallen die Damonenkulte auf das engste an die entsprechende Kultur gebunden sind, die Vegetationskulte also an den Ackerbau, gibt es eine nicht geringe Zahl von Naturerscheinungen, die von fruhe an auch ohne die Einflüsse solcher Kulturbedingungen bald sich zu damonischen Machten erheben, bald, wie andere Gegenstande der Natur, der mythologischen Auffassung fern bleiben oder nur vorubeigehend ihr untertan werden konnen, dabei aber von zu beschrankter Affektwirkung sind, um einen Kultus hervorzubringen. Gerade die Mythenmarchen, namentlich die Himmelsmarchen der Primitiven, bieten hier zahlreiche Beispiele. Spricht sich doch die kultische Gleichgultigkeit solcher Erzahlungen nicht selten darın aus, daß sie in explikative oder in Scherzmärchen übergehen. In andern Fallen ist es nur ein einzelnes Ereignis, das Befremden und Furcht erregend auf einen Damon bezogen werden mag, aber zu verganglich ist, um zum Kultmotiv zu werden. Dahin gehort z. B. auch der als Marchenmotiv offenbar mannigfach wirksam gewesene Untergang der Sonne, der moglicherweise einem spateren Sonnenkult zu Hilfe kommt, für sich allein aber wesentlich nur als relativ gleichgultiges Märchenmotiv nachzuweisen ist.2)

In der Tat spielen nun aber in den primitiven Naturmythen nicht bloß Sonne und Mond oder Sterne und Sternbilder, sondern zwei andere Naturmächte, die zugleich in das Gebiet der kosmogonischen Mythen heruberreichen, eine wichtige Rolle; und sie sind es, die mindestens in vielen Fallen eine den großen Gestirnen gleichgeordnete Bedeutung besitzen. Diese allumfassenden Natur-

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 503ff, 553ff.

<sup>2)</sup> Man vgl ın Kap. V die "Verschlingungsmarchen" (S. 272ff)

mächte sind Himmel und Erde auf der einen, Licht und Dunkel auf der andern Seite. Dabei fallen beide Gegensatze in den Anfangen des Mythus meist zusammen, und auch späterhin noch treten sie in enge Beziehung, der Himmel zu dem Licht, die Erde zu der Finsternis. Aber wahrend in der weiteren Entwicklung Licht und Dunkel in die zweite Linie zurücktreten, indem sie als Attribute der beiden großen Teile der Welt, des Himmels und der Erde, aufgefaßt werden, können sie auf einer naiven Stufe des mythischen Denkens als selbständige Wesen erscheinen. nach einem Mythenmärchen der Banksinseln ursprünglich nur Tag auf Erden gewesen, bis Qat, das aus einem Stein geborene damonische Urwesen, nach einer benachbarten Insel sandte, um einen Teil der dort vorhandenen Nacht und gleichzeitig einen Hahn zu holen, der taglich das Anbrechen des Tages ankundigen sollte1). Häufiger als dem Tag wird jedoch der Finsternis der zeitliche Vorrang eingeraumt. So sind in den polynesischen Mythen entweder Himmel und Erde durch einen riesigen Helden der Urzeit aus ihrer Umarmung getrennt worden, obwohl zuvor schon, wie ausdrücklich gesagt wird, Menschen auf der Erde wohnten, oder ein weltschaffender Gott hat die Inseln aus der Tiefe des Wassers emporgezogen<sup>2</sup>). Ähnliche Vorstellungen in mannigfachen nach den geographischen Verhältnissen des Wohnorts und nach den sonstigen mythologischen Anschauungen wechselnden Modifikationen finden wir weit verbreitet bei Natur- und Kulturvolkern<sup>3</sup>). Insbesondere pflegt dabei auch in den Traditionen der letzteren die Finsternis dem Lichte voranzugehen. Die Worte der biblischen Genesis geben dieser Vorstellung ihren einfachsten, von mythischen Zugaben freiesten Ausdruck: «die Erde war wüste und leer, und Finsternis lagerte über den Wassein». Nun gehoren freilich alle diese Traditionen

<sup>1)</sup> Codrington, The Melanesians, p. 156f.

<sup>2)</sup> G. Grey, a. a O. p. 1ff. Gill, Myths and Songs, p. 58ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Mythen uber die Geburt des Tages bei den Haida, Swanton, 29. Ethn. Rep., 1905, p. 26ff., bei den Eskimo, Boas, a. a. O., p 597f.; bei den Menomini, Hoffmann, 14. Ethn. Rep. 1896 p. 200, bei den Pawnee, Fletcher, 22. Ethn. Rep. 1904 p. 320; bei den Navajo, Irokesen u a. Chamberlain, Journ. of Amer. Folklore IX, 1896, p. 49, und sonst, in der Regel von mannigfachen Marchenzugen durchwebt.

in das Gebiet der kosmogonischen Mythen, die als solche für den Kultus im allgemeinen bedeutungslos sind, und die mythologischen Ausschmückungen der meisten Schopfungsmythen reichen zum Teil schon in das Gebiet der allegorischen Dichtung hinüber. geht man auf die letzten, allen diesen Dichtungen gemeinsamen Grundmotive zurück, so bleibt immer wieder die Vorstellung einer ursprunglich in Finsternis gehüllten Erde. Erst in einer späteren Phase der mythologischen Entwicklung wird dann diese Vorstellung durch die andere eines Chaos ersetzt, durch dessen Scheidung Himmel und Erde gleichzeitig erzeugt werden. Auch dieses Chaos trägt aber noch vornehmlich die Merkmale der dunklen Erde an sich, die ihr in einem primitiveren Denken vorausgegangen ist. Daß in diesen frühesten Konzeptionen die Finsternis und die Erde fruher sind als das Licht und der Himmel, ist übrigens begreiflich genug. Bietet doch der die Nacht verscheuchende Tag fortwährend ein Schauspiel, an das der Wechsel der an das Dunkle und Lichte gebundenen Gefühle mit dem aus ihm entspringenden belebenden Affekt geknupft ist. Der Erde dagegen haftet, wo immer sie für sich allein erscheint, im tiefen Schatten, in Schluchten und Hohlen, das Dunkel als unvermeidliches Attribut an. Auf der andern Seite wird aber die Erde ebenso als die Tragerin und Erhalterin, wie der lichte Himmel als der Erzeuger alles Lebens empfunden. So verbindet der Mythus sichtlich unabhangig an vielen Orten beide zu einem Urelternpaar, das dann die spätere Kosmogonie in eine altere Göttergeneration umdeutet, die den jetzt herrschenden, in bestimmten einzelnen Naturerscheinungen verkorperten Gottern vorangegangen sei: so Uranos und Gaa im griechischen, so Anu und Antum im babylonischen Mythus, wobei jedoch im letzteren Fall die theogonische Dichtung spater noch andere, ähnliche Gegensatze bildende Gotterpaare neben dieses gestellt hat.1)

Aber mogen auch in den Mythen der Kulturvölker solche Vorstellungen dem Kultus fremd geworden sein, gehen wir ihren ein ursprunglicheres Geprage tragenden Gestaltungen bei Naturvolkern nach, so treten diese umfassendsten Objekte des Naturmythus zwar in den Mythenmärchen im allgemeinen gegenüber den kon-

<sup>1)</sup> Vgl. Jastrow, Die Religion Babyloniens und Assyriens, I, 1905, S.139ff.

kreteren, an die Gestirne und einzelne irdische Erscheinungen gebundenen zurück, um so häufiger kommt ihnen aber ım Kultus eine beachtenswerte Bedeutung zu. Dabei kann nun der Kult direkt dem Himmel und der Erde selbst zugewandt sein, oder diese konnen als Wohnstatten konkreterer Naturgotter eine Art ubertragener So insbesondere der Himmel, zunächst als Verehrung genießen. der Ort der Gestirne, dann, auf einer weiteren Stufe, weil er die über ihm liegenden Sitze der Gotter birgt. In beschränkterer Weise gilt das gleiche für die Erde, deren einzelne einen Kultus herausfordernde Objekte aber, die Vegetations-, die Fluß-, die Berggeister usw., zunächst nicht dem Reich der Gotter, sondern dem der Damonen angehoren. Um so mehr bewahrt die Erde selbst bis ın spate Zeiten das Attribut des Gottlichen. Wie sich in ihrer Vorstellung alle jene einzelnen, in einer Fülle untergeordneter Geister gedachten Kräfte zusammendrängen, so fühlt sich der Mensch m seinem eigensten Wesen überall an sie gebunden. Der Kultus dieser »großen Mutter« erstreckt sich daher in den mannigfaltigsten Formen und Abstufungen über die ganze Erde.1) Gegenüber dieser Macht der Erde in Glauben und Kultus ist der Himmel, insbesondere bei den semitischen und indogermanischen Völkern, frühe schon zurückgetreten. Seine Herrschaft ist, wo sie, was nach der sonstigen Ubereinstummung dieser Entwicklungen wahrscheinlich ist, dereinst bestand, von den Gestirnen verdrangt, und er selbst ist damit unter jene alteren Gotter verwiesen worden, deren Wirken nach dem Mythus durch die Schopfung der gegenwärtigen Welt sein Ende gefunden hat. Sollte etwa der indische Varuna, wie man annahm, dereinst ein allgemeiner Himmelsgott gewesen sein, so hat er jedenfalls in erreichbarer Vergangenheit als solcher keinen Kult mehr genossen, wie sich denn uberhaupt seine Bedeutung wahrscheinlich mehrfach gewandelt hat. Dennoch gibt es unter den Kulturgebieten der Alten Welt eines, auf dessen Boden das Gotterpaar Himmel und Erde seine Herischaft, wenn auch mehr infolge der Macht der Tradition als in dem lebendigen Glauben des " Volkes, bis zum heutigen Tage bewahrt hat: China. Himmel und Erde nicht nur die vornehmsten, sondern eigent-

<sup>1)</sup> A Dieterich, Mutter Erde, 1905, Heppding, Attis, 1903.

lich die einzigen Götter der Konfuzianischen Religion. Im ubrigen wandte sich im alten China der Kult teils an mannigfache Naturgeister, teils an die Ahnen, und in dieser Mischung war und ist zum Teil heute noch der Ahnenkult so sehr das vorherrschende Element, daß der Himmelskult selbst als eine Form der Ahnenverehrung galt, indem der Kaiser, der ihm seine Gebete und Opfer darbrachte, als der Sohn des Himmels verehrt wurde. Hier hat dann zugleich der Himmel seine Vorherrschaft über die Erde bewahrt, die ihm ahnlich untergeordnet ist wie in der Familie das Weib dem Manne<sup>1</sup>). Der tiefere Grund dieser einzig dastehenden Bewahrung eines in seinen Grundlagen eigentlich primitiven Götterglaubens, der dabei doch, wie die Kultgebete erkennen lassen, mit hoch entwickelter religioser und sittlicher Gesinnung verbunden ist, liegt wohl darin, daß hier einerseits der Ahnen- und Damonenkult dem allgemeinen Bedurfnis des Volkes genugte, wahrend anderseits der mythologischen Weiterbildung der Vorstellung jenes allgemeinen Urelternpaars die fruh entwickelte ethische Spekulation der großen chinesischen Denker in den Weg trat. So kam es, daß die Japaner, die die Grundlagen ihrer gesamten Kultur, auch der religiösen, den Chinesen entlehnten, vom Himmels- zum Sonnenkult fortschritten, wahrend die Chinesen selbst die ursprünglichere Form festhielten. hat dann freilich der Buddhismus in seinen größtenteils erst außerhalb Indiens eingetretenen Umbildungen beide Länder mit einer reichen Mythologie versorgt, neben der aber Ahnen- und Himmelskult in ihrer außeren Angleichung immer noch ihre Geltung bewahrten.

Wird in diesem Beispiel der beiden ostasiatischen Kulturen die Herrschaft des Himmels durch die des großten und leuchtendsten der Gestirne abgelost, so tritt nun in einer naheliegenden Übertragung dieser Assoziation der Mond an die Seite der Sonne: beide bilden ein neues Gotterpaar, bei dem die mannlich gedachte Sonne dem lichten Himmel, der Tageshelle, der weibliche Mond der Erde, dem Dunkel entspricht. Doch diese Vorstellungen losen einander

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Charakteristisch für diese Verhaltnisse sind die von W. Grube in Auswahl mitgeteilten Gebete des Schu-king, Die Religion der alten Chinesen, in Bertholets Religionsgeschichtlichem Lesebuch, 1908, S. 48f.

nicht ab, sondern sie bleiben zunächst nebeneinander bestehen. Meist ist freilich bei den primitiveren Volkern, bei denen Anfange einer Himmelsmythologie zu finden sind, diese uns nur in Mythenmarchen zugänglich, die, so bezeichnendes Licht sie auf die Naturanschauung solcher Völker werfen, doch im allgemeinen keine kultische Bedeutung besitzen. So ist ihnen über den Ursprung der Kultgötter höchstens zu entnehmen, daß eben jenes Nebeneinander von Tageslicht und Sonne, Finsternis und Mond oder Erde, wie sie uns in den frühen Gottervorstellungen der Kulturvölker begegnet, durchaus der ursprünglichen Anschauung des Menschen entspricht, in der eben jene kausalen Beziehungen, die solcher Vermischung steuern, noch fehlen. In diesem Sinne bietet namentlich die amerikanische Marchendichtung von den Eskimos der Beringstraße an bis zu den Guarani und Tupi im Süden einen reichen Märchenschatz, in welchem sich die Handlung, in der Regel unter der Dazwischenkunft der in diesen Gebieten verbreiteten Mythentiere, um jene mannigfach ineinander spielenden Gegensätze von Tag und Nacht, Himmel und Erde und um die ursprunglich selbständig ihnen gegenüberstehenden großen Gestirne bewegt1). Doch diese Màrchen besitzen, wie gesagt, im ganzen keine kultische Bedeutung, und wenn auch da und dort Himmel und Erde sowie Sonne und Mond zu Kultobjekten geworden sind, so nehmen sie doch als solche, wie oben schon in bezug auf die entlehnten Himmelsgotter mancher dieser Stamme bemerkt wurde, eine so untergeordnete Stellung ein, daß sie, zurückgedrängt durch die das Leben beherrschenden Geisterund Dämonenkulte, der Beobachtung in der Regel entgangen sind. Das gleiche gilt im wesentlichen fur die afrikanischen Halbkulturvolker, soweit diese nicht der Einflußsphäre der semitischen und hamitischen Kulturen ausgesetzt waren. Am eingehendsten sind wir hier über die Ewestamme der Sudanneger von Deutsch-Togo unterrichtet, bei denen J. Spieth einen uber alle diese Stamme mehr oder minder verbreiteten Kultus der Sonne, aber auch des Mondes

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. Nelson, 18. Ethnol. Rep. 1899, p. 481ff.; Boas, Ethnol. Rep. 1901, p. 250ff.; Hoffmann, a. a. O. p. 200; Chamberlain, a. a. O. p. 49. Dazu die allgemeinen Bemerkungen von Brinton, American Hero Myths, 1882, p. 230ff.

und, was auf alte Überlieferung hindeutet, zuweilen auch, gesondert von beiden, des Himmels und der Erde gefunden hat. Dabei scheint freilich nur fur die Sonne ein eigentlicher Kult sichergestellt zu sein, der hier im Zusammenhang mit den Vegetationsfesten in einem auf einer runden Schüssel — vielleicht einem Abbild der Sonnenscheibe — dargebotenen Opfer der Feldfrüchte besteht<sup>1</sup>). Sind freilich auch in diesem Fall, angesichts der in eine frühe Zeit zurückreichenden Volkerwanderungen des afrikanischen Kontinents, fremde Einflüsse nicht ganz ausgeschlossen, so bildet doch die Auffassung von Himmel und Erde, Sonne und Mond als nebeneinander bestehender gottlicher Wesen ein charakteristisches Zeugnis für das Nebeneinander dieser Vorstellungen und zugleich fur die allmahliche Vorherrschaft, die das letztere Gotterpaar, und bei ihm speziell unter den Bedingungen des afrikanischen Himmels die Sonne uber die andern gewinnt.

#### e. Primitive Himmelskulte Die Feste der Cora-Indianer.

Ein lehrreiches Beispiel solcher primitiver Himmelskulte mit weiter zurückliegenden Anschauungen bietet hier auf amerikanischem Gebiet die Religion der Cora und Huichol, gerade weil bei diesen Abkommlingen der Bewohner des alten Mexiko überall zugleich die deutliche Erinnerung an die einstigen mexikanischen Kulte erhalten geblieben ist. Denn die Feste dieser in ihrer Abgeschlossenheit auf einer relativ primitiven Stufe gebliebenen Stamme erwecken durchaus den Eindruck teils der Rückbildung der mexikanischen Götterwelt zu ursprünglicheren mythologischen Anschauungen, teils wohl auch einer Vermischung mit solchen. So lebt insbesondere bei den Cora noch unverandert die Vorstellung von Tag und Nacht als bald selbständig bald in enger Verbindung mit Himmel und Erde und dieser mit Sonne und Mond stehenden Weltmachten. Dabei pragt sich zugleich das Motiv, daß der sternbesäte Nachthimmel ungleich mehr als das gewissermaßen von dem Naturmenschen als selbstverständlich hingenommene Tageslicht die Aufmerksamkeit fesselt, in der an die Mythenmarchen von der Gewinnung des Lichts anklingenden Vorstellung aus, die Nacht sei

<sup>1)</sup> J. Spieth, Die Ewestamme, S. 638ff., 834ff.

dem Tage vorangegangen. Man hat dies wohl gelegentlich im Sinne der Mondmythologie als einen Hinweis darauf gedeutet, daß der Kultus des Mondes dem der Sonne vorangegangen sei. Doch ist dieser Schluß hier ebensowenig wie bei den Marchen vom Hervorholen der Sonne aus ihrem unterirdischen Behälter zulässig. Dem Bewußtsein des naiven Menschen, bei dem sich diese Vorstellungen bilden, sind Tag und Nacht, Sonne und Mond gleich gegenwärtig, und an Kulte einer vorangegangenen Zeit hat er überhaupt keine Erinnerung. Doch was vor anderm seinen Blick auf den Himmel lenkt ist das Sternenmeer einerseits und sein Verschwinden mit dem Hervorbrechen der Sonne anderseits, daher denn auch bei den Cora, wie bei andern Naturvolkern, neben Sonne und Mond die Venus in ihrer doppelten Form als Morgen- und Abendstein den beiden großen Gestirnen an die Seite gestellt wird. Der Morgenstern als der Verkünder des Tages, des Lichts und des Lebens, der Abendstern als der Bote der Finsternis, des Todes, der Unterwelt bilden auch in ihrem Einfluß auf die irdische Welt Gegen-Sonne und Mond dagegen, die ja zusammen am Himmel erscheinen konnen, gelten als Gatten, ahnlich wie Himmel und Erde, mit denen sie da und dort als wesensgleich erscheinen. Daneben bestehen bei den Cora noch die uralten Vorstellungen, daß alltäglich die Steine von der Sonne verschlungen werden, um aus der Zertrümmerung dieser wieder neu zu entstehen, und daß es nicht einen einzigen, sondern mehrere Monde gibt, was wohl teils durch die verschiedenen Lichtgestalten des Gestirns, teils wohl auch durch den Wechsel seines Standortes am Himmel bedingt sein mag. Auch daß die Sonne taglich neu ist, eine Vorstellung, die im ganzen seltener vorkommt, liegt eigentlich in der andern ihrer Zertrummerung beim Anbruch der Nacht eingeschlossen; doch macht der Mythus davon keine weitere Anwendung. Dazu gesellen sich dann noch manche andere, hier nebensächliche Vorstellungen, die nicht minder in eine primitive Anschauungswelt zuruckreichen: so die Auffassung der Sterne als der Kinder des Mondes, eines Kampfes der Sterne des Osthimmels gegen die des Westhimmels unter der Führung des Morgen- und Abendsterns usw. Anderes, wie die nach den vier Windrichtungen sich scheidenden Regengötter und die Götter der Himmelsrichtungen selbst sind auch sonst in Amerika weit verbreitet, und sie sind besonders in ihrer Verbindung mit dem mythischen Bild der vom Norden aufsteigenden Wolken als einer Schlange, die die Sterne des Nordhimmels gegen das übrige Sternenheer fuhrt, Erinnerungen an altmexikanische Mythen<sup>1</sup>).

Wichtiger als die sonstigen Veränderungen, die durch die Zurückverlegung in einen primitiveren Anschauungskreis hier gegenüber der einstigen Kulturreligion eingetreten sein mogen, ist aber eine andere, die weithin uber die Entstehung der Himmelsgotter Licht verbreitet. Die alten mexikanischen Gotter sind durchweg personliche menschenähnliche Götter gewesen. Nach allem, was uns von ihnen überliefert ist, haben ihre Kulte zum Teil noch ursprünglichere Zuge an sich getragen, als etwa die griechischen und germanischen oder auch die ägyptischen und babylonischen. Aber als menschenahnliche Götter waren sie durchaus befahigt, selbst direkt mit den Menschen auf Erden zu verkehien. Sind auch diese menschlichsten Zuge der Gottheit sogar in den Religionen der Alten Welt nicht uberall durchgedrungen, so liegt doch in der anthropomorphen Metamorphose der Gottergestalten, eben weil sie den Göttern erst die Fähigkeit der Allgegenwart und damit des direkten Eingreifens in das Leben des Menschen verleiht, ein ungeheurer Fortschritt gegenüber der Zeit, da die Gotter noch an den Himmel gebannt waren. Diesen Schritt hatte die mexikanische Religion mit ihren anthropomorphen Gottern unverkennbar getan, wenn auch diese noch fest genug an die Gestirne gebunden waren, um die himmlische Welt im ganzen zu einer von der irdischen getrennten zu machen. Die Cora scheinen nun infolge der Assimilation jener Vorstellungen in eine primitivere Anschauung diesen Schritt wieder rückwarts getan zu haben. Wohl sind in ihren Kultliedern zum Teil die Erinnerungen an personliche Gotter erhalten geblieben - sie mogen altmexikanisches Erbgut wie der Gotterkult überhaupt sein - aber die Grundanschauungen bewegen sich durchaus in dem Umkreis der alten Damonenkulte, mit dem Unterschied, daß in diesen auch die Gestirne mit einbezogen sind. Ihre Kultlieder sind Lobpreisungen der Götter, die, so weit sie sich nicht auf die irdischen

<sup>1)</sup> K. Th. Preuss, Die Religion der Cora-Indianer, S. XXIIIff.

Dinge, besonders die Blumen und Früchte, die unter ihrem Schutze stehen, beziehen, Schilderungen ihres äußeren Schmucks enthalten. Dieser Schmuck selbst ist vornehmlich den Farben der Tiere, besonders der Vogel entlehnt, die sie als ihre Boten zur Erde senden. So erscheint als der Repräsentant der Erde die Zikade, der Morgenstern erscheint im Gewand des Papageis und er schmuckt sich mit dunkeln und weißen Blüten, die er pflückt, wenn er im Osten zur Erde herabsteigt. Die Regengotter erheben sich als Wolken, in Federn gekleidet und mit Perlen geschmückt. Ihre Abbilder sind ungesponnene Baumwollfaden, mit denen die Tanzer bei den Kirchenfesten kurz vor Eintritt der Regenzeit maskiert sind, wenn sie ihr Kommen nachahmen, — ein Brauch, der durchaus an den Regenzauber der Hopi und anderer Pueblostämme erinnert. 1)

Unverkennbar steht im Hintergrund dieser Kulte und Kultlieder die Anschauung, daß die Gestirne, vor allen die Sonne, der Mond samt der Erde, der Morgen- und der Abendstern, selbst die Gotter sind, von denen sich personliche, anthropomorph gedachte Gottheiten überhaupt noch nicht losgelost haben. Dies wird nun auch dadurch bestatigt, daß jedem dieser Gotter Boten beigegeben sind, die ihren Verkehr mit dem Menschen und mit den irdischen Damonen vermitteln, und auf deren Zusammenwirken mit ihnen das Sprießen der Saat, das Reifen des Maises, das Wachsen der Blumen beruht. Solcher Boten hat jeder Gott mehrere zur Verfügung: so stehen der Sonne der Adler und der Kolibri, der Mond- und Erdgottin der Blauheher, die Zikade und die Ameise zur Seite, die Sterne werden durch den Hirsch vertreten, dessen vielzackiges Geweih vielleicht auf die Vielheit der Sterne bezogen wird. Charakteristischerweise ist übrigens dieser Verkehr durch Boten bei dem Morgen- und Abendstern dadurch eingeschränkt, daß diese Sterne bei ihrem Auf- oder Niedergang selbst die Erde berühren, daher insbesondere der Abendstern, wohl im Hinblick darauf, daß die Blumen am Abend ihre Kelche schließen, der Pflücker der Blumen genannt wird. Bezeichnend fur diese Ausnahmestellung ist es, daß bei dem Fruhlingsfestspiel, welches den Kampf der Sonne mit den Sternen darstellt, die

<sup>1)</sup> Beispiele bei Preuss, a. a. O. S. 67 (Erde), 70 (Morgenstern), 95 f. (Abendstern), 83 (Tanz der Regengotter).

Sonne durch den Morgenstern vertreten ist, der als ein mit einem Bogen bewaffneter Knabe erscheint, wahrend für die Sterne ihr Bote, der Hirsch, eintritt, der ubrigens gleichfalls durch einen mit Perlketten, den Symbolen der Sterne geschmückten Festteilnehmer dargestellt wird. Die Kampfszene selbst besteht nun in einem rasenden Tanz, in welchem statt des Knaben ein älterer Tanzer den Darsteller des Hirsches verfolgt, bis dieser im Westen niederfällt und nun im Triumph von mehreren Festgenossen um das die Mitte des Festplatzes einnehmende Feuer getragen wird.

Daß unter den Boten, die den Verkehl zwischen Himmel und Erde vermitteln, die Vogel die erste Stelle einnehmen, ist übrigens begreiflich genug. Es ist seine ihn in unbekannte Ferne führende Flugkraft, die ja dem Vogel auch unter den Seelentieren von dem Augenblick an den Vorrang sichert, wo die Vorstellungen über das kunftige Leben der Seele den Umkreis des irdischen Horizontes uberschreiten. So fallen denn beide Motive wohl auch zeitlich zusammen. Zugleich aber bildet der Vogel als Gotterbote den Vermittler zwischen dem Zeitalter des Totemglaubens, welchem das Tier selbst als ein in das Leben des Menschen eingreifendes damonisches Wesen gilt, und den Anfangen eines Glaubens an uberweltliche Götter. Diese Anfange bestehen jedoch, wie gerade diese neue Stellung, die die Tiere als Götterboten gewinnen, nicht darin, daß sofort personliche Gotter entstehen, die sich als übermenschliche und doch menschenähnliche Wesen von ihren am Himmel sichtbaren Substraten losen, sondern hier bilden zunächst die Gestirne selbst. die noch ganz als damonische, aber dem direkten Einfluß des Menschen unerreichbare Wesen aufgefaßt werden, die Zwischenglieder. Sie bedürfen daher der Mittelwesen, durch die sie mit den auf und unter der Erde wirkenden Damonen und mit dem Menschen selbst bald schutzend und fordernd, bald unheilbungend in Verbindung treten. So werden auch die Gestirne zu Kultdamonen, die nun in dem Maße, als sich mit ihnen das Gefühl ihrer Erhabenheit und damit die Vorstellung ihrer uberlegenen Macht verbindet, über die damonischen Wesen der unmittelbaren Umgebung die Herrschaft gewinnen, sodaß sich diese nun in ihre hilfreichen Diener umwandeln. Unter den Gestirndamonen nimmt aber die Sonne durch ihren Einfluß auf alles Lebendige und durch die Beziehung, in die sie meist zu der ihr wesensverwandten dämonischen Macht des Feuers gebracht wird, nunmehr die erste Stelle ein; neben ihr die Erde mit dem Mond, der auch als der sichtbar gewordene Doppelgänger der Erde erscheinen kann, ferner Morgen- und Abendstern sowie die Wolken, in denen die Regengotter verkörpert sind, und die, wie die Regenzeremonien der Cora und anderer Stämme zeigen, noch ganz den Charakter reiner Damonen an sich tragen. Gerade bei diesen Ubergangserscheinungen tritt aber wieder in der Vorstellung der Tiere als Gotterboten der Charakter der beginnenden Himmelskulte deutlich hervor. Solange diese Kulte an die Himmelsobjekte selbst gebunden sind, bleiben sie wesentlich eine hohere Form von Damonenkulten, ausgezeichnet nur durch die Erhabenheit und gegenüber der spukhaft wechselnden Welt der irdischen Damonen durch die früh sich aufdrangende Gesetzmäßigkeit der Steinenwelt, eine Eigenschaft, die zugleich in hoherem Maße von dem Gefühl der Abhängigkeit von gewaltigen, dem direkten Eingreifen des Menschen unzugänglichen Machten begleitet ist. Das sind immerhin bedeutsame Wandlungen, und so sehr daher die Himmelsmächte hier noch den allgemeinen Charakter von Damonen besitzen mogen, sie sind doch zugleich werdende Gotter.

Wie die Tiere, die als Boten dieser Gotter gelten, eine mythologische Anschauung verraten, die noch an den Objekten des Himmels selbst haftet, so eroffnet sich nun aber von hier aus zugleich der Ausblick auf die weiteren Metamorphosen, die, indem die Umwandlung der Gotter in personliche Wesen fortschreitet, das Tier in seinem Verhältnis zum Gott erfährt. Das Tier als Gotterbote wird wohl niemals vollig unabhangig gedacht von den irdischen Damonen, die als hilfreiche Geister teils selbsttatig wirken, teils die Befehle der Götter ausführen. Diese Beziehung liegt um so naher, da besonders die bei der Vegetation tatigen Damonen, ebenfalls in direkter Fortbildung des alten Totemglaubens, in gewissen Tieren wirksam sind, eine Funktion, in der sie zum Teil noch im späten Volksglauben im Kornbock und seinen Verwandten erhalten geblieben ist<sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mannhardt, Antike Wald- und Feldgeister aus nordeuropaischer Überlieferung erlautert, 1877, S. 158ff. Weitere Beispiele bei Frazer, Golden Bough<sup>3</sup>, Part. V I, p. 270ff.

Lösen sich nun die Götter in anthropomorpher Gestalt von ihren ursprünglichen Substraten, und konnen sie demnach selbst als wandelnd auf Erden gedacht werden, so kann es geschehen, daß sie mit den hilfreichen Tieren, die ihnen als irdische Damonen zur Seite stehen, in einheitliche Wesen zusammenwachsen. So erklaren sich wohl jene alten agyptischen Gotterbilder, die den Gott in Menschengestalt, aber mit dem Kopf eines Totemtieres darstellen¹). Man kann vielleicht bezweifeln, ob die Gotter jemals wirklich als solche Doppelgestalten gedacht worden seien; gewiß aber ist, daß diese Formen die innere Einheit des gottlichen Wirkens mit dem der Tierdamonen zum Ausdruck bringen sollten, ahnlich wie der lowengestaltige Sphinx mit dem Haupt des Konigs diesen als einen Gott darstellte, der die damonische Kraft des Tieres mit gesteigerter menschlicher Weisheit vereine. In beiden Fallen drückt der Kopf die Eigenschaft aus, auf die der hohere Wert gelegt wird: das ist bei den Vegetationsgottern das damonische Wirken der Tiere des Bodens, die, wie der Frosch, die Schlange, zur Zeit, wo die befruchtende Uberschwemmung herannaht, sichtbar werden. Bei dem vergotterten Herrscher aber ist dies das Haupt. Eine andere Form, in welcher der menschenähnlich gewordene Gott und das Tier, das einst sein Bote oder Gehilfe auf Erden gewesen ist, nebeneinander bestehen bleiben, ist die, daß das Tier zum Begleiter der Gottheit wird. Dies ist der regelmäßige Verlauf der Erscheinungen, von dem es wieder einen Sonderfall bildet, wenn fortan ein bestimmtes Tier auch getrennt von der anthropomorph gewordenen Gottheit als deren Reprasentant verehrt wird, wie der agyptische Apisstier. Die allgemeine Form dieses Verlaufs besteht jedoch darin, daß das Tier als Begleiter des Gottes zum heiligen Tier wird; und hier schließt sich dann die Entwicklung der Stammesgotter an, unter deren Einfluß das dem Gott heilige Tier in ein außeres Stammeszeichen sich umwandelt. So führt das Wappentier, dieses noch heute bei den Kulturvolkern verbreitetste Symbol ubereinstimmender Abstammung, direkt auf das Gotterattribut, durch dieses in weiterer Aszendenz auf den Boten und Helfer der Gotter und schließlich durch ihn wieder auf das uralte Totemtier zurück.

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 32, S. 153, Fig 18.

Bei jener Loslösung der Gestirne von ihren Substraten mit dem darauffolgenden Ubergang in personliche Gotter bildet jedoch die Umwandlung der einstigen Totemtiere in Boten und Helfer dieser himmlischen Mächte immerhin nur eine Episode, die für sich allein diesen Ubergang schwerlich bewirken konnte. Eine Vorbereitung bildet allerdings schon die Erscheinung, daß dieser Bote gelegentlich als eine Verkorperung des Gestirns gilt. So wird bei den Cora der Adler als der Hauptvertreter der Sonne selbst als Gott behandelt und mit dem Namen der Sonne belegt, - eine der anthropomorphen vorausgehende zoomorphe Verwandlung der Gottheit, zu der der ägyptische Apis eine merkwürdige, noch in eine hohere Kultur hinüberreichende Parallele bildet. Damit hängt wohl auch die weitere Erscheinung zusammen, daß die tierischen Hauptvertreter der Sterngötter von einer Zahl anderer Tiere umgeben sind, die wiederum als ihre Helfer und Diener betrachtet werden. die Seite solcher hilfreichen Tiere treten dann weiterhin bestimmte Blumen, die in diesem Sinne eine Art übertragener Heiligkeit zu genießen scheinen¹). Doch, mogen auch diese zoomorphen Umwandlungen, indem in ihnen der Gedanke der Loslösung der Gotter von ihren himmlischen Sitzen wirksam wird, eine bedeutsame Vorbereitung bilden, der entscheidende Schritt liegt in ihnen nicht. Dazu ist erforderlich, daß die Gotter wirklich und leibhaftig zur Erde herabkommen. Hierfür sind aber andere, machtigere Mittel notig, als sie ın solchen Transformationen zu Gebote stehen. In der Tat gibt es nur ein Mittel, das auch hier ausreicht, weil es schließlich zu allem ausreicht, darum aber auch überall bei diesen Entwicklungen mitwirkt, das ist der Zauber. Der Adler richtet seinen Flug auf sichtbare Weise von der Sonne zur Erde, und er berührt nur den Boden, um sich alsbald wieder in die Hohe zu schwingen. Gotter aber will man festhalten, wo immer man ihrer Hilfe bedarf: sie sollen an der Arbeit des Menschen mithelfen; um sie dafur zu gewinnen, muß man daher auf besondere magische Mittel sinnen. Solche Mittel sind von frühester Zeit an bei den Totem- und sonstigen Damonenkulten in Beschworungen, in Opfern und als andere Zauberhandlungen wirksam. Demnach ist es. sobald sich

<sup>1)</sup> Preuß, a. a O. S LXXIXf.

eine solche magische Kultfeier den in unzugänglicher Hohe schwebenden Himmelsdamonen zuwendet, vor allem geboten, diese Wesen herbeizuzaubern, um sich ihre Hilfe durch ihre unmittelbare Gegenwart zu sichern. Dies wird nun zu einem entscheidenden Motiv für die eigenartige Gestaltung der Himmelskulte. Den Fetisch tragt man von Ort zu Ort, man bedient sich seiner, wo es notig oder nützlich scheint. Die Totemfeste werden zwar bereits an bestimmten Platzen abgehalten, ohne daß jedoch die letzteren eine besondere Verehrung genießen. Diese wird hochstens den Zaubermasken und Zauberstäben zuteil, die selbst als magische Mittel gefürchtet sind. Erst bei den Himmelskulten gewinnt die Kultstätte, zunächst ein Platz im Freien, dann der Tempel, die Stellung eines heiligen Raumes. Er ist die Statte, zu welcher die Gotter herabkommen, und an der sie daher auch außerhalb der Kultfeier wenigstens mit einem Teil ihrer Macht anwesend gedacht werden. Nun wird es zugleich das vornehmste Amt der Priesterschaft, durch magische Zeremonien diese Herabkunft der Gotter zu bewirken; und der Priester, der diese Zeremonien vornimmt, wird durch seine Beschworungen zuweilen selbst zur Verkorperung einer Gottheit. Die Spuren dieser Entwicklung bieten sich in den oben geschilderten Kultfesten der zur mexikanischen Einflußsphare gehorenden Pueblovolker, wenn auch die alten Damonenkulte bei ihner noch die überwiegenden Bestandteile bilden. So bei den Festen der Zuñi, wo die Gotter der sechs Weltrichtungen durch eine besondere Priesterschaft vertreten sind, die durch ihre Tänze um ein heiliges Feuer die Gotter darstellt1). Als Hauptinhalt der Feste tritt uns aber diese Verkorperung der Gotter bei den Cora entgegen, entsprechend den treuer erhalten gebliebenen Erinnerungen an die mexikanische Astralmythologie. Der Festplatz selbst repräsentiert hier das Weltganze, seine vier Hauptrichtungen, die Aufenthaltsorte der Gotter, werden durch eine im Innern einer heiligen Kürbisschale enthaltene Zeichnung versinnlicht, — vielleicht, wie Preuß vermutet, eine Erinnerung an die heilige Opferschale der Mexikaner, nur daß sie, statt, wie im alten Mexiko, mit dem Opferblut eines getöteten Kindes, mit Blumen gefüllt ist, die

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 516f. und oben S. 57ff.

den Gottern heilig sind. In der Mitte des Festplatzes befindet sich ein Feuer, und um dieses, die oberste Gottheit, die Sonne, vertretende Feuer sitzen die Alten des Dorfes. Sie sind gleichzeitig die Vertreter der Ahnen, die dem Feste beiwohnen, und der Gotter selbst, - eine Verbindung von Ahnen- und Gotterkult, bei der sich jener diesem hoheren Kult untergeordnet hat. So werden die die Tänze führenden Schamanen mit den Namen der Gotter bezeichnet, sie sind mit den Federstäben ausgerüstet, die die tanzenden Gotter in der Hand tragen, der Tabakrauch, den sie verbreiten, ist das Ebenbild der Wolken, über die die Gotter gebieten. Die Federn der Blauelster und anderer heiliger Vogel, die die Tanzer tragen, und die heiligen Blumen, die die Altare schmücken, sind den Vorfahren von den Gottern geschenkt worden, Bogen und Pfeil des am ostlichen Altar stehenden Knaben sind ein Abbild der Waffe, die der Morgenstern bei seinem Aufgang gegen die Federschlange, die nachtliche Wolke, richtet. So sind alle diese Zeremonien von jenem magischen Motiv getragen, das Bild und Gegenstand zur Einheit verbindet, und das hier in der Vorstellung einer Verkorperung der ausfuhrenden Menschen die Gotter selbst menschliche Gestalt annehmen läßt.1)

# f. Prahistorische Zeugnisse von Astralkulten.

Nach allem dem führen die Himmelskulte, wo irgend wir ihrer in einer relativ primitiven, sei es ursprünglichen sei es ruckgebildeten Form habhaft werden können, auf einen Kultus der Gestirne zurück, der seinem Wesen nach nichts anderes als eine besondere, wesentlich nur durch die Eigenschaften dieser Himmelserscheinungen ausgezeichnete Form des Damonenkults ist. Aber durch eben diese Eigenschaften tragt er zugleich die Macht in sich, die Dämonen in menschenahnliche Götter umzuwandeln, die allmahlich unabhängig werden von ihrem ursprünglichen Substrat. Dem stehen nun noch andere, in eine unserer direkten Beobachtung unzugängliche Urzeit zurückreichende Zeugnisse zur Seite, die jene aus den Kulten heutiger Halbkulturvölker gewonnenen Ergebnisse bestätigen. Diese Zeugnisse bestehen in gewissen Funden, die nach ihren

<sup>1)</sup> Preuß, a. a. O. S LXXXIIff.

allgemeinen Merkmalen der jüngeren Stein- und der Bronzezeit angehoren, und die namentlich in Nordeuropa innerhalb der jungsten Jahre in großer Zahl gemacht worden sind¹). Dabei ist die Deutung der in die Steinzeit zuruckreichenden Bilder von Radkreuzen als Sonnenbilder um so wahrscheinlicher, da nicht nur die gleichen Zeichnungen in die Bronzezeit sich fortsetzen, sondern ganz ahnliche bei heutigen Naturvolkern, bei den Polynesiern z.B. nicht selten als Tatowierungen vorkommen, die unzweifelhaft Gestirne, besonders die Sonne bedeuten<sup>2</sup>). Ubrigens 1st nicht ausgeschlossen, daß manche solcher prähistorischen Fundstücke auch auf den Vollmond gehen: doch sind Bilder des Halbmonds bis jetzt nicht beobachtet worden. Einen wichtigen Schritt weiter in der Herstellung dieser Objekte führt aber die Bronzezeit insofern, als sie mit dem die Sonne darstellenden Rad, wie dies der berühmt gewordene Fund von Trundholm zeigt, ein Pferd und einen Wagen in Verbindung bringt, wodurch offenbar die Bewegung der Sonne am Himmel dargestellt werden soll. Dies erinnert augenfallig an jene Tiere, die bei den Cora den Gottern als Boten und Diener beigegeben sind. Wenn auf germanischem Gebiet das Pferd eine solche Stellung einnimmt, so klingt hierin schon die Bedeutung an, die gerade diesem Tier noch später in der germanischen Helden- und Gottersage zukommt. Viele, ja vielleicht die meisten dieser Objekte sind ubrigens offenbar Votivgaben, die den himmlischen Wesen teils als Abbilder ihrer selbst, teils auch nach allverbreiteter Sitte in der Form von Objekten, die auf die der Gottheit dargebrachten Wunsche Bezug haben oder als Schmuckgegenstände einen gewissen Wert für den Schenker und darum, wie dieser annimmt, auch für die Gottheit besitzen, dargebracht worden sind3). Unter ihnen sind besonders häufig kleine kreisrunde Harzkuchen mit einem Loch in der Mitte vertreten, die lebhaft an jene Holzscheiben erinnern, die in den verschiedensten Regionen der Erde als Abbilder der am

<sup>1)</sup> Vgl. die Übersicht uber die nordischen Funde bei K. Helm, Altgermanische Religionsgeschichte, I, 1913, S. 172ff. und den Bericht von A. Olrik, Zeitschrift des Vereins für Volkskunde, Bd. 14, 1904, S. 210ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Bd. 3<sup>2</sup>, S. 184 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) G. Montelius, Kulturgeschichte Schwedens, 1906, S 138ff. K. Helm, Altgermanische Religionsgeschichte, I, S. 233ff.

Himmel sich bewegenden Sonne dienten, indem man zuerst durch die Bohrung das Notfeuer an ihnen entzündete und sie dann von einem Berge herabrollen ließ1). Danach liegt es nahe, diese Harzkuchen als Sonnenbilder zu deuten. Daß der Sonne ihr eigenes Ebenbild als Weihegabe dargebracht wurde, ist dann leicht verständlich. Pflegt doch auch unter den Votivgaben an den Altären christlicher Heiliger das Bild des Heiligen selbst nicht zu fehlen. der Umstand, daß solche Objekte an einer und derselben Stelle in großer Zahl gefunden wurden, sehr für diese wohl allgemein rezipierte Deutung, so erscheint es nun auf den ersten Blick auffallend, daß die Objekte in der Regel zur Zweizahl verbunden vorkommen, und zwar gilt das nicht bloß für die Harzkuchen, sondern auch für die sonstigen, wertvolleren Objekte, wie Halsspangen und Ringe. Man hat darum diese Doppelheit gewissermaßen als Symbol der Vielheit überhaupt angesehen, demnach als einen Ausdruck dafür, daß der Spender der Gottheit eine reiche Gabe darbringen mochte. Aber dann würde es doch auffallend sein, daß solche, denen es ihre Mittel erlaubten, nicht gelegentlich einmal mit ihrer Spende diese Zweizahl überschritten. Sollte es da nicht näher liegen, anzunehmen, daß die Gotter, denen man die Gabe darbrachte, eine Zweizahl bildeten? Die Harzscheibe, die die Sonne darstellte, konnte auch wohl auf die Scheibe des Vollmonds übertragen werden, und wenn der Geber neben der Sonne den Mond verehrte, so mochte ihn das Streben, beide Wesen für sich zu gewinnen, veranlassen, auch da, wo er ein wertvolles Schmuckstück opferte, jedem von ihnen ein solches darzubringen. Daß neben dem Vater Sonne auch die Mutter Mond nicht zu kurz komme, dies wurde vielleicht heute noch für einen Puebloindianer oder Sudanneger ein einleuchtendes Motiv sein.

## 4. Die Vermenschlichung der Gestirngötter.

Sprechen diese Zeugnisse prähistorischer Kulte unverkennbar dafür, daß es überall, wo anthropomorphe Gotter entstanden sind, dereinst eine Zeit gab, in der ihnen die Himmelsobjekte selbst, insbesondere die Gestirne vorausgingen, zu denen sie daher My-

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 536f.

thus und Kultus fortan noch in Beziehung brachten, so gewinnt nun diese Folgerung auch darın eine gewisse Bestatigung, daß diese ursprüngliche Gebundenheit sichtlich in vielen Fallen der vollen Vermenschlichung hemmend im Wege stand. Geriet doch hier die neue mit der vorangegangenen Vorstellung von Anfang an in einen Widerspruch, der endgültig nur durch die ganzliche Loslosung des Gottes von dem Gegenstand, mit dem er ursprünglich eins war, beseitigt werden konnte. In der Tat ist dies schließlich uberall geschehen, wo sich die anthropomorphen Gottervorstellungen durchsetzen. Wie die Tiere aus den einstigen Gotterboten zu außeren Attributen der Gotter geworden sind, in denen das der Gottheit zugewandte religiose Gefühl hochstens noch leise anklingt, so ist schließlich auch das Himmelsobjekt, mit dem sie ursprünglich eins war, zu einem bloßen assimilativen Element geworden, das teils in einzelnen der menschlichen Attribute der Gotter, teils in dem Totalgefühl nachwirkt, das an das menschliche Bild der Gottheit gebunden ist. Zuletzt schwindet auch dies, und es bleiben hochstens gewisse allgemeine Naturerscheinungen zurück, das Gewitter, die Sturmflut, das Erdbeben, in denen man Außerungen der Gotter erblickt, deren Wirken sich im ubrigen ganz auf die allgemeine Weltordnung und insbesondere auf die Lenkung der menschlichen Geschicke zurückgezogen hat. So bemachtigt sich der Gotter von dem Augenblick an, wo ihre volle Vermenschlichung vollendet ist, unausbleiblich das Streben, zu allgemeinen Himmelsgottern zu werden, deren bevorzugter Wohnort zwar der Himmel oder unter besonderen Bedingungen die unterirdische Welt ist, deren eigentlichstes Leben aber, wie sie selbst Menschen von übermenschlicher Große sind, so auch durchaus dem menschlichen Leben zugewandt bleibt. Die griechischen Gotter seit Homer, die germanischen in der Gestalt, in der sie uns die nordische Dichtung vorfuhrt, auch die indischen und die iranischen, die beiden letzteren wenigstens in ihren späteren Gestaltungen, bieten augenfallige Beispiele einer solchen doppelten Vermenschlichung der Gotter, bei der nur noch Spuren ihrer einstigen Naturbedeutung und namentlich ihres astralen Ursprungs erhalten geblieben sind. menschlichung des eigenen Wesens der Gotter mußte aber hier der zweiten, an sich für die religiose Entwicklung ungleich wichtigeren, der Vermenschlichung ihrer Wirkungssphare notwendig vorausgehen. Immerhin läßt sich schwerlich verkennen, daß latent die Motive dieses letzten Wandels schon hinter jenem ersten verborgen liegen.

Auf einer im Verhältnis ursprünglicheren Stufe sind offenbar die Mythologien der Kulturvölker der altorientalischen Welt stehen geblieben. Besonders das babylonische Pantheon zeigt hier ein Festhaften der Gotter an den Gestirnen, das es zu einer volligen Lösung von diesen nicht kommen läßt. Der Schritt zur Vermenschlichung wird gewissermaßen nur halb getan. flugelte Sonnenscheibe, deren Bild die großen Himmelsgotter darstellt, und das zur Zeit des assyrischen Reichs sogar auf den an sich mehr die Zuge einer nationalen Gottheit tragenden Gott Assur übertragen wird, ist für dieses Haften am Sternenhimmel ein augenfalliges Zeugnis. Auch die agyptischen Sonnengotter werden in der alteren Zeit durch dieses Bild der geflügelten Scheibe dargestellt, und hier tritt uns als ein erster, freilich unvollkommener Versuch einer anthropomorphen Umgestaltung dieses Bildes die an die religiöse Reform des Königs Amenophis IV. geknüpfte Anderung entgegen, daß die Flugel beseitigt und durch Strahlen ersetzt werden, die in Hande übergehen, ein Symbol der Hilfe, die der Gott dem Menschen bietet1). Ein anderes mehr indirektes Zeugnıs für diese feste Verbindung der Gotter mıt den Gestirnen liegt in dem ungeheuren Polymorphismus dieser Astralgotter. Maiduk ist zunächst Sonnengott, aber auch der Planet Jupiter ist seine besondere Verkorperung, und zuweilen macht er dem Mondgott Sin, der im Morgenstern erscheinenden Istar oder noch anderen Gottern thre Sitze streetig. Sonnengotter sind überdies neben thren spezifischen astralen Bedeutungen nebenbei fast alle babylonischen Der Kultus, der jeweils den angerufenen Gott über alle anderen erhebt, mochte ihm auch das hochste unter den Gestirnen zuweisen. In dieser Beweglichkeit der Gotter am Steinhimmel, die der Mannigfaltigkeit der Gebiete entspricht, über die jeder Gott als Wachter gesetzt 1st, gibt sich deutlich ein Streben nach Lö-

<sup>1)</sup> A Erman, Die agyptische Religion, 1905, S. 64ff.

sung des Gottes von seinem Substrat zu eikennen. Zwingt sie dochdas Gestirn nicht sowohl als den Gott selbst, sondern vielmehr als dessen himmlischen Wohnsitz anzusehen. Aber indem gleichwohl bei jedem einzelnen Kultus der Gott an diesen Wohnsitz gebunden ist, kommt es nicht zu einer klaren Ausprägung dieses Gedankens, und es bleibt dem Gott trotz seiner Menschenahnlichkeit versagt, menschlich mit dem Menschen zu verkehren. Dies spricht sich auch darin aus, daß die Astralmythologie der Babylonier zwar einen reich ausgebildeten Göttermythus kennt, in welchem insbesondere die kosmogonischen Mythen einen breiten Raum einnehmen, daß aber Mythen, in denen Gotter und Helden vereint auftreten, fehlen, falls nicht, wie das berühmte Gilgameschepos zeigt, die Heldensage, zu der wohl auch hier die Elemente nicht gefehlt haben werden, in eine reine Gottersage umgewandelt ist. Den tieferen Grund fur diese Stabilisierung einer relativ ursprünglichen Stufe der Astralmythologie innerhalb einer sonst hoch entwickelten Kultur wird man aber gerade darin erblicken dürfen, daß hier fruhe schon eine Priesterschaft, die durch die Himmelskulte zur Beobachtung des gesetzmaßigen Wandels der Gestirne gefuhrt wurde, zugleich bemuht war, die gottliche Bedeutung der Gestune selbst festzuhalten. Dazu scheute man sogar vor dem Widerspruch nicht zuruck, die Gotter zu den Urhebern der Weltordnung zu machen und sie gleichwohl in den wesentlichsten Teilen dieser Weltordnung, in den Sternen, lokalisiert zu denken. Nach dem Epos Enuma elisch weist Marduk den Gottern, die ihn zu ihiem Konig gewahlt, ihre Standorte an und setzt als ihre Ebenbilder die fest am Himmel fixierten Zeichen des Tierkreises ein. zwischen denen sie als Wandelsterne ihre Bahn durchlaufen. projiziert diese unter dem Einfluß der Sternkunde reformierte Mythologie die Tiere, die dereinst im primitiven Mythus Boten und Helfer der Gotter auf Erden gewesen waren, selbst an den Himmel. Auch damit ist aber der vollen Vermenschlichung der Himmelsgotter ein Weg abgeschnitten, den die sonst in vielen Zügen verwandte Astralreligion der Agypter aus der ursprünglicheren Auffassung in ihren teilweise freilich ebenfalls am Himmel wandelnden, vor allem aber doch die Himmelsgotter auf Erden vertretenden heiligen Tieren treuer bewahrt hat. So wichtig diese Leistung, die zum erstenmal die Grundlagen einer sicheren Zeitrechnung schuf, für die Kultur der Zukunft gewesen ist, so tritt sie doch der religiosen Entwicklung hemmend in den Weg, da sie der vollen Vermenschlichung der Gotter eines ihrer wirksamsten Motive entzieht. An die Stelle der anderwärts hervortretenden direkten Vermittlung, die der Kult der heiligen Tiere zwischen den ehemaligen Totemtieren und den Himmelsgottern übernimmt, treten nun mannigfache Versuche, die entstandene Lücke durch die planmäßige Ausbildung jenes freilich auch anderwarts niemals fehlenden Glaubens an Erscheinungen auszufüllen, in denen sich dem Menschen die Zukunft enthülle, um dem allezeit wirksamen Streben, das Künftige nach eigenem Wunsch zu bestimmen, durch die Benutzung solcher Vorzeichen zu Hilfe zu kommen.

Nach zwei Richtungen hat das babylonische Priestertum diese auf der Voraussetzung eines magischen Zusammenhangs der Sternenwelt mit dem menschlichen Leben ruhende Zeichenlehre entwickelt. Auf der einen Seite wurde den unmittelbar sich darbietenden Himmelserscheinungen selbst die Bedeutung von Vorzeichen zugeschrieben, und dabei wurde dann naturgemaß, im Unterschied von dem regelmäßigen Wandel der Gestirne, dessen sichere Vorausbestimmung die Astronomie gelehrt hatte, den unregelmäßigen, nicht vorauszusehenden Wolkenbildungen, den Verfinsterungen, den Sturmen und Erdbeben, daneben aber auch den Lebensaußerungen der Tiere, dem Bellen der Hunde, den Bewegungen der Schlangen und vor allem dem Flug der Vogel die entscheidende Rolle zugeteilt. Eine zweite Form, bei der man durch eigenes Eingreifen den Willen der Götter zu erkunden suchte, schloß sich an das ihnen dargebrachte Tieropfer an: sie bestand in der Eingeweideschau, in der Erkundung der Lage der Eingeweide des Opfertiers, für die sich nach irgendwelchen außeren Assoziationen ein System ausbildete, nach welchem die Antwort der Gottheit auf die an sie gerichtete Frage entschieden wurde<sup>1</sup>). Wieder erinnert diese primitive Form

¹) Vgl. die eingehende Darstellung dieses Orakel- und Vorzeichensystems bei Jastrow, Die Religion Babyloniens und Assyriens, II, 1912, S. 138ff., über die Beziehungen zu Opfer und Gebet unten Kap VIII.

des Orakels, die in hellenistischer Zeit weit nach dem Abendlande gewandert und besonders in Rom noch in der Kaiserzeit durch eine eigene Priesterschaft gepflegt worden ist, an die Bedeutung zurück, die im beginnenden Gotterkult das Tier als Bote oder Vertreter der Gottheit besitzt; nur ist diese Vertretung keine direkte mehr, sondern sie ist infolge der Unnahbarkeit der Himmelsgotter zu einer magischen Fernewirkung geworden. Wohl aber darf man vermuten, daß die ungeheure Verbreitung, die gerade innerhalb der babylonisch-assyrischen Kultur der magische Zauberglaube gewann, zu einem nicht geringen Teil in dieser Unnahbarkeit der babylonischen Himmelsgotter seine Wurzeln hat.

#### 5. Die Götter der Ackerkultur.

### a. Hauptstadien der Entwicklung.

Wenn es als ein allgemeines Prinzip mythologischer Entwicklung gelten kann, daß nicht die Götter den Kultus, sondern daß der Kultus die Gotter geschaffen hat, und daß demnach Kulthandlungen und Kultfeste bestehen, wo es Gotter im eigentlichen Sinne des Wortes noch nicht gibt, so liefern die Vegetationskulte ınsofern einen augenfalligen Beleg für dieses Prinzip, als sie in ihren ursprünglichen Formen noch vorwiegend Damonenkulte sind, daher denn auch nach einem auf diesem Gebiet allgemeingültigen Gesetz in den späten, in Aberglauben und Brauch zurückgebliebenen Rudimenten solcher Kulte die Ackerdamonen oder verblaßte Erinnerungen an sie die dauerndsten sind¹). Diese Rückkehr zum Anfang, die natürlich durch das allmähliche Schwinden der ursprünglichen Motive, von dem sie begleitet ist, ihren eigenartigen Charakter gewinnt, eiklait sich unschwer aus zwei, alle diese Entwicklungen begleitenden Bedingungen: aus der Macht, mit der sich vor andern das Pflanzenwachstum und die mit diesem Wachstum zusammenhangenden Regen- und Wolkenerscheinungen der Beachtung aufdrängen, und aus der Beharrungstendenz, die gewohnheitsmaßig geübten Handlungen — und zu solchen gehoren ja vornehmlich die regelmäßigen Kulthandlungen - innewohnt. Diese Regel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. Bd. 4<sup>2</sup>, S. 503ff.

gilt aber mehr als von allen andern spezifischen Kulten, welche die fortschreitende Kultur hervorbringt, von den Ackerkulten, und sie übt hier eine um so größere Macht aus, da die Ackerkultur den ersten größeren Schritt zur Kultur überhaupt bildet, so daß bei ihr die Einflüsse des der Ausbildung der Göttervorstellungen vorausgehenden Damonenglaubens noch am stärksten wirksam sind. Darum bieten nun diese Kulte besonders wichtige Dokumente für die Entwicklungsgeschichte der Kultgotter überhaupt, an der die Vegetationskulte einen vor andern hervorragenden Anteil nehmen. Auch sind sie es, in denen sich diese Entwicklung, wenn wir die Vergleichung geographisch und zum Teil auch wohl zeitlich weit abliegender, aber innerlich verwandter Kulturbedingungen zu Hilfe nehmen, annähernd lückenlos verfolgen läßt.

Die nachste Ubergangsstufe nehmen hier, von diesem rein volkerpsychologischen Standpunkte aus betrachtet, ohne Frage jene Pueblovolker ein, bei denen, wie bei den Navajo und zumeist wohl auch noch bei den Zuñi, die Himmelsgotter neben den in und auf dem Ackerboden tätigen, vornehmlich tiergestaltigen Vegetationsgeistern, den Regendamonen und den hinter diesen verborgenen schutzenden Ahnengeistern mehr als unbeteiligte Zuschauer denn als mittatige Machte erscheinen (S. 58). Einen Schritt weiter führen schon die sogenannten Katschinazeremonien der Hopi in Alizona. Wohl besitzen auch diese Katschinas, die in den Prozessionen und Tanzen dei Wintersonnenwende von Kultgenossen unter Fuhrung ihrer Schamanen oder Priester dargestellt werden, noch durchaus den Charakter von Wachstumsdamonen. Aber die Zeremonien sind zugleich an den Lauf der Sonne gebunden, der Anfuhrer ihrer beim Aufgang der Sonne von Osten her nach dem Festplatz sich bewegenden Prozession wird selbst als Sonne begrüßt. Unverkennbar schimmert hier die Vorstellung eines Zusammenwirkens der Damonen des Bodens und der Wolken und der diesen beistehenden Ahnen mit den immerhin noch mehr als Damonen denn als Götter gedachten Himmelswesen durch<sup>1</sup>). Einen wesentlichen Schritt weiter reichen die oben näher geschilderten Ackerkulte der Cora, in denen auf der Grundlage einer, wenn auch im ganzen rückgebildeten

<sup>1)</sup> Fewkes, Journal of American Ethnol., I, 1891, p. 18ff.

alten Kulturüberlieferung die Vorstellung einer durch Tiere, und durch geheiligte Blumen vermittelten Herrschaft der Himmelswesen hervortritt (S. 73f.). Was zur Entstehung eigentlicher Himmelsgotter hier noch fehlt, das ist nur die volle Vermenschlichung der Himmelswesen, und darin besteht zugleich der Rückgang dieser Kulte gegenüber denen der alten Mexikaner. Darum werfen nun aber diese Feste der Cora nicht nur auf die Überlieferungen, die uns von den Mexikanern erhalten geblieben sind, sondern auch auf die verwandten Erscheinungen in manchen Vegetationskulten der Alten Welt ein überraschendes Licht.

Suchen wir demnach unter diesem Gesichtspunkt, die zerstreuten und zumeist nur als Rudimente zurückgebliebenen Vorstellungen zu einer zusammenhangenden Entwicklung ergänzend, das Auftreten der Gotter in den Vegetationskulten in eine der oben geschilderten allgemeinen Entwicklung der Kultgotter entsprechende Stufenfolge zu bringen, so scheiden sich hier deutlich drei Stadien dieser Entwicklung. Im ersten dieser Stadien beteiligen sich die Gotter selbst an den dem Sprossen und Wachsen der Saat bestimmten Kulten, indem sie in den Kreis der auf dem Ackerboden tatigen Dämonen treten, von diesen kaum anders als durch ihre himmlische Abkunft verschieden, infolge dieser hoheren Abkunft aber mehr und mehr die Herrschaft gewinnen. zweiten Stadium kehren dann in dem Maße, als der Charakter des übermenschlichen Wesens der Gottheit zur Ausbildung gelangt, die Vegetationsgotter wieder zum Himmel zuruck: sie sind nun nicht mehr selbst direkte Teilnehmer der Ackerkulte, sondern sie wirken aus ihren uberirdischen Wohnstatten durch die unbegienzte Zaubermacht, die ihnen zu Gebote steht, auf die Damonen der Vegetation, die Wolken- und Regengeister, die Quellen und Flüsse und die im Boden selbst tatigen Zeugungsdamonen ein. Indem endlich diese Erhabenheit der Gotter mehr und mehr die Vorstellung ihrer Macht steigert und damit ihr Einfluß weit über die Ackerkulte hinaus auf alle Gebiete menschlichen Lebens übergreift, geht dieses zweite in ein drittes Stadium über. Die Gotter werden aus Teilnehmern am Kult selber zu Objekten des Kultus: die Kultgemeinschaft wendet sich unmittelbar an sie, um ihre magische Wirkung auf die Vegetation und auf die Naturmächte, die diese fordern, besonders auf den dazu notwendigen Wechsel von Regen und Sonnenschein zu erflehen. Das erste dieser Stadien ist zugleich die Zeit des beginnenden Anthropomorphismus, das zweite bezeichnet den Höhepunkt desselben, das dritte bereitet den Ubergang der menschenähnlichen in die übermenschlichen Gotter vor. In gleichem Maß, als dabei die Macht der Gotter und die Ehrfurcht vor ihnen sich steigert, treten aber die Damonen zurück. Spielen sie im ersten dieser Stadien noch die Rolle von hilfreichen Genossen der Gotter, so werden sie im zweiten ihre Diener, um im dritten, wo die Zaubermacht der Gotter machtig genug ist, der Natur selbst ohne solche helfende Zwischenwesen zu gebieten, schließlich ganz zu verschwinden. Natürlich gehen aber alle diese Stufen allmählich und stetig ineinander über, derart, daß die folgenden immer zugleich Reste der vorangehenden bewahren. Nachdem auch die Vegetationsgotter in einer über diesen Gebieten materieller Notdurft crhabenen Gottesidee ihr Ende gefunden haben, bleiben endlich jene Rudimente alter Ackerdamonen allein noch übrig.

Bringt es hiernach eben jene Steigerung der Erhabenheit der Gotter, welche das treibende Motiv für die sich wandelnde Bedeutung ist, zugleich mit sich, daß diese Klasse der Gotter im Ganzen der religiosen Entwicklung ein vergängliches Dasein hat, so ist nun aber ihre Entstehung um so wichtiger für die Entstehung der Gottesidee überhaupt. Denn wie die Kultur des Bodens der eiste Schritt zur Kultur in der eigentlichen und zugleich allgemeinsten Bedeutung des Wortes ist, so bilden die Ackerkulte das erste Kultgebiet, das nicht bloß vorübergehenden, sondern daueinden Beduifnissen dient. umspannen das Leben des in die Kultur eintretenden Menschen von Jahr zu Jahr mit ihrem Wechsel von Saat und Ernte, von Sommer und Winter, Gegensätze, die mit dem Wechsel von Wachen und Schlaf, von Geburt und Tod durch natürliche Verwandtschaft verbunden erscheinen. Denn alle diese Analogien samt den an sie geknüpften Affekten von Furcht und Hoffen sind dem Naturmenschen nicht Bilder, sondern Wirklichkeiten. Die Gotter selbst sinken in Schlaf, wenn nach der Ernte die winterliche Natur erstarrt, und

dieser Schlaf ist zugleich der Tod, dem die mütterliche Erde wie die matter scheinende Sonne anheimfällt, um im nachsten Jahr nicht nur zu neuem Leben, sondern als eine neue Erde und eine neue Sonne zu erwachen. Wenn der Primitive im Wechsel von Tag und Nacht nicht selten einen Vorgang sieht, bei dem zuerst die Sonne die Sterne verschlingt, um dann wieder zu Sternen zertrümmert zu werden, so verlegt die Ackerkultur ein ähnliches Bild in den Wechsel der Jahreszeiten, an den nun Gunst und Ungunst der Gotter und damit Glück und Unheil gebunden sind. Freilich müssen dazu auch die alten Dämonen noch hilfreich sein, die ebenso wie die Götter im Wechsel der Zeiten sterben müssen, um wieder aufzuleben, wie das schon geschah, ehe es noch Gotter gab. Gerade da, wo die Ackerkulte auf ihrem Höhepunkt angelangt sind, gehen daher Gotter und Damonen leicht ohne bestimmte Grenze ineinander uber. Immerhin bringt es der Himmelsursprung der Gotter schon dort, wo sie noch zwischen Gestirnsdamonen und anthropomorphen Gottern die Mitte halten, mit sich, daß sie mehr und mehr die Herrschaft über die niederen Vegetationsgeister gewinnen. Vor allem aber ist es ein Merkmal, das beide Reiche, das irdische und das himmlische, trotz des Wandels zwischen Geburt und Tod, an den gerade in den Vegetationskulten selbst die Götter gebunden bleiben, voneinander scheidet. Die Damonen werden neu geboren. Sie verlassen mit den geernteten Früchten das Feld, und wenn nach der Ernte die letzte Garbe auf dem Felde zurückgelassen wird, um auf den Acker einen Zauber für das nächste Frühlahr zu legen, so will diese Handlung nicht die toten Ahren selbst neu beleben, sondern einen von ihnen unabhängigen Flurgeist dem Boden eihalten. Nicht selten stirbt aber auch dieser Flurgeist bei der Ernte, und jene Handlung soll nun magisch die Entstehung eines neuen bewirken<sup>1</sup>). Sind dagegen die Himmelsgötter, zu deren Umkreis auch die zuweilen, wie wir sahen, zugleich in dem Mond verkörpert gedachte Erde gehort, zu Vegetationsgöttern geworden, so werden nun nicht neue Gotter geboren, sondern alte Gotter neugeboren. In diesem Sinne besitzen daher schon die Vegetationsgotter Unsterblichkeit, wenn auch noch keine ewige Jugend, wie sie der spatere, von den

<sup>1)</sup> Mannhardt, Antike Wald- und Feldkulte usw., S. 166f.

Ackerkulten unabhängiger gewordene Gottermythus den Gottern verleiht; oder sie besitzen diese Eigenschaft doch nur in bedingter Weise: ihr Leben oszilliert unaufhorlich zwischen Jugend und Alter, und das Alter führt für sie, wie für den Menschen, die Notwendigkeit des Todes mit sich, nur daß bei ihnen der Tod bloß ein Ubergangszustand ist, aus dem sie zu neuer Jugend erwachen. Zu diesem Erwachen mitzuwirken, das wird aber nunmehr der Hauptinhalt der Vegetationskulte; und durch die auf eine solche Erneuerung der Gotter abzielenden Zauberriten gewinnen diese Kulte ihren eigenartigen, von denen der Vegetationsdamonen wesentlich verschiedenen Charakter. Bestehen die letzteren zu ihrem wesentlichsten Teile in Handlungen, bei denen die Kultgenossen selbst durch ihre die befruchtende und zeugende Tatigkeit der Dämonen nachahmenden Handlungen, Umzuge der Regenmasken, Phallustanze und andere orgiastische Riten jene anzufeuern suchen, so bewegen sich die Kulte der Vegetationsgotter vielmehr in Nachahmungen des an das Erwachen und Aufblühen sowie an den endlichen Tod der Natur gebundenen Lebens der Gotter. So tritt hier der im allgemeinen gleichformigeren, in der Wiederholung nachahmender Handlungen bestehenden damonischen Seite der Ackerkulte der ungleich mannigfaltigere, in einem Zyklus sich ablosender Vorgänge gegliederte Verlauf der Gotterkulte gegenuber. Beide Kultformen greifen dann freilich ebenso ineinander ein, wie die Grenzen zwischen Gottein und Damonen selbst fließende sein konnen. Im ganzen scheiden sich aber doch beide Gebiete deutlich genug, um die Kulthandlungen selbst als charakteristische Unterschiedsmerkmale zwischen Damonen und Gottern erscheinen zu lassen.

Zugleich liegt jedoch in jener Bindung des Lebens der Vegetation an das Leben der Gotter der Antrieb zur Bildung einer eigenartigen Gottersage, die zwar da und dort noch mit primitiveren kosmogonischen Mythen zusammenfließt, durch die zwischen Leben und Tod wechselnden Schicksale der Götter aber der Heldensage ungleich verwandter ist, wahrend sie außerdem eben durch diese Verbindung mit den Vegetationskulten selbst kultische Bedeutung gewinnt. Damit gibt sie die Grundlage, auf der sich

weiterhin die, wie wir sehen werden, mächtig in die religiose Entwicklung eingreifende Kultlegende erhebt. Indem diese Gottersagen in dem Wechsel zwischen krafterfüllter Jugendlust und trauerndem Hinsterben jenen spezifischen Charakter gewinnen, den das Leben der außeren Natur ihnen mitteilt, erblickt der Mensch das eigene Schicksal, das einen Teil dieses Lebens ausmacht, unter dem Bilde des Schicksals der Gotter. Gleichwohl erscheint ihm auch dieses Spiegelbild wiederum nicht als Bild, sondern als Wirklichkeit. So vollendet sich hier die Vermenschlichung der Naturgötter, indem die Gottersage mit den menschlichen Schicksalen auch die menschlichen Gefühle und Leidenschaften auf die Gotter hinübertragt. Damit werden die Gotter zu idealen Personlichkeiten, die an den menschlichen Schicksalen zuerst mitfühlend, dann mitleidend teilnehmen, um schließlich durch ihr eigenes Leiden den Menschen aus seinem Leid zu erlösen. Auf die Bedeutung dieser religiosen Katharsis werden wir im Folgenden zurückkommen. Hier mußte ihrer nur als des bedeutsamsten Zeugnisses fur jene den Vegetationskulten von Anfang an immanente Entwicklungsfahigkeit gedacht werden, die sie anfänglich zu Tragern der niedersten, noch ganz mit primitivem Damonenglauben verwebten Gottervorstellungen macht, wahrend sie, darin dem wunderbaren und doch streng gesetzmäßig erfolgenden Aufbluhen der Saat, die sie schutzen, vergleichbar, schließlich die hochste bis dahin erreichte Form der Gottesidee aus sich hervorgehen lassen.

## b. Unmittelbare Teilnahme der Götter am Kult. Altmexikanische Ackerkulte.

Unter den oben bezeichneten drei Stadien, innerhalb deren sich die Ackerkulte vor diesem letzten Ubergang, der sie ihrer Heimat, dem Ackerboden selbst, entfremdet, bewegen, ist uns nun das erste, das der unmittelbaren Teilnahme der Gotter am Kult, in seinen Anfangen schon oben begegnet. Ein charakteristisches Bild bieten hier die altmexikanischen Ackerkulte nach den hauptsachlich von K. Th. Preuss auf Grund der Uberlieferungen und der Vergleichung mit den durch Beobachtungen innerhalb der heutigen Einflußsphare ehemaliger aztekischer Kultur ge-

Im Frühling, wo die Damonen des wonnenen Aufschlüsse<sup>1</sup>). Bodens sich zu regen beginnen, kam die Mond- und Erdgöttin beide fallen, wie noch heute bei den Cora und Huicholindianern, zusammen - vom Himmel herabgestiegen. Sie wurde bei den Frühlingsfesten durch ein junges Mädchen dargestellt, dessen Kleidung und Embleme teils an den Mond, teils an den Mais erinnerten, daher es auch als die Verkorperung der jungen Maisgottin angesehen wurde. Bei dem Erntefest trat dann eine altere Frau an ihre Stelle, über deren Haupt sich reife Maisbündel erhoben und deren Kleid mit zahlreichen Mondbildern geschmückt war. Diese gealterte Malsgottin, die als identisch mit der mexikanischen Gottermutter Tettoinnan galt, starb bei der Ernte, um zum Himmel zurückzukehren und im nachsten Frühling neu zu erstehen. Ihr Todesopfer bildete daher den Hauptteil der Zeremonien des Erntefestes. Ein Priester nahm sie auf den Rucken, dann wurde ihr der Kopf abgeschlagen, so daß jener von ihrem Blut überstromt wurde. Endlich wurde ihr die Haut abgezogen und mit dieser der Priester umkleidet, der so durch das Blut und die Korperbedeckung zum Vertreter der Göttin geworden war. Als solcher verfügte er sich zur Pyramide des Sonnengottes Uitzilopochtli, des hochsten Gottes der Mexikaner, damit mit diesem die Erdmutter sich von neuem vermahle, um dann, zum Himmel zurückgekehrt, während des Winters den neuen Maisgott zu gebären. Dieser Opfertod des die Gottermutter darstellenden Weibes ist, wie Preuss mit Recht bemerkt hat, sicherlich kein Opfer im gelaufigen Sinne des Worts. Das mit dem Emblemen der Gottermutter geschmuckte Weib ist selbst zur Gottermutter geworden, ebenso wie der von ihrem Blut überströmte und mit ihrer Haut bekleidete Priester während der Zeremonien, die er ausführt, die Natur der Gottin angenommen Mit dem Erloschen der Triebkrafte des Bodens sterben auch die Vegetationsgotter, aber sie empfangen zugleich die Kraft ihrer kunftigen Wiederbelebung. An diesen doppelten Zauber ist das

K. Th Preuß, Archiv fur Anthropologie, F. Bd. 1, 1903, S. 129ff.
 Globus, Bd. 86, 1904, S. 110ff.; Bd. 87, 1905, S. 140ff. Neue Jahrbucher fur das klass. Altertum, Bd. 18, 1906, S. 161ff. Zeitschrift fur Ethnologie, 1910, S. 793ff Mitteilungen der Anthropolog. Ges. in Wien, I, 1903, S. 164ff.

Gedeihen der künftigen Saat und Ernte gebunden. Nicht den Gottern wird geopfert, sondern die Gotter opfern sich, aber dies geschieht unter der Voraussetzung jener Unsterblichkeit, die den Gott von dem Menschen und im wesentlichen auch von dem vergänglicheren Ackerdamon unterscheidet, und die in der unveränderlichen Wiederkehr der Himmelserscheinungen ihre Quelle hat. Als Maisgottin stirbt die Gottermutter auf Erden, um als Mondgottin am Himmel weiterzuleben und so aus sich wieder die künftige Maisgöttin zu erzeugen. Darum gilt das Opfer nicht ihr, sondern sie opfert sich selbst, um ihre eigene Wiedergeburt und damit ein erneutes Reifen der Früchte möglich zu machen. Der Priester aber, der die Gottin in der sie darstellenden Frau totet, vollzieht damit ebenso den eigenen Willen der Göttin wie den der ihr dienenden Kultgemeinde, die dieser Tat als des Zaubers bedarf, der ihre Felder auch kunftig fruchtbar machen wird. So begreift man wohl, daß es zwar nach der Uberlieferung unter den Herrschern Mexikos wie Perus, in welchem Lande nicht minder diese blutigen Menschenopfer die Ackerkulte begleiteten, einzelne gegeben hat, die sie zu beseitigen suchten, daß aber diese Bemuhungen gegenüber der Leidenschaft, mit der das Volk an ihnen festhielt, erfolglos blieben.

Aus dieser Verbindung des an die unentbehrliche Brotfrucht gebundenen Erhaltungstriebes mit dem unerschütterlichen Glauben an die Vegetationsgötter erklart sich die Haufung und Steigerung der Mordzeremonien, aus denen sich die Vegetationskulte dieser Volker zusammensetzten. Hier kam dann zugleich die Vielheit der Gotter, denen eine Teilnahme an dem Blühen und Gedeihen der Feldfrucht zugeschrieben wurde, zu Hilfe. Jene Haupthandlung, die in der Ankunft der Fruhlingsgottin, ihrer Umwandlung zur Maisgottin und schließlich ihrem Tod und der Vorbereitung zu ihrer Wiedergeburt sich abspielte, bildete so in der Reihe dieser Kultfeiern einen Rahmen, in den eine Menge einzelner, ihrem allgemeinen Charakter nach verwandter Akte sich einfügte. So wurden neben Sonne und Mond besonders auch der Morgen- und Abendstern sowie die Himmelsrichtungen mit dem Mais in Beziehung gebracht. Unter diesen die Haupthandlung umgebenden grausamen und blutigen Opferszenen fiel aber, im Gegensatz zu dem Opfertod der Göttermutter, die Mehrzahl auf die Zeit des Frühlingsfestes. Die mit sexueller Erregung verbundenen Affekte der Frühlingsfeste steigerten hier die blutdürstige Grausamkeit der Kulte. An die Prozessionen der phallustragenden Priester und die orgiastischen Tänze der Kultgenossen schlossen sich dann als Kulminationspunkte des Festes die Menschenopfer. Auch in diesen erblickte man Selbstopferungen der Gotter. Ursprünglich mochten es wohl Priester gewesen sein, die als die berufsmäßigen Vertreter der Gottheit zu diesem Dienst ausersehen waren. In der Zeit, in die die Uberlieferung zurückreicht, hatte sich der Priesterstand dieses Vorrechtes begeben: Kriegsgefangene hatten nun die Gotter zu vertreten. Dazu bedurfte es freilich der vorbereitenden Heiligung. In der dem Fruhlingsfest vorangehenden Zeit wurden sie als Gotter verehrt: damit waren sie selbst zu Inkarnationen der Gottheit geworden. wurden abgehautet, um mit der abgezogenen Haut andere Menschen, denen diese ubergehängt wurde, zu heiligen. Das Herz wurde ihnen ausgeschnitten, um die Priester, die das Blut und das Fleisch des Gottes genossen, selbst zu vergottlichen. Wurde dann der gleiche Ritus mit einem ein Herz darstellenden Backwerk wiederholt, so darf man wohl vermuten, daß dies ein Auskunftsmittel war, durch das man die gleiche sakramentale Heiligung einem großeren Kreis von Kultgenossen zuganglich machen wollte. So schließt sich hier an die Selbstopferung des Gottes als ein weiterer, eng damit verbundener Akt das Essen des Gottes, beides sakramentale Handlungen, die, wenn auch mit manchen Wandlungen, über fast alle Kulturvolker verbreitet sind. Ihre Grundlage bilden aber, so viel sich erkennen läßt, überall die Ackerkulte; und hier sind nun die mexikanischen Uberlieferungen vor andern geeignet, nicht nur die ursprünglichen Motive dieser für die spätere Entwicklung des Opfers überaus wichtigen Erscheinungen, sondern auch ihre Entstehung aus noch älteren Zauberriten erkennen zu lassen. Insbesondere ist die alte Vorstellung, daß neben dem Blut das Herz der Sitz des Lebens sei, unverändert in diese Heiligungskulte über-Daneben steht die andere, daß in das Bild, das herzformige Gebäck, die Kraft des Gegenstandes selbst übergehe; und zu jenen Hauptsitzen des menschlichen wie des gottlichen Lebens

tritt die den Korper bedeckende Haut, an die noch einmal die Kraft des ganzen Korpers gebunden ist. Mag auch die letztere Vorstellung anderwarts nicht zur Ausbildung gelangt sein, so ist sie nicht minder bezeichnend für die Gesamtanschauung dieser mythologischen Stufe. Bei aller Verwandtschaft aber, die diese Frühjahiskulte in einem Teil ihrer blutigen Opfer mit denen der Erntefeste bieten, ist doch der Sinn des Opfers hier und dort ein wesentlich verschiedener. Das Herbstopfer will die künftige Wiedergeburt der sterbenden Vegetationsgötter und der ihnen dienenden Damonen vorbereiten, die Totung der Maisgottin ist zu dieser Wiedergeburt notwendig. Darum beschrankt sich aber auch dieses Opfer auf diese, in deren Leben und Sterben sich das Leben und Sterben der Pflanze wiederholt. Die jugendliche Maisgottin wird natürlich nicht geopfeit. Ist doch auf ihr Leben und Wachsen aller Hoffnung genichtet. Wohl aber werden die ubrigen Gotter im Fruhling als Teilnehmer des ekstatischen Festjubels gedacht, der die Hoffnung auf dies kunftige Gedeihen der Saat begleitet, und so steigert sich in ihnen der ekstatische Wahnsinn zu jenem Selbstopfer, aus dem auch sie als Gotter neu erstehen, durch das sie aber zugleich den Kultgenossen Leben von ihrem eigenen göttlichen Leben mit-Darum wiederholt sich hier dasselbe, was uns schon bei teilen. den wesentlich noch auf der Stufe der Damonenkulte stehenden Vegetationsfesten der Pueblosvolker begegnet ist: die Ackerkulte werden zu Tragern der verschiedensten anderen Kulte, der Ahnenkulte, der Mannbarkeitsfeste, endlich und vor allem der Krankenheilungen. Bei den Mexikanern war es, wie berichtet wird, besonders die Haut der geschundenen Gotter, mit der der Kranke umkleidet wurde, um ihn zu heilen.

Auch in der Alten Welt hat es an Vegetationskulten nicht gefehlt, die in ihren wesentlichen Zugen mit diesen Kulten der Mexikaner übereinstimmten; und daß sie dereinst eine weitere Verbreitung hatten als in späterer, historischer Zeit, kann wohl nicht zweifelhaft sein. Vor allem die Kulte der phrygischen Kybele und ihres Sohnes Attis, der phonikischen Astarte, endlich des ursprunglich gleichfalls offenbar semitischen Adonis gehören hierher. Preuß hat darauf hingewiesen, daß die Delphischen Fruhlingsfeste des

Dionysoskults, bei denen als Manaden und Thyiaden verkleidete Weiber in rasendem Fackeltanz von den Bergen herabkamen, junge Tiere zerstückelten, ihr Fleisch verzehrten und die Reste umherwarfen, in der blutigen Wildheit dieses Kultus an die mexikanischen Fruhlingsfeste, und daß nicht minder die Phallophorentänze des griechisch-italischen Mimus und der attischen Komodie an die Tanze der ahnlich ausgestatteten Fruchtbarkeitsdamonen der Mexikaner erinnern. Zugleich erscheint aber hier das Zerfleischen der Tiere durch die rasenden Thyiaden als eine Wiederholung des Mythus von der Zerstückelung des Dionysos Zagreus durch die Titanen, eines Mythus, der moglicherweise eine marchenhafte Umformung der einstigen Selbstopferung des Gottes ist1). Auch darin endlich sind alle diese Mythen einander verwandt, daß in der Begleitung der Gotter die Damonen nicht fehlen. Insbesondere ist es diese Dumonenbegleitung der Gotter, in denen sich die Wirkungen spiegeln, die Himmel und Erde zusammen auf das Gedeihen der Feldfrüchte So bilden die Korybanten, Kureten und Daktylen des Idagebirges das Geleite der Kybele, und ahnlich folgen dem Dionysos Manaden und Bakchen, Satyrn und Silene auf seinen Wanderzugen. Der Gott, der von Ort zu Ort zieht, um seinen Segen zu spenden, hat aber mit dieser Wandereigenschaft auf griechischem Boden zugleich die Bedeutung eines eigentlichen Vegetationsgottes allmahlich eingebußt: er ist zum erlosenden, die Menschen von der Not des irdischen Daseins befreienden Jenseitsgott geworden, der von seinem einstigen Beruf nur noch den des Weingottes zuruckbehalten hat, des Beschutzers der Frucht, die schon auf Erden für kurze Zeit dem Bedruckten die Seligkeit schafft, die der Myste von einem künftigen Leben erhofft.

## c Die Himmelsgötter als Beherrscher der Ackerdamonen.

Ist das Stadium der Entwicklung, auf welchem die Vegetationsgotter selbst als Mithandelnde in den Ackerkulten erscheinen, bei den Volkern der Alten Welt im allgemeinen nur teils in umgewandelten Formen, teils in einzelnen Rudimenten zu finden, so bieten

<sup>1)</sup> Preuß, Neue Jahrbucher der Philol. Bd. 18, 1906, S. 171 ff.

dagegen die religiosen Überlieferungen der großen Kulturvolker des alten Orients ausgepragte Beispiele des zweiten Stadiums der oben skizzierten Entwicklung Die Gotter gelten hier als weit erhaben uber die irdische Welt. Sie bewahren vor allem in jenem Stadium, das, wie der babylonische und teilweise der agyptische Götterhimmel, noch vollig von dem Gestirnkult beherrscht ist, ihre himmlischen Sitze. Hochstens die Unterwelt, die aber wesentlich noch durch den Nachthimmel reprasentiert ist, fordert ihre eigenen Gotter; und auch dann ist es der Morgen- und Abendstern, bei den Babyloniern die Verkorperung der Gottin Istar, die den Verkehr zwischen beiden Gebieten vermittelt. Dagegen beherrschen vor allem die Gotter der großen Gestirne, der Sonnengott und die Mondgottheit, die irdische Welt von ihren himmlischen Wohnsitzen aus. Als Mittel, diese Herrschaft auszuüben, steht ihnen aber die in die Ferne reichende Zauberkraft ihres Willens zu Gebote. Durch diese regieren sie, wie die Ordnung der Welt uberhaupt, so insbesondere auch die Damonen der Flur und die Wolken-, Regen- und Quelldamonen, damit sie zu geeigneter Zeit auf das trocken hegende Feld ihre befruchtenden Wasser ergießen. So nimmt mit dieser Entfernung der Gotter ihre Macht über das Gedeihen der Felder nicht ab, sondern zu: nicht nur weil diese Macht um so gewaltiger erscheint, je weniger hier die Gotter direkt an der Arbeit des Pflugers teilnehmen, sondern weil nun die niedereren und kleineren Ackerdamonen gegenüber den gewaltigen selbst schon den Gottern verwandteren der Überschwemmung und des strömenden Regens zurucktreten. Denn eben wegen dieser naheren Verwandtschaft des Wesens wendet sich der Gott mit seinem Gebot nicht an iene kleinen Damonen der Ackererde, sondern er befiehlt den Wolken und den Flüssen ihre Schleußen zu offnen. Diesem Wechsel der Anschauungen über die Hilfe der Götter folgen dann die entsprechenden Veränderungen des Kultus. Nicht die Regendamonen werden jetzt mehr beschworen, den durstenden Feldern Erquickung zu bringen, sondern die Gotter, die den Wolken gebieten. Damit verlieren zugleich die Vegetationskulte einen Teil ihres eigenartigen Charakters, welcher eben an jene direkte Mithilfe der Gotter gebunden war. Sie ordnen sich dem Kultus überhaupt unter, der in Beschworungsformeln und Opfern die Hilfe der Götter in allen Angelegenheiten des menschlichen Lebens zu gewinnen sucht.

Keine Kultur der Welt bietet wohl diese Form der Vegetationskulte, soweit wir uns ihr Bild besonders aus der Hymnenliteratur zu rekonstruieren vermögen, deutlicher ausgeprägt als die baby-Den Naturbedingungen des Zweistromlandes lonisch-assyrische. mit seinem Wechsel zwischen versengendem Sonnenbrand und weithin sich erstreckenden Uberschwemmungen zur Regenzeit steht hier in der Alten Welt hochstens noch das ägyptische Nildelta als ein ahnlich zur Ackerkultur bevorzugter und damit den Ackerkulten gunstiger Boden gegenüber. Doch mag es sein, daß die Tierwelt Agyptens und vor allem die in der Überschwemmungszeit sich regende amphibische Fauna auf den Gotterkult überhaupt eingewirkt hat; jedenfalls lassen die tierkopfigen Götter der altesten Zeit ein innigeres Zusammenwirken von Gottern und Damonen als in den vorderasiatischen Ackerbaulandern vermuten. aber haben die ägyptischen Ackerkulte unter der Herrschaft, die hier frühe schon die Toten- und Ahnenkulte gewannen, eine Umwandlung erfahren, die auch anderwarts so mannigfach eingetreten ist, daß ihr wahrscheinlich für eine gewisse Stufe der religiosen Entwicklung allgemeingültige Bedeutung zugeschrieben werden darf. Diese Umwandlung entsprang eben aus der Verbindung der Ackerkulte mit den Totenkulten. Mochte sie zupachst vielleicht nur eine außerliche gewesen sein, wie das die Vegetationsfeste der amerikanischen Halbkulturvolker noch heute zeigen, indem hier bei dem Ackerfeste, als der wichtigsten Gelegenheit, welche die Stammesgenossen in großerer Zahl zusammenfuhrt, neben anderm insbesondere auch der Ahnen gedacht wird, in Ägypten hat der ursprunglich vor allem den Königen geweihte, dann aber auf weite Kreise sich ausdehnende Totenkult die Herrschaft über alle andern Kulte gewonnen. Aus seiner Verschmelzung mit den alten Vegetationszeremonien ist dann hier der fast alle andern religiosen Interessen verdrangende Unsterblichkeitsglaube erzeugt worden, in welchem die alten Motive des Jahreswechsels nur noch in der unbestimmten Assoziation mit Tod und Wiedergeburt der Natur nachwirken mochten, bis sie endlich durch die Verselbständigung der Totenkulte ganz verschwanden.

Ungleich länger hat offenbar bei den vorderasiatischen Kulturvolkern die Beziehung der Gotter zur Kultur des Bodens ihre Bedeutung bewahrt. Sie tritt uns in den altbabylonischen Hymnen und Beschworungen schon in den Anreden an die Gotter entgegen, unter denen bei den im Kultus vorherrschenden, einem Ea, Marduk, Nimb, der Titel des »Herrn der Quellen« selten fehlt. Marduk insbesondere, der Herr der Gotter, wird der »Lenker der Flüsse in den Gebirgen« genannt, »der die Quellen aufschließt und die Wasserläufe regelt«. Doch, wie das Streben, so viele Gotter als moglich zu Helfern in der Not des Lebens zu gewinnen, jenen Polymorphismus der Götter hervorgebracht hat, der jedem der im Kultus gefeierten neben andern Sternen vor allem auch die Sonne, wenn auch nur in irgendemer Periode ihres Tages- oder Jahreslaufs, als Sitz zuweist, so werden, da das Gedeihen der Feldfrucht an das Zusammenwirken von Regen und Sonnenschein gebunden ist, die Himmelsgotter vornehmlich als Beschützer der Vegetation zu Sonnengottern. In gleichem Maße aber ist die Herrschaft uber den Ackerboden nicht mehr das Amt spezifischer Gotter, sondern jede der Gottheiten, die sich in die Herrschaft uber die gegenwärtige Weltordnung teilen, konnen angerufen werden, selbst der Unterweltsgott Nergal, der als der Gott der Seuchen und Fieber erzeugenden Mittagssonne, wenn nicht um Hilfe, so mindestens um Schonung dei Saat angerufen wird<sup>1</sup>). Indem der Regen, das Gewitter, die Quellen und Flusse der Herrschaft der Gotter, insonderheit des hochsten unter ihnen, des Sonnengottes, unterstellt werden, treten aber die Damonen zurück. Auch der Zauber- und Vorzeichenglaube wendet sich im letzten Grunde an die Gotter, die man durch den Zauber günstig zu beeinflussen. und deren Beschlüsse man, sei es aus direkt von ihnen veranlaßten Himmelszeichen, sei es auf magischem Wege, durch Opfer-

<sup>1)</sup> Vgl hierzu die Sammlungen babylonischer Hymnen bei Zimmern, Beitrage zur Kenntnis der babylonischen Religion, 1901, und Jastrow, Die Religion Babyloniens und Assyriens, I, S. 393ff. Eine charakteristische Ergänzung dieser dem offiziellen Kult zugehorigen Hymnenliteratur bildet die Fulle der im alltaglichen Leben, aber auch in den Mitteilungen der Astrologen an den Konig wohl die Hauptrolle spielenden himmlischen Vorzeichen, unter denen die der Sonne für die wichtigsten gehalten wurden (Jastrow, a. a. O. II, S. 415 und bes. 577ff).

schau, Vogelflug und andere Merkmale zu erkunden sucht. Nun mag freilich in der gewohnheitsmaßigen Benutzung solcher Hilfsmittel dieser Gedanke fruhe schon verschwunden sein. Immerhin kann die astrologische Zeichendeutung den ursprünglichen Damonenglauben zu ihrem Teil verdrängt haben, indem sie an die Stelle selbständig wirkender Naturgeister ein ratselhaftes Zufallsspiel setzte, hinter dem immer noch ein zwar verblaßter, aber in der Rückbeziehung dieser schablonenmaßig angewandten Zeichen auf die Sterne erkennbar gebliebener Himmelskult stand.

# 6. Die Götter der einzelnen Kulturgebiete.

a. Übergang der Himmelsgotter in Weltgotter. Schutzgotter für Ackerbau und Viehzucht

Sind es die eigenartigen Natur- und Kultuibedingungen des Zweistromlandes, die zusammen mit der unter ihrem Einfluß fruh entstandenen Pflege der Sternkunde die Heirschaft der Gestirngötter über die Ackerkulte begunstigten, so erscheint es nun verstandlich, daß bei einer mannigfaltigeren Gestaltung des Lebens und seiner Bedürfnisse auf einer sonst im allgemeinen gleichen Kulturhohe die Himmelsgotter zwar ihre Voiherrschaft behaupten, daß aber doch neben ihnen auch den anderen Naturmachten teils in Gestalt der alten, unpersonlichen Naturdamonen, teils in der Form neuer, den himmlischen Wesen zur Seite tietender Gottheiten, die in Gebet und Opfer verehrt werden, ein weiter Raum in Mythus und Kultus eingeraumt wird. Hier bieten Indien und Iran typische Beispiele einer unter solchen Bedingungen wachsenden Vielgestaltigkeit der Gotterwelt. Von elf Gottern, die im Himmel, elf, die auf Erden sind, und elf, die im Wasser wohnen und Opfer annehmen, redet der Rigveda (RV 1, 139, 11). Uber allen diesen Regionen der Welt stehen also Kultgotter, denen damonische Wesen, wie die Gefolgschaft Indras bildenden Sturm- und Gewittergeister, die Maruts, zur Seite stehen. Neben dem Ackerbau ist es aber die Viehzucht, die hier von fruh an Mythus und Kultus beherrscht. Auch hat man es mit jener Elfzahl der Gotter in jedem der drei Weltreiche nicht streng zu nehmen: sie bedeutet eine unbestimmte Vielheit, die in Wirklichkeit mannigfach gewechselt hat,

indem ein folgendes Zeitalter nach Bedürfnis zu den altüberkommenen Gottern neue hinzufügte. Das Wesentliche ist: Gotter gibt es überall. Zwar bleibt der Hımmel der bevorzugte Ort der hoheren unter ihnen, und die großen Gestirne gelten nicht mehr selbst als Gotter, wohl aber bilden sie Attribute ihres Wesens, hinter denen die Gotter als übermenschliche, in ihrer Große dem menschlichen Auge unfaßbare und doch menschenahnliche Mächte gedacht werden. Wie sich die Gotter der Erde und der Gewässer von bestimmten einzelnen, sinnenfalligen Objekten losgelost haben, so geschieht das nun auch bei den Himmelsgottern. Darum ist das Herabsteigen zur Erde ein weiterer Schritt zu ihrer Vermensch-Gibt es erst selbstandige Gotter der irdischen Regionen, denen dann auch die ursprunglich an den Nachthimmel versetzten der Unterwelt sich anschließen, so steht nicht minder den Himmelsgottern der Weg offen, zeitweise von ihren himmlischen Wohnorten herabzukommen, um mit Menschen in menschlicher oder auch - hier wirken vielleicht die alten Gotterboten nach - in Tiergestalt zu veikehren. Um diesen Verkehr zu eileichtern, hat dahei der griechische Mythus schließlich die Gotter auf den Hohen des Olymp zu dauernderem Aufenthalt vereinigt.

Mit der Verbreitung der Gotter über alle Teile der Welt geht nun aber die Teilung ihrer Herrschaft Hand in Hand. Denn in der Tat ist ja die großere Vielgestaltigkeit der Bedurfnisse die Quelle Freilich erscheint sie durchaus nicht dieser Herrschaftsteilung. in dem Sinne durchgeführt, als wenn jedem einzelnen Gott ein bestimmt begrenzter Berufskreis zugeteilt ware. Vielmehr, wo es sich um die dringendsten Interessen handelt, werden auch hier moglichst viele Gotter zu Hilfe gerufen; und vor allem sind es die hochsten unter ihnen, die Herrscher über den Gotterkreis, die in jeder Not, mag sie nun den einzelnen oder die Gemeinde treffen, mag sie in Krankheit, Mißwachs oder in welcher Bedrangnis immer bestehen, als Helfer gelten. Darum ist Indra, der oberste Kultgott, in den an ihn gerichteten Gebeten zugleich der treue Reprasentant der zwischen Ackerbau und Viehzucht geteilten Kultur des alten Indien. Er gab dem Arier die Erde und den Regen und leitete die (nach der trockenen Erde) verlangenden Gewasser (RV 4, 26, 2). Er verteilte die fruchttragenden Pflanzen auf der Flur (RV 2, 13, 7). Sein Eigentum ist der ganze Viehbestand des Landes, und er wird angefleht, davon dem Betenden und Opfernden einen Anteil zu schenken (RV 7, 98, 6). Aber daneben betet der Inder auch zu Parjanya, dem Gott des Regens, auf dessen Gebot die Tierwelt vor Freude springt und die Pflanzen sich vervielfältigen (RV 5, 83, 5), und zu Pūsan, dem Beschützer des Viehs, der, wohl im Hinblick auf das wandernde Leben des Hirten, zugleich der Beschutzer der Wege und der Reisenden ist (RV 1, 42, 5). Er soll die Rinder geleiten, die Rosse hüten und reichen Gewinn schenken.

Aus allem dem erkennt man, wie mit diesem Streben, die Gotter dem Betenden näher zu bringen, sie enger an die einzelnen Lebensgüter zu binden, um deren Schutz man sie anfleht, zugleich die Unmoglichkeit wächst, sie überhaupt in einem irgendwie umgrenzten Bilde vorzustellen. Damit vollzieht sich aber eine Losung von jedem bestimmten Substrat. Auch die einstigen Gestirngötter werden nun mehr und mehr da gegenwärtig gedacht, wo sie wirksam sind, und wo man ihrer bedarf. Gleichwohl wirkt daneben der Trieb fort, sie in sinnlich lebendigen Bildern vorzustellen, und, je mehr die festen Naturobjekte, an die sie dereinst gebunden waren, zerfließen oder hochstens noch der Vorstellung des Gottes den ihnen eigenen Gefuhlston mitteilen, um so dringender wird das Bedürfnis nach einem Ersatz. Dieser Ersatz kann nur darin bestehen, daß die Gotter zu Wunschwesen werden, die alle von ihnen begehrten Eigenschaften in sich vereinigen. Daium steigert sich von selbst die auf einer niedrigeren Stufe an die Gotter gerichtete Beschworung zum Preislied, das sie als ideale Wesen schildert, denen unter den Menschen nur der Held in seinen seelischen Eigenschaften nahekommt, die aber daneben von den Damonen, die sie einst selbst gewesen, die zauberkräftige Macht geerbt haben. Glück oder Unheil bringen zu konnen. Indem so die Vorstellung des idealen Helden mit der des ubermächtigen Damon verschmilzt, nimmt der Gott in dem Sinne an den Eigenschaften beider teil, daß er das hilfreiche und wohltatige Wirken des Helden mit dem furchterregenden, geheimnisvollen Tun des Damons vereinigt. Darum ist der Gott beides, gut und bose zugleich, je nachdem sich seine

Gunst oder Ungunst dem Menschen zuwendet. Diese die Vorstellung von der Willensmacht der Gottheit erhöhende Zwiespältigkeit ist es denn auch, die das wesentliche Motiv zu jener gewaltigen Steigerung mit sich führt, die der Kultus durch den Gottermythus erfahrt. Freilich aber bewahren neben dieser Nachwirkung in den Gottervorstellungen die Damonen ihr selbstandiges Leben. Auch fehlt es gegenüber den Wunschwesen, zu denen die Gotter im allgemeinen in steigendem Maße durch den Kultus werden, selbst unter ihnen nicht an furcht- und schreckenerregenden Gestalten. Immerhin bleibt es ein auffalliger Unterschied der Götter und der Damonen, daß jene weitaus in ihrer Mehrheit übermenschliche Mächte sind, deren Wohlwollen durch den Kultus und durch ein gottgefälliges Leben erworben wird, wahrend nun um so mehr die Damonen zu bosen Geistern werden, bei denen ein Kultus hochstens in der Form der Beschworung oder anderer ihre Macht bezwingender Zaubermittel vorkommt. Der Lobpreisung, die sich an die Gotter wendet, steht hier die Verwünschung gegenüber, die als ein damonenbezwingender Zauber gilt. Wo trotzdem solche unheilbringende Wesen in die Reihe der Gotter eintreten, da wandeln sie daher, wie der indische Rudra-Siva, ihren Charakter, oder es wird unter dem Einfluß einer priesterlichen Philosophie der Dualismus von Gut und Bose in die Götterwelt selbst hinübergetragen, wie in dem Ahuramazda und Agramainju der Iranier. Aber auch hier bewahrt das böse Prinzip durchaus seinen damonischen Charakter. So ist die Entwicklung des Götterkultus von Anfang an von dem Trieb beseelt, die Götter überhaupt als gute Gotter, als dem Menschen wohlgesinnte Mächte zu verehren, deren Gunst freilich an die Bedingung geknupft bleibt, daß ihnen ein Kultus geweiht wird, den sie als eine ihnen schuldige Pflicht in Anspruch nehmen. Sichtlich beginnt dieses Streben schon wirksam zu werden, wo die Himmelsgotter selbst im ganzen noch das Wesen von Damonen bewahren, die nur durch ihren Sitz uber das Treiben der gewohnlichen irdischen Damonen erhoben sind, darum aber auch anderer Mittel zu ihrer Gewinnung bedürfen. Wie diese damonischen Himmelsmachte aus der Ferne wirken, so muß nun auch der Kult fernewirkende Zauberriten zu Hilfe nehmen, und

zu solchen gestalten sich vor allem die beiden Hauptmittel des Kultus, das Gebet und das Opfer. Unter ihnen nimmt das erstere seinen Ausgang von der Damonenbeschworung. Zu ihr, die, wie alle primitiven Zauberhandlungen, ein entweder in unmittelbarem Kontakt oder, wie bei der Beschworung der Wolken- und Regendämonen, in nur kleinere Entfernungen wirkender Zauber ist, gesellt sich unter dem Eindruck der Unerreichbarkeit der Gotter und der damit verbundenen Vorstellung ihres aus eigenem Wollen hervorgehenden Handelns das Preislied. Ubt bei der Beschworung der Betende einen Zwang aus, dem die Dämonen sich fugen mussen, so sucht er in der Lobpreisung den eigenen Willen der Gotter dem seinigen gunstig zu stimmen. Damit hat sich der Damon in ihnen in ein personliches, frei handelndes Wesen umgewandelt. bleibt auch dieses zunachst noch der Macht des Zaubeis zugänglich. Daher sich in die Lobpreisungen der Gotter die Laute der Beschworung immer noch einmischen; aber das Vertrauen, auf diesem Wege die Gottheit zu zwingen, ist doch beträchtlich erschüttert. so mehr gewinnen die andern, schon dem Damonenkult nicht fehlenden Mittel eine erhohte Bedeutung: nicht bloß in Worten, sondern vor allem in Handlungen zauberkräftig auf die Götter Unter diesen Mitteln steht das Opfer allen andern Es erfahrt mit dem Ubergang der primitiveren zu den hoheren Gotterkulten nicht nur in seinen Erscheinungsformen, sondern vornehmlich in dem Gedankeninhalt, den es zum Ausdruck bringt, eine tief eingreifende Metamorphose. Diese besteht aber zunächst nicht etwa darm, daß das Opfor sofort aus einer von den Gottern selbst und in ihrer Vertretung von den Kultgenossen ausgefuhrten Handlung in ein Geschenk an die Gottor übergeht. Daß dies auch jetzt noch nicht die tiefere Bedeutung des Opfers ist, lehrt vor allem der altere indische Gotterkult. Wie vielmehr in den begleitenden Hymnen die Beschworung noch vernehmlich durchklingt, so ist auch das Opfer in erster Linie ein auf den Opfergott ausgeübter Zauber, der den Willen des Gottes den Wunschen des Opfernden gunstig stimmen soll. Werden doch die Gotter selbst als Opfernde geschildert. Welchen andern Sinn konnte aber das haben als den, daß auch sie durch ihre Opferhandlungen einen

Zauber bewirken, dem ahnlich, den der Mensch durch die seinigen ausubt. Auch wurde es in einem offenen Widerspruch mit der Eihabenheit der vedischen Gotter stehen, wollte man dieses Opfer der Götter lediglich als eine nachahmende Tatigkeit auffassen, durch welche ihre Menschenahnlichkeit auch nach dieser Seite ihres Handelns betont werde. Vielmehr, wenn die Gotter opfern, so steht hinter diesem Opfer sicherlich nicht weniger ihr eigener auf einen bestimmten Zweck gerichteter Wille wie hinter der Opferhandlung des Menschen. Nur darin schimmert wohl auch durch dieses Opfer der Gotter ihre Menschenahnlichkeit, daß sie, um ihre Zwecke zu erreichen, ahnlicher Mittel wie der Mensch bedurfen. Wie dieser durch das Opfer die Gotter, so sollen die Gotter durch das ihrige die Wachstumsgeister des Bodens, die Lebenskraft der Viehherden, die Waffen der Krieger ihrem Willen untertan machen. In beiden Fallen hat das Opfer die gleiche Zauberbedeutung. Nur die Richtung ist eine verschiedene, und natürlich ist die Zaubermacht der Gotter die großere, so daß sich daher hierin schon der wertere Schritt vorbereitet, nach welchem es nunmehr fur die Gotter nicht mehr der außeren Opfermittel bedarf, sondern ihr Wille genugt, um die Zauberkraft auszuüben. Von hier aus hat dann die Opferidee in dem späteren Brahmanismus eine Entwicklung erfahren, die nicht bloß über dieses Zaubermotiv, sondern schließlich selbst über den bei der Mehrzahl der semitischen und indogermanischen Völker stehen gebliebenen Begriff einer der Gottheit schuldigen außeren Leistung hinausging, um in die Gesinnung des Opfernden, als dessen symbolische Darstellung lediglich die Opferhandlung festgehalten wurde, den Wert des Opfers zu verlegen. Gerade dieser Schritt wurde aber sichtlich durch jenen Gedanken der Heiligkeit einer von den Gottern nicht nur gebilligten, sondern von ihnen selbst geubten Kulthandlung wesentlich begunstigt. Doch liegen diese Weiterbildungen der Opferidee bereits jenseits des allgemeinen Problems der Entwicklung der Kultgotter, das uns hier beschäftigt.

## b Der Priesterstand und sein Einfluß auf die Gotterkulte.

Noch bleibt aber eines wichtigen Einflusses zu gedenken, der von fruhe an in die Entwicklung der Gottervorstellungen eingreift und vor allem auch in der Entwicklung des Kultus sich geltend macht: dies ist der Einfluß einer als Bewahrerin, daneben aber auch als Weiterbildnerin des Kultus tätigen Priesterschaft. Vorbereitet ist die Entstehung einer solchen bereits in den Schamanen und Medizinmannern der Naturvolker, und weiter ausgestaltet zu einem wenigstens bei bestimmten Kultfeiern in regelmäßige Aktion tretenden Berufsstand treffen wir sie in den leitenden Personen der geheimen Gesellschaften. Zu einem wichtigen Glied der Stammesgemeinschaft in einem bleibenden, ausschließlich mit der Leitung des Kultus betrauten Stande wird aber die Priesterschaft erst infolge zweier, tief in das Leben der Gesellschaft eingreifender Vorgange, die zugleich eng aneinander gebunden sind. ist die politische Organisation, der andere die Verdrangung der primitiven Damonenkulte durch den Götterkultus. Vorgänge entstehen nicht plotzlich, sondern, wahrend die Stammesverfassung zumeist erst im Gefolge wiederholter Wanderungen und Kampfe in den Staat ubergeht, entwickelt sich, wie uns die obige Betrachtung gelehrt hat, teils spontan, teils unter der Einwirkung außerer Einflüsse der Damonen- zum Gotterkult, indem die Himmelsmythologie zu wachsender Bedeutung gelangt. Befestigen kann sich aber der Gotterkult erst durch die gleichzeitig erfolgende standische Gliederung, die ihrerseits an die Entstehung einer staatlichen Ordnung geknüpft ist. Denn hier greift nun machtig die Entwicklung eines Priesteistandes ein, der aus den Führein der Kultfeste und Zeremonien hervorgeht und gleichzeitig die zuvor selbstandig, aber in individuellei Isolierung Zauberund Heilkunste übenden Schamanen und Medizinmanner verdrangt<sup>1</sup>). Wie von nun an der Priesterstand mit entscheidender Macht in den Gotterkult und daduich in die Gottervorstellungen eingreift, so ist es wiederum der Charakter der Heiligkeit, welchen die Gotter unter dem Einfluß der von dem Priestertum gepflegten Kulte gewinnen, der auf die Körperschaften, in deren Handen dieser Kultus liegt, zurückstrahlt. Dazu kommt, daß vermoge der engen Verbindung,

<sup>1)</sup> Vgl. die zusammenfassende Darstellung dieser Entwicklung mit Rucksicht auf die verschiedenen Seiten des Priesterberufs und seine Konflikte mit andern politischen Faktoren bei August Horneffer, Der Priester, 1912, 2 Bdc.

in der der Kultus zu den in ihm gepflegten allgemeinen Lebensbedürfnissen steht, der Priesterstand der Träger der geistigen Bildung überhaupt wird. Hier greifen dann die geschichtlichen Bedingungen entscheidend ein, unter denen sich jene Standescheidung, denen das Priestertum seine Stellung verdankt, ausbildet. Zweimal im Verlauf der Geschichte der Alten Welt hat der Priesterstand diese alle Richtungen des geistigen Lebens beherrschende Stellung nicht nur errungen, sondern lange Zeit behauptet: zuerst in den altorientalischen Kulturreichen, und dann im christlichen Mittelalter, beidemal infolge der Stütze, deren die politische Gewalt durch den Kultus, und deren wiederum dieser durch jene bedurfte. Herrscherstand und Priesterstand traten sich so in diesen großen Kulturschopfungen als die einander erganzenden Glieder einer umfassenden staatlichen Einheit gegenuber, beidemal zwar, entsprechend den abweichenden historischen Vorbedingungen, in wesentlich verschiedener Weise, aber doch im ganzen mit übereinstimmendem Erfolg. Zweimal hat sich jedoch diese Verbindung, die wohl nach den allgemeinen Bedingungen der an die politische Entwicklung gebundenen Standescheidung als eine allgemeingultige Erscheinung angesehen werden darf, wiederum dusch den Fortschritt der Kultur gelost: zuerst in fruher Vorzeit und darum vorbildlich geworden fur alle spatere Geschichte in den politischen Schöpfungen der Griechen, und dann in den modernen Staatenbildungen von der Zeit der Renaissance an, die daher vorzugsweise in diesem Sinne eine "Wiedergeburt" genannt werden kann, wahrend sie doch nach ihrer eigentlichen Bedeutung auf politischem wie kulturellem Gebiet vielmehr ein Zeitalter einer werdenden, wenn auch noch auf lange hinaus Reste der Vergangenheit bewahrenden Neubildung ist. In Griechenland war es sichtlich die Kleinheit der politischen Gemeinwesen, die von frühe an auch der Standescheidung ihre Richtung gab. Hier war duich die aus der Zeit der Stammesverfassungen zurückgebliebenen lokalen Kultverbande der Schwerpunkt des Kultus in die Kultgemeinde verlegt, so daß ein fest organisierter Priesteistand nicht aufkommen konnte, daher denn auch die alten Kultgenossenschaften selbst frühe schon in der politischen Gliederung der Gesellschaft aufgingen. Wohl sind in den griechischen Staaten Spuren einer analogen, der kriegerisch-politischen und der ieligios-kulturellen Seite des Staatslebens entsprechenden "Teilung der Gewalten" erhalten geblieben: so in dem Friedenskönig der Spartaner, in dem der Pflege des öffentlichen Kultus vorgesetzten alten Basileus der Athener, und diese Ämter erinnern an analoge Erscheinungen bei manchen der auf der Grenzscheide zwischen politischer und Stammesorganisation stehenden Halbkulturvolker Amerikas. Aber solche Rudimente gehen, wie diese Analogien vermuten lassen, wahrscheinlich auf die allerersten Anfange und Vorstufen der staatlichen Entwicklung zurück, sie gehören nicht der Machtentfaltung des Staates in seinem Übergang zum Weltreiche an, wie die Priesterschaften Babylons und Ägyptens, Indiens und Irans, in deren Händen neben dem Gotterkult die Pflege der gesamten geistigen Kultur liegt<sup>1</sup>).

In diesen Verhältnissen liegt nun aber auch ein für die gesamte Weltkultur überaus bedeutsamer Unterschied begründet, der die Kultur der Griechen von fruhe an von der jener orientalischen Reiche scheidet, ein Unterschied, von dem man gleichwohl sagen könnte: für die Anfange der Kultur, namentlich auch der religiosen, ist die ungeheure Machtentfaltung des Priesterstandes, die nur in einem solchen Weltreiche moglich war, nicht minder forderlich, ja viel leicht notwendig gewesen, wie die von politischem und religiosem Zwang unabhangigere Entwicklung der griechischen Stadtstaaten die Vorbedingung gebildet hat für die freiere Entfaltung der Kunst und der Wissenschaft, die noch die Grundlage unserer heutigen Kultur geblieben ist. Auch hier bildet die mittelalterliche Kirche die Parallele, und dies trifft auch darm zu, daß in beiden Fällen der Priesterstand den Kultus von jenen zu aller Zeit sich regenden Äußerungen alterer und doch nie ganz zu tilgender Damonenkulte zu reinigen suchte, die nicht den von ihm selbst gepflegten Gotterkulten sich einordnen ließen. Darum ist mit der Entstehung einer herrschenden Priesterschaft die Unterscheidung pflichtmäßiger und pflichtwidriger, rechtglaubiger und aberglaubiger Kulte von frühe an verbunden. Die Mittel aber, durch die der den Götterkult leitende Priesterstand dem Fortwuchern überkommener Dämonen-

<sup>1)</sup> Vgl. hierzu Bd. 7 (Sitte und Kultur), Kap. III.

kulte zu begegnen sucht, sind mehrfacher Art. Ein erstes besteht ın der Ausschaltung aus dem offiziellen Ritual des Kultus wie aus dem in diesem vorausgesetzten Gottermythus. Es ist mehrfach bemerkt worden, daß vornehmlich die alteste religiose Dichtung Indiens, wie sie im Rigveda enthalten ist, ausschließlich die großen Gotter, allen voian Indra, den Beherrscher des Gotterhimmels, und die großen Gotter des Opferfeuers und des Opfertranks, Agnı und Soma, berücksichtigt, wahrend zugleich die Wirksamkeit dieser Gotter zwar auf alles sich erstreckt, worauf menschliche Wunsche uberhaupt gerichtet sein konnen, dabei aber jede Spur einer direkten Beteiligung der Gotter an den Vegetationskulten fehlt, wie sie anderwarts in den phallischen und orgiastischen Kulten der Ackerdamonen vorkommen<sup>1</sup>). Hier kann man sich angesichts der allgemeinen Veibieitung, von der noch heute die Rudimente solcher Kulte Zeugnis ablegen, des Eindrucks kaum erwehren, auch zur Zeit dieser alten Hymnendichtung seien wohl derartige niedere Kulte im indischen Volke vorhanden gewesen, die aristokratischen Hymnendichter seien jedoch mit Absicht daruber hinweggegangen. Dafür spricht auch, daß in den spater zur Herrschaft gelangten, im Rigveda noch zurucktretenden Gottern, besonders in Vishnu und Rudra ein damonischer Zug unverkennbar vorwaltet, wenn dieser auch durch das Streben des Hymnus, den gefahrdrohenden Gott zu versohnen, gedämpft wird. Es mag übrigens sein, daß in Indien das Kastensystem einer engeren Verbindung der Gottermit den Damonenkulten, wie sie in Griechenland die nachhomerische Zeit bietet, im Wege stand, da hier wie uberall der Dämonenglaube vorzugsweise wohl den tieferen Volksschichten angehorte. Ein zweites Mittel, das der Priesterstand zu verschiedenen Zeiten, am fruhesten vielleicht im babylonischen Altertum, im Interesse einer Alleinherrschaft des Gotterhimmels angewandt hat, ist die Stellung des Dämonenglaubens unter den direkten Schutz der Gotter. Dies haben die babylonischen Priester mit Hilfe der von ihnen gepflegten Astrologie geleistet. Ihr fur alle Wechselfalle des Lebens ausgebildetes Vorzeichensystem hat nicht im geringsten das Gepräge

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Oldenberg, Die Religion des Veda, 1894, S. 9ff. L von Schroeder, Mysterium und Mimus im Rigveda, 1908, S 65ff.

einer urwüchsig entstandenen niederen Mythologie, sondern es trägt alle Merkmale eines künstlich ausgeklügelten Systems an sich, das in allen seinen Teilen, mag es nun aus Wettervorzeichen, Vogelflug oder Eingeweideschau bestehen, eine astrologische Basis hat, die dann freilich später vergessen oder durch Motive zufalliger Assoziation, wenn nicht gar willkurlicher Erfindung ergänzt wird, aber in seinem Ursprung unverkennbar von jener Tendenz getragen ist.

Ein dritter Weg endlich, der gangbarste, weil er am meisten der Richtung der natürlichen mythologischen Entwicklung folgt, eroffnet sich dadurch, daß die Damonen von den siegreichen Göttern in ihre Dienste genommen werden. Besonders in den Unterweltsmythen der altorientalischen Volker erscheinen so die Damonen teils als Besiegte teils als Diener der Götter. dem Mythus von der Unterweltsfahrt des Nergal, des Gottes der todbringenden Sonnenglut, nimmt der Gott vierzehn Dämonen als Helfer mit auf seine Reise: sie erzwingen ihm den Eintritt durch die vierzehn Tore der Unterwelt, bis er im innersten Raum derselben die finstere Todesgottin Erischkigal selbst antrifft, sie überwaltigt und nun fortan mit ihr die Herrschaft teilt. Den ägyptischen Sonnengott führt seine Unterweltsfahrt durch elf Räume des Totenreichs, in denen ihn furchtbare Schlangen bedrohen. neunten Raum aber befinden sich zwolf feuerspeiende Schlangen, die den Weg des Gottes erleuchten und seine Feinde schiecken. andern Fallen besitzen die Gotter selbst den Charakter ehemaliger, zu Untergottern und Dienern der oberen Gottheiten erhohter So ist es wohl nicht ausgeschlossen, daß Vishnu und Rudra, der spatere Siva der Inder, dereinst Damonen gewesen Die märchenhaften Geschichten, die besonders von dem zwerghaften Vishnu erzählt werden, legen diese Vermutung nahe. Ebenso mogen die Regen-, Sturm- und Wegegotter hierher gehoren, und auf ihre Seite stellen sich wohl auch die Maruts, unverkennbar ursprüngliche Sturm- und Gewitterdamonen, die sich in die glänzende Gefolgschaft von Jünglingen umwandeln, die den Gott Indra auf seinen Kriegszügen gegen die Damonen, gegen den Gotterfeind Vritra und die in den Bergen und Klüften hausenden Dasas, begleiten. Mogen mit den letzteren, wie man vermutet, die von den

Ureinwohnern Indiens oder, was ja zum Teil damit zusammentreffen wird, die von den niederen Kasten verehrten Wesen gemeint sein, auf alle Falle gilt hier Indra als der Gott, der die Damonen vernichtet, falls er sie nicht selbst in seine Dienste nimmt. Eben dies sind aber die beiden Mittel, deren sich die Priester selbst bei ihrem Kampf gegen den Damonenglauben bedienen, und die sie hier in der bekannten Weise mythologischer Projektion auf ihren obersten Himmelsgott übertragen. Einen vierten Weg zum gleichen Ziel hat endlich die Theologie der alten Iranier eingeschlagen. Sie stellte die gesamte Damonenwelt in den Dienst eines dämonischen Hauptgottes, der in einem großen Weltkampf von dem guten Lichtgott überwunden wird. Zugleich wird aber dieser Sieg des Guten über das Bose, der in der taglichen Vertreibung der Finsternis durch das Licht sein Vorbild findet, nicht in die Vergangenheit, sondern in die Zukunft verlegt, und damit verwandelt sich dieser Göttermythus in das mythologische Bild einer auf jenem ethischen Gegensatz aufgebauten philosophischen Weltanschauung.

Hier scheidet sich nun das religiose Denken der abendlandischen Volker, wenngleich von den namlichen allgemeinen Grundlagen ausgehend, in bedeutsamer Weise von der Entwicklung der altorientalischen Religionen, so wenig es auch an Einflüssen dieser auf jene und zum Teil wohl auch an Wechselwirkungen zwischen beiden gefehlt hat, deren Schauplatz vornehmlich die zu solchem Austausch der Kulturen prädestinierten Mittelmeerlander gewesen sind. Man wird aber kaum fehlgehen, wenn man einen Hauptgrund dieser abweichenden Entwicklung eben in jenen Unterschieden der Kultur erblickt, die in den Gegensätzen der politischen Konzentration und der Gliederung in eine große Zahl selbständiger Gemeinwesen einerseits, in der Bildung eines einheitlichen Priesterstandes und einer großen Zahl unabhängiger religioser Genossenschaften anderseits ihren Ausdruck fanden. In beiden Beziehungen bietet die Geschichte des griechischen Gotterkultus das augenfälligste, in seinen geschichtlichen Bedingungen am klarsten erkennbare Beispiel dieser spezifisch europaischen Entwicklung. Hier war von frühe an schon darın die Lage eine wesentlich andere, als ein Stand weltlicher Aöden und Rhapsoden den an ihre Heiligtuiner oder an einzelne Kultgenossenschaften gefesselten Priesterschaften gegenübertrat, denen dann weiterhin in den Arzteschulen und in den Philosophen, die sich um eine auf wissenschaftliche Prinzipien gegründete Welterklarung bemuhten, unabhangig denkende Männer zur Seite traten. Je mehr durch diesen freien Betrieb der Wissenschaft und Kunst die Priesterschaften auf das eigenste Gebiet des Kultus beschrankt waren, um so mehr schieden sich, durch keine gemeinsamen Satzungen zusammengehalten, die einzelnen Kulte und ließen zugleich Raum für die Verbreitung neuer, die den veränderten Bedürfnissen besser entgegenkamen. Mochten darum auch überall, wo es eine Ackerkultur gab, die Damonen des Ackerbodens neben denen der Wolken und des Regens bei Saat und Ernte in ländlichen Festen in ahnlichen Brauchen gefeiert werden, wie sie ebenso bei den griechischıtalischen Volkern und im Norden Europas wie in den Pueblolandern Amerikas nachzuweisen sind, in den großen Religionen des Orients ist sichtlich unter dem Einfluß jener Motive, welche die Priesterschaften dieser Reiche dazu drängten, die Alleinherrschaft der Himmelsgotter durchzusetzen, gerade diese Seite des Dämonenkults in den meisten Gebieten verschwunden oder in die Verborgenheit ländlicher Territorien zurückgedrängt worden. Damit haben aber die Bedingungen gefehlt, die auf griechischem Boden jene Verschmelzung der Damonen- und Götterkulte entstehen ließen, die gleichzeitig auf die Entwicklung der Religion wie der Kunst und der Philosophie einen durch die Wahrung des Zusammenhangs mit der volksmäßigen Uberlieferung gesteigerten Einfluß gewann. der Kunst bildet das griechische Drama, in der Philosophie die pythagoreische mit der ihr geistesverwandten platonischen Lehre das sprechende Zeugnis für die geistige Macht, die hier gleichzeitig unter dem Einfluß volksmaßiger Glaubensüberlieferungen und der Freiheit von einer das religiose Leben nach bestimmten theokratischen Tendenzen regelnden Priesterschaft die griechischen Gotterkulte und unter ihnen in erster Linie die Mysterienkulte ausubten.

## c. Die Kriegsgotter.

Die Verbindung von Ackerbau und Viehzucht bildet den Ausgangspunkt einer fortschreitenden Ausbreitung der Kultur über

alle Lebensgebiete. Der wandernde Nomade beginnt seßhaft zu werden in dem Augenblick, wo er Pflanzen zu züchten anfangt, und daran schließt sich die Aufteilung des Bodens zu gemeinsamem und zu Einzeleigentum. Aber der Ackerbauer, der die Viehzucht betreibt, bleibt dabei immer noch zur Hälfte Nomade, er tritt in freieren Verkehr als der bloß den Ackerbau pflegende Landmann mit benachbarten Grundeigentümern. So entwickelt sich Hand in Hand mit dieser zwischen Ackerkultur und Viehzucht geteilten Lebensweise ein Verkehr, der allmählich alle Lebensbedürfnisse umfaßt und for den das bewegliche Gut an Viehherden ein fur den Tausch allezeit bereitstehendes Hilfsmittel bietet. Das lateinische Wort pecunia fur Geld, welches ursprünglich nichts anderes als eben die Viehherde bezeichnete, ist ein sprechendes Zeugnis dieser Bedeutung der Nomadenwirtschaft für die Entstehung von Verkehr und Handel. Doch gewinnt dieses Tauschmittel seinen eigentlichen Wert doch erst, indem die Viehzucht sich mit dem Ackerbau verbindet, da nun erst durch die Produktion zweier, an sich verschiedener Werte, der Frucht des Bodens und der Tiere der Herde, ein Tauschverhaltnis zwischen verschiedenen nutzbaren Objekten sich herstellt, welches von da an über alle moglichen weiteren Güter sich So entwickelt sich in immer reicherer Differenzierung aus jener ersten Teilung eine zunehmende Fulle weiterer Werte und an diese gebundener Berufe.

Mit der Scheidung der Kultur geht aber Hand in Hand die Scheidung der Gotterkulte. Jeder Stamm, jede Ortschaft, jeder Beruf fordert seine eigenen Gotter oder erblickt in den allgemeinen Gottern zugleich Schutzer seiner besonderen Lebensinteressen. Dabei ist jedoch die Verbindung von Ackerwirtschaft und Viehzucht, wie sie den Anfang dieser Differenzierung der Gotterkulte bildet, so auch auf die weitere Entwicklung von entscheidendem Einfluß. In die früheste Zeit einer durch den Betrieb des Ackerbaus seßhafteren Nomadenwirtschaft reichen jene Kampfe zurück, die sich um den Besitz und in vielen Fallen um den gewaltsamen Raub der Viehherden bewegen, Kampfe, die, wie wir fruher sahen, den Stoff für die wahrscheinlich altesten Gestaltungen der epischen Poesie abgaben<sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Vgl. oben Kap. VI.

So entsteht eine neue Gattung von Gottern: die Kriegsgötter, die, wie sie zur Herrschaft der Krieger verhelfen sollen, so selbst als die Herrscher der Götterwelt und als die Besieger niederer Gotter und Damonen gelten, und ihre Kulte treten bald in den Vordergrund der Kulte überhaupt. Der Gott des Krieges ist es, den die übrigen Gotter in dem Streit mit den Urdamonen, aus dem die neue Weltordnung hervorgeht, zu ihrem Führer wahlen und der nun den übrigen Göttern ihre Stellungen in dieser Weltordnung anweist. Besonders auf jener Stufe des Gottermythus, wo das strahlendste der Gestirne, die Sonne, als hochste Gottheit gilt, wird in dem Sonnengott, wie er die Macht über Himmel und Erde hat, so der Herrscher unter den Gottern und damit der alle Krafte der ubrigen Gottheiten in sich vereinigende oberste Gott gesehen So sind der ägyptische Rē, der babylonische Marduk, der indische Indra ursprungliche Sonnengotter und Kriegsgötter, aber zugleich werden sie in den Ackerkulten als Urheber und Schutzer alles Lebens verehrt. Losen sich die Gotter in ihrer fortschreitenden Vermenschlichung von dieser Himmelsgrundlage, so treten dann andere Gotter dem obersten Kriegsgott an die Seite. Das Bestreben, das in den einzelnen Gotterkulten lebt, den jeweiligen Kultgott zum hochsten Gott zu erheben, fuhrt auch dahin, daß in diese Rolle des Kriegsgottes mehrere sich teilen können, oder daß selbst die kriegerische Natur allen im Kult verehrten Gottern sich . mitteilt, gerade so wie auf der Stufe der Astralkulte fast jeder Gott in der ihm gewidmeten Lobpreisung zum Sonnengott eihoben wird. Neben Zeus, dem obersten Lenker der Schlachten, sind Ares, Athena, Artemis, die Dioskuren, Herakles kriegerische Gottheiten, einzelne, wie in Sparta die Dioskuren, in Athen die Stadtgottin Athena zugleich spezifische Schutzgottheiten des Landes, dessen Kult ihnen geweiht ist. Die Kriegsgotter sind es dann auch, auf die vornehmlich das Bild des Helden der Sage herüberwirkt und die in den Gestalten der Sage zahlreichen Marchenstoffen den Zugang zum Gottermythus eroffnen. Deutlich leuchtet dabei überall durch, daß nicht der Held nach dem Bilde des kriegerischen Gottes geformt ist, sondern umgekehrt, daß der Kriegsgott Züge des Helden in sich aufgenommen hat, ja nicht selten mit den Attributen ausgestattet wird, die dem Helden und seinen marchenhaften Nebengestalten ihren Uisprung verdanken, so wenn Indra als der gewaltige Drachentoter geschildert wird, also in ihm gerade die Zuge Aufnahme finden, die für die Kampfe und Wundertaten der Helden besonders bezeichnend sind. Wie der Vegetationsgott so vielfach noch an die Damonen des Ackers, so erinnert eben der Kriegsgott vor allem an den Helden, der ihm zum Vorbild gedient hat.

In den Kriegsgottern gelangen schließlich zwei Eigenschaften innerhalb dieser auf den Grundlagen der äußeren Kultur sich erhebenden Gotterkulte zu ihrem hochsten Ausdruck. Es sind Eigenschaften, die allen anderen Gottern ebenfalls zukommen, und sie sind daher nicht, wie die bisher betrachteten Göttervorstellungen, an eine bestimmte Phase der Kulturentwicklung gebunden; denn sie bilden eine notwendige Erganzung jenes Schutzes, der in der außeren Macht der Gotter seine Voraussetzung hat. Die erste dieser Eigenschaften ist das hohere, übermenschliche Wissen, das jedem Gott zukommt. Muß doch schon der Vegetationsgott das Gedeihen der Feldfrucht und die Mittel, die dazu erforderlich sind, oder bei der Ausbildung eines vielgestaltigen Gotterhimmels die Befehle, die er an die ihm untergeordneten Regengotter und Ackerdamonen eiteilen muß, vorausbedenken. Vor allem kommt aber diese Seite des gottlichen Wesens bei dem Kriegsgott zur Geltung, weil der Krieg selbst neben der physischen Kraft des Kriegers die Besonnenheit und bedachtsame Uberlegung bei dem Führer im Kampf und so vor allem bei dem führenden Gott fordert. Die zweite allgemeine Eigenschaft der Gotter ist eine mehr außerliche: sie besteht in ihrer Zugehorigkeit zu einer Kult- und durch diese zu einer Volksgemeinschaft. Dem Einzelnen kann moglicherweise ein besonderer Schutzdamon eigen sein, der Gott ist, wie der Gotterkult, von Anfang an ein gemeinsamer. Unter allen Formen menschlicher Vereinigung ist es aber der Staat, dessen Entstehung mit der der eigentlichen Kultgotter zusammenfallt; und dies steht wieder in engster Beziehung damit, daß in der Gesellschaft der Gotter der Kriegsgott die beherrschende Stellung gewinnt. Aus dem Krieg sind überall die fruhesten Staatenbildungen hervorgegangen. Wie der oberste Führer im Krieg bei der ursprünglichen Entstehung des

Staates zum Herrscher wird, so erhebt sich der Kriegsgott zum Herrscher im Gotterstaat, der damit zu einem erhabenen Abbild des irdischen Staates wird. So fuhrt die Entstehung der Kultgötter von jenen allgemeinen Formen des Kultus, die den Grundformen der Kultur entsprechen, zu zwei ihnen allen gemeinsamen, aber gleich ihnen eine gewisse Entwicklungsfolge bildenden Seiten der Göttervorstellungen. Die erste besteht in den allgemeinen geistigen Eigenschaften der Gotter, insbesondere derjenigen, die ihre die physische ergänzende geistige Macht bezeichnet, der Weisheit; die zweite in der Beziehung der Gotter zu den Formen der Gesellschaft, vor allem derjenigen, die an die Entstehung der Gotter selbst und ihrer Kulte gebunden ist, des Staates.

## 7. Die Weisheit der Götter.

## a. Die Hypostasen der Begriffe.

Indem die Herrschaft der Gotter über alle Gebiete des außeren Lebens sich ausdehnt und die Scheidung der Gotter mit den Gliederungen der Gemeinschaft, die ihnen in Gebet und Opfer Verehrung zollt, gleichen Schritt halt, werden sie aus unbestimmten Wunschwesen, die noch den Damonen, die sie verdrängt oder ihrer Herrschaft unterworfen haben, verwandt sind, zu personlichen Wesen mit spezifischen Charakterunteischieden. Diese Personlichkeit der Gotter schließt in sich, daß ihre übermenschliche physische Macht durch ebenfalls ubermenschliche und doch wiederum menschenähnliche geistige Fahigkeiten erganzt wird. Je mehr aber das Schwergewicht der Götterpersonlichkeit auf diese geistige Seite fällt, um so mehr kann dann freilich ein Widerstreit entstehen zwischen der grenzenlosen Ausdehnung, deren dieser Begriff geistiger Große in seiner idealen Steigerung fahig ist, und den physischen Schranken, die auch der Macht der Götter gesetzt sind. So entsteht der Gedanke einer Weltordnung, die teils erganzend neben der Macht der Gotter, teils über ihr steht. Den Griechen galt diese Macht, der sogar der Wille des Zeus sich beugen mußte, als die Tyche. In ihr hatte sich jener Begriff zu einer letzten unergründlichen Ursache verdichtet, in der Zufall und Gesetz in unbestimmter

Mischung zusammenflossen. In dem Schwanken zwischen diesen beiden Gegensätzen kommt aber zugleich der Wandel zum Ausdruck, dem die Gotter selbst unterworfen sind. In der älteren Zeit erscheint die Tyche noch vorwiegend als eine Verkorperung des absoluten Zufalls, als ein dämonisches Wesen, unberechenbar und launenhaft wie die Damonen uberhaupt. Sichtlich geht jedoch diese Vorstellung mehr und mehr in die eines letzten Gesetzes uber, dem auch die Gotter unterworfen sind. Und endlich, als sich besonders unter dem Einfluß der stoischen Philosophie die Gottheit unter dem alten Namen des Zeus zur uneingeschrankten Erhalterin der Weltordnung erhebt, verschwindet die Tyche als selbstandiges Wesen, um zu einem Attribut der obersten Gottheit zu werden. So spiegelt sich in diesem allgemeinsten der neben der eigentlichen Gotterwelt stehenden mythologischen Gebilde die Entwicklung, die alle solche Hypostasen der Begriffe zu damonischen oder gottlichen Wesen erfahren haben, so mannigfach auch die Schwankungen sein mogen, die dieser Prozeß bietet.

Betrachtet man die Schar dei Begriffe, die analog der Tyche zu mythologischen Hypostasen geworden sind, so eischeinen sie fieilich auf den ersten Blick als ein überaus buntes Gemenge verschiedensten Ursprungs. Neben der Tyche stehen im griechischen Mythus die Moiren, die Ate, die Hybris, die Nemesis, dann die Dike, die Themis, die Nike, die Peitho, die Horen, die Mnemosyne, die Musen u. a. Ein reiches Inventar aus romischer Zeit verzeichnet Virgil (Aeneis VI 274ff.). In ihm finden sich auch die Krankheiten, das Greisenalter, die Furcht, der Hunger, die Armut, der Schmerz, die Scham usw., und diese Liste ließe sich aus anderen Quellen noch betrachtlich vermehren. Schließlich scheint es überhaupt keinen Begriff zu geben, der einer solchen Hypostase unzugänglich ware; und dieselbe Erscheinung begegnet uns überall, wenn auch meist beschränkter, in der Mythologie der Kulturvolker<sup>1</sup>). Nicht nur die Tugenden und Laster, sondern auch Kollektivbegriffe, wie die Synagoge und die Kirche, sind noch in den mittelalterlichen Mysterienspielen als Personen aufgetreten; und wenngleich diese letzten Auslaufer schon dem Ubergang zum poetischen Bilde nahe-

<sup>1)</sup> Vgl. Usener, Gotternamen, S. 73 ff., 364 ff.

stehen, so würde es gleichwohl dem psychologischen Zusammenhang und der Entwicklung dieser Erscheinungen widersprechen. wollte man annehmen, auch die ursprünglichen Hypostasen seien lediglich Bilder für abstrakte Gedanken gewesen. Wie die Wirklichkeit früher ist als Allegorie und Metapher, so ist die Anschauung fruher als der Begriff. Die Hypostase aber bereitet den Begriff vor, indem sie eine Fulle verwandter Eischeinungen zu einer Vorstellung verbindet. Der Gedanke, diese Vorstellung sei kein anschaulicher Gegenstand, sondern ein Produkt des unterscheidenden und vergleichenden Denkens, liegt dem gegenständlichen Denken des naiven Menschen ferne. Die Krankheit, die Furcht, die Hoffnung, die Liebe, der Haß und die mannigfachen Wendungen des Schicksals besitzen für ihn ein gegenstandliches Sein. Darum hat die Geschichte dieser mythologischen Begriffshypostasen die große Bedeutung, daß sie die Geschichte des Kampfes der Gotter mit den Damonen und den schließlichen Sieg der Gotter in diesem Kampfe von einer einzelnen Seite aus darstellt, indem aus ihm die Einordnung der hypostasierten Begriffe teils unter die Eigenschaften der Gotter, teils unter die Fügungen ihres Willens hervorgeht.

Diese beiden Endziele weisen aber zugleich auf verschiedene Ausgangspunkte jener mythologischen Gebilde hin. Deutlich sondern sich nämlich die Begriffe, die diesen Weg von dem selbstandigen Wesen zur Unterordnung unter die Gotter durchwandern. in zwei große Giuppen. Auf der einen Seite stehen die Schicksalsbegriffe, im weitesten Sinne dieses Wortes genommen; sie sind die Unterformen der Tyche nach den verschiedenen Richtungen des menschlichen Lebens. Dahin gehoren die Krankheiten. der Tod, das Glück und das Mißgeschick in ihren verschiedensten Formen, aber auch der Krieg, der Sieg, der Hunger, die Armut u. a. Zur zweiten Gruppe zahlen samtliche Eigenschaftsbegriffe, vor allem wenn sie als dauernde Eigenschaften eines Menschen oder Gottes gedacht werden: so die Tugenden und Laster, die Gerechtigkeit, die Demut, der Übermut, der Gehorsam, die Weisheit, daneben aber auch die Liebe, der Haß, der Zorn, die Furcht und die Hoffnung. Unter den letzteren nehmen übrigens

manche, besonders die Furcht und die Hoffnung, eine Art Mittelstellung zwischen beiden Gruppen ein, da sie Affekte bezeichnen, die an äußere Wendungen des Schicksals und damit an die entsprechenden Unterformen der Tyche, das Glück und Unglück, geknüpft sind. Der Schwerpunkt der Scheidung beider Gebiete, des mehr objektiven der Schicksals- und des subjektiv gerichteten der Eigenschaftsbegriffe, liegt nun aber darin, daß beide wesentlich verschiedenen Seiten der mythologischen Hypostase zuneigen: die Schicksalsmächte dem Gebiet der Dämonen, die Hypostasen der Eigenschaften dem Bereich der Gotter. So ist schon die allgemeinste Begriffshypostase erster Art, die Tyche, ein unpersonlich gedachtes dämonisches Wesen. Ebenso bewahren die Krankheitsdamonen durchaus ihren alten damonischen Charakter, und die Heilgotter stehen jenen als die sie bekampfenden Befreier gegenüber. Die andern Schicksalsbegriffe schließen sich diesen Vorbildern an. Das Dunkle, Unberechenbare, das an das unbestimmte und unpersonliche Handeln der Damonen erinnert, liegt eben in der Natur des Schicksals. Anders bei den Eigenschaftshypostasen. Sie sind zunachst an den Menschen gebunden, auf mythologische Wesen übertragen wandeln sie sich daher da, wo die Eigenschaften als solche der Gotter aufgefaßt werden, in Hilfs- oder Nebengötter um. hypostasierte gottliche Eigenschaft wird zu einem selbstandigen gottlichen Wesen, das der Gottheit zur Seite steht oder ihre Befehle ausführt. So ist diese Verschiedenheit der Eigenschafts- von den Schicksalshypostasen durch die anthropomorphe Natur der Götter bedingt. Eine Ausnahme bilden hier nur jene Begriffe, die nicht sowohl dauernde Eigenschaften als vorübergehende Gemütsbewegungen bezeichnen, dabei aber zugleich an die Schicksalsbegriffe gebunden sind, wie Furcht und Hoffnung. Widerstreben sie doch überdies dem eigentlichen Wesen der Gotter, das diese Affekte so wenig wie die Krankheit kennt, mag auch die mythologische Dichtung in ihrem Streben nach rückhaltloser Vermenschlichung bei den Affekten diese Grenze oft überschreiten. Uberhaupt aber wirkt die poetische Ausgestaltung des Mythus retardierend auf den diesem immanenten Trieb zur Umwandlung der Hypostasen in göttliche Attribute: denn die Dichtung strebt nach anschaulicher Verdinglichung der Begriffe, und sie bewahrt daher die Hypostase, auch wo diese aus dem wirklichen Götterglauben längst verschwunden ist, und sie ist geneigt, sie mit weiteren frei erfundenen Bildungen zu bereichern. So erklärt sich die Fulle dieser Hypostasen in der Dichtung der hellenistisch-romischen Zeit, einer Zeit, die, begierig nach neuen Gottern, auch diese Schöpfungen in ihre Kulte aufnahm. Hatte doch der gleiche poetische Trieb besonders in der theogonischen Dichtung frühe schon zu einer Vermengung solcher Begriffswesen mit den Personen des Göttermythus geführt. Trotz dieser Einflüsse der Dichtung läßt sich übrigens auch im Kultus jene allgemeine Entwicklung der Schicksalshypostasen aus dämonischen Wesen in Willenshandlungen und der Eigenschaftshypostasen aus Hilfsgottheiten in dauernde Eigenschaften der Götter nicht verkennen. Unter den letzteren ist aber die Weisheit die bedeutsamste.

#### b. Die Weisheit als Gottheit und als Attribut der Gotter.

Unter allen Hypostasen menschlicher Eigenschaften zu selbständigen Gottern ist die Weisheit innerhalb der Mythologien der alten Kulturvolker eine der seltensten. Die griechische Sophia, die romische Sapientia sind spate Erzeugnisse der hellenistischen Zeit. Daraus ist sicherlich nicht zu schließen, daß die Weisheit der Götter von geringerer Bedeutung sei als andere früh hypostasierte Begriffe, wie die Dike, die Nemesis, die Tyche, wohl aber, daß sie allzu sehr an die personlichen Eigenschaften des Menschen und darum auch der Gotter gebunden ist, um sie losgelost von dem Ganzen einer Personlichkeit zu denken. Darum gibt es zwar überall in den Mythologien der Kulturvölker Gotter, die in bevorzugtem Grade mit dem Attribut der Weisheit ausgestattet sind, aber keinen, der ausschließlich eine Verkorperung dieser Eigenschaft wäie. So tritt bei der babylonischen Istar, der agyptischen Isis, dem indischen Soma, dem nordischen Odın das Moment der geistigen Uberlegenheit besonders hervor; doch diese Gottheiten vereinigen damit so viele andere Eigenschaften, daß sie unmöglich als spezifische Verkörperungen der Weisheit gelten konnen. Vollends, wo die Charaktere reicher differenziert sind, wie im griechischen Gotterstaat, da verschmelzen die geistigen Eigenschaften so innig mit der Personlich-

keit selbst, deren wesentlichste Merkmale sie sind, daß von einer solchen Hypostase nicht die Rede sein kann. Jede Gottheit hat hier Teil an einer der mannigfachen Formen, in die sich die Weisheit innerhalb der bunten Mannigfaltigkeit des Lebens scheidet. Apollo, der Ferntreffer im Raume, ist zugleich der fernhin Sehende in der Zeit: er ist der Orakelgott, der, wie er Zukunftiges vorausweiß, so in allen Fragen der Gegenwart Rat erteilt. Darum ist er der Schutzgott der Seher und Dichter, der Erfinder der Musik und der Führer der Musen. Zugleich verkorpert sich aber in ihm die gesetzmäßige Ordnung der Welt, mit der ihr entsprechenden hochsten Tugend des Menschen, der Gerechtigkeit; und neben dem allem ist der Orakelgott untruglicher Berater in Krankheiten und als solcher einer der vornehmsten Heilgotter. Nach anderen Richtungen ist die Weisheit in Athena, der gewaltigen Schutzgottin, verkörpert, ' die die mythologische Dichtung aus dem Haupte des Zeus geboren werden läßt, damit andeutend, daß in ihr die Starke wie die Weisheit des Gottervaters in einem durch die weibliche Natur vermittelten Gleichmaß der Eigenschaften wiederkehrt. Wie sie mit den Symbolen des Kriegs und des Siegs, der Lanze und dem die Feinde zurückschreckenden Gorgonenschild geschmuckt ist, so gilt sie gegenüber dem den musischen Künsten zugewandten Apoll als die Erfinderin der ihrem strengen Wesen angemessenen technischen Fertigkeiten des Ackerbaus, der Metallarbeit und des weiblichen Kunstfleißes. Dazu gesellt sich als ein dritter der Weisheitsgötter Hermes, der Zaubergott, der Erfinder aller der Dinge, die dem Menschen unbegreiflich und darum zauberhaft erscheinen. namentlich nach dem späteren Mythus der Urheber der Sprache, der Schrift, der Wissenschaft, und er teilt sich mit Apollo in die Erfindung der Musik. Nebenbei ist er als rasch beflügelter Gotterbote Beschützer der Reisenden, der Kaufleute, aber auch der Diebe, und zu allen den Eigenschaften, die zu diesen Berufen gehoren, ist der Gott selbst das ideale Vorbild.

Es ist klar, daß eine Gotterwelt mit so ausgepragter Eigenart der geistigen Charaktere einer besonderen Gottheit der Weisheit nicht bloß entraten kann, sondern entraten muß, weil das Gefühl der Gebundenheit an das personliche Wesen der Gotter stark genug ist, um eine solche Hypostase hintanzuhalten. Damit diese moglich werde, müssen erst diese lebendigen Gottergestalten verblassen, während gleichzeitig die Reflexion abstrahierend und generalisierend in die alten Glaubensformen eingreift. Damit treten dann die persönlichen Götter entweder ganz zuruck, oder sie lassen doch neben sich allen möglichen Begriffsgebilden Raum, die nun zu Damonen oder Göttern hypostasiert werden. Darum sind diese Hypostasen der Schicksals- und der Eigenschaftsbegriffe im allgemeinen späte mythologische Bildungen, die zuerst aus der populären Reflexion entsprungen und dann durch die Philosophie gefordert sind. Unter ihnen ist aber die Sophia wohl eine der letzten, zu der diese Begriffsdichtung fortschreitet; offenbar weil sie zu den Eigenschaften gehort, die allzu eng an die Vorstellung der Personlichkeit, sei es der menschlichen oder der gottlichen, gebunden sind.

Wie aber hier die Hypostase der Weisheit am Ende einer Reihe mythologischer Neubildungen steht, so hat sie anderseits ihre Vorstufen in einer alteren Phase dieser Entwicklung, in der sie gerade da bedeutsam hervortritt, wo innerhalb eines unausgebildeten Gottermythus der personliche Charakter der Gotter selbst noch stark mit Damonen- und Zaubervorstellungen verwebt ist. Diese früheste Stufe entspricht sichtlich noch jener Form des gegenstandlichen Denkens, welche die inneren, geistigen Eigenschaften als außere und, zumal wo sie das gewöhnliche Maß übersteigen, als solche auffaßt, die mit Hilfe außerer Zaubermittel entstehen. Unter den Zaubermitteln, denen die Gotter ihr ungetrubtes Dasein und damit auch ihr übermenschliches geistiges Wesen verdanken, stehen nun die Gotterspeise und der Gottertrank allen andern voran (S. 15). Sie sind es, die ihnen Unsterblichkeit verleihen; sie sind es aber auch, besonders der Gottertrank, die ihnen wie manche tief in den späteren Mysterienkult hineinreichende Ausläufer zeigen, die magische Macht mitteilen, durch die sich das Wissen der Götter von dem der sterblichen Menschen scheidet. Es 1st die Ekstase, die der berauschende Trank erzeugt, und die in den mystischen Kulten als eine vorübergehende Eihebung des Menschen zu den Göttern er-Daher die Götter selbst in ungeheuren Mengen diesen Zaubertrank genießen. Der trunkene Indra und die Gelage der

nordgermanischen Gotter sind hier typische Beispiele. Aber zugleich sind die Spuren unverkennbar, die diese Vorstellung des von den Gottern gespendeten Zaubertranks als das Produkt einer Hypostase, ja wahrscheinlich einer Reihe einander ablosender Hypostasen erscheinen lassen. Bezeichnend ist hier besonders die Geschichte des indischen Soma. Nach dem späteren Mythus ist Soma der Trank selbst, aber auch der Gott, der in diesem wirksam ist, ahnlich wie Dionysos im Wein, den er spendet, seinen Sitz hat: hier mundet die Vorstellung direkt in die andere vom Essen des Gottes und vom Trinken seines Blutes (S. 96). Aber in der astralen Verkorperung der Gotter ist Soma Mondgott, und zwischen dieser und seiner spateren Bedeutung laßt sich kaum eine andere Verbindung herstellen als die, daß der Mondgott ursprünglich der Bereiter und Spender des Somatrankes an die Gotter war, bis hinter der fortschieitenden Vermenschlichung diese astrale Verkorperung zurucktrat und damit Soma zum selbstandigen Gott wurde. erscheint dieser Wandel der Begriffe als eine zwiefache Hypostase. Zuerst tritt dem himmlischen Spender des Gottertrankes sein eigenes Erzeugnis, der von ihm aus der Somapflanze ausgepreßte Saft, als ein gottahnliches Wesen gegenüber; nachdem die alte Bedeutung des Mondgottes verblaßt war, wurde dann diesem im Gottertrank lebenden Wesen wiederum ein besonderer Gott gegenubergestellt, dessen Funktion nun die Erzeugung des Gotter- und Opfertranks ist. Damit wird aber zugleich, insofern der Somatrank ursprünglich die den Gottern zuteil gewordene hohere Weisheit bedeutet, durch die zweite dieser Verwandlungen der Ubergang der Hypostase in das Attribut eines selbstandigen Gottes vermittelt, dem vor andern eine höhere Weisheit eigen ist.

Hiermit ist nun das Motiv gegeben, das auch die andern Gotter an dem Besitz dieser hoheren Weisheit teilnehmen laßt, während zugleich bei zunehmender Schatzung der geistigen Güter des Lebens dieser Besitz zur Haupteigenschaft der Gotter wird. Dieser Vorrang kündet sich darin an, daß der Unterschied des Gottlichen vom Menschlichen mehr und mehr als ein qualitativer betrachtet wird. An physischer Stärke bilden der gewohnliche Mensch, der Held und der Gott eine Stufenreihe, die sich in der gleichen Richtung bewegt. Daß der Held Baume entwurzelt, der Gott die Erde erzittern läßt, das sind Handlungen, die, so unermeßlich sie quantitativ abweichen, qualitativ von derselben Art sind, so daß es keine Schwierigkeit bietet, sie als anschauliche Ereignisse vorzustellen. Dagegen ist das Wissen der Gotter ein geheimes, für den Menschen unbegreifliches und unerforschliches. Es reicht nicht nur in die Vergangenheit, in die sich in beschränkter Weise auch die menschliche Erinnerung erstreckt, sondern in die Zukunft, und es setzt in den Besitz wunderbarer Mittel, durch die sich der Gott geheime Kräfte dienstbar macht. So verfügt er in höchstem Maße über die Eigenschaften des Propheten und des Magiers; und wenn auch diese Gaben in begrenzterer Weise einzelnen Menschen zukommen, so werden dadurch die Prophetie und Magie, über die der Gott gebietet, nicht verstandlicher, sondern der Mensch, dem sie eigen sind, hat sie von den Gottern mitgeteilt erhalten. Es ist dies eine Seite, nach der die Entwicklung der Gottervorstellungen mehr den Damon als den Helden zu ihrer Grundlage hat. Es ist das Unerwartete, das Unheimliche und das Erschreckende des Damons, das hier bei den Gottern in ein die menschliche Fassungskraft übersteigendes Wissen sich umwandelt. Gelten unverstandliche Worte und mehr noch unbekannte Schriftsymbole schon dem Primitiven als magische Mittel, so bringt der Gotterkult noch die Beziehung auf das hohere Wissen der Gotter hinzu. Bedeutsam ist hier die Rolle, die der Runenschrift im nordischen Gottermythus zukommt. Sie ist nach einer zwar spateien, aber sichtlich auf ältere Quellen zurückgehenden Sage von Odin erfunden, nachdem er von dem heiligen Met getrunken, der aus dem mit Honig gemischten Blut des weisesten unter den Wanen, des Kvasir, bereitet ist. Diesen Trank mischt Odin mit den in Holz geritzten Runen und gibt ihn zuerst den Asen, dann den Alfen und endlich den Menschen zu trinken, die er auf solche Weise ebenfalls an der Runenweisheit teilnehmen laßt. begegnen uns in dieser Sage die drei Substrate, an den der Mythus den Erwerb und Besitz eines magischen Wissens knupft: das Blut, der Gottertrank, endlich das Zauberwort und die Zauberschrift<sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Vgl. Uhland, Schriften zur Geschichte der Dichtung und Sage, Bd. 6, S. 209ff., 225ff. Mogk, Germanische Mythologie<sup>2</sup>, S. 342ff. Dabei ist bemerkens-

# c. Die allgemeine Entwicklung der Hypostasen des gottlichen Geistes.

Uber jene, zum Teil in den primitiven Seelen- und Damonenglauben zuruckreichenden Zaubermittel gewinnt nun die Gotterspeise und der Gottertrank die weitaus vorherrschende Bedeutung
für die religiose Entwicklung. Sind doch beide, ebenso wie die Unsterblichkeit, ursprunglich ein ausschließlicher Besitz der Gotter,
so daß nicht nur ihre Entstehung an die der Gotter selbst gebunden
ist, sondern allmahlich die weitere Vorstellung sich bildet, durch die
Spendung jener Güter an den Menschen werde diesem gleichfalls
die Teilnahme an dem Vorrecht der Gotter, und dadurch zunächst
die vorübergehende, dann aber die dauernde Erhebung zu ihnen
gesichert. So werden jene Mittel, denen die Gotter ursprünglich
ihre physische wie ihre geistige Macht verdanken, mehr und mehr
zu wichtigen Faktoren des religiosen Kultus.

Doch an diese Mitteilung des gottlichen Besitzes auch nur an die Bevorzugten unter den Sterblichen kann erst eine Zeit denken, in der neben dem Vertrauen auf die Hilfe der Gotter das Erlosungsbedurfnis des Menschen zum herrschenden Motiv des Kultus geworden 1st. So sind denn auch noch den Griechen der klassischen Zeit Nektar und Ambrosia ausschließliche Gotterspeisen, und die germanischen Gotter trinken ihren eigenen, besonders zauberkräftigen Met. Diese Vorstellung des allemigen Rechts der Gotter auf diese Guter kann dann leicht die weitere mit sich führen, die Aneignung der Gotterspeise durch den Menschen sei, ahnlich der des Feuers, eine Beraubung der Gotter, der die gebührende Strafe folgen In der Tat begegnen wir in der Paradiessage der Genesis den Spuren einer solchen der spateren freiwilligen Spendung der himmlischen Guter entgegengesetzten Vorstellung. Zwei Baume pflanzt Jahwe inmitten des Paradieses: den Baum des Lebens und den Baum der Erkenntnis des Guten und Bosen. Von den Fruchten des ersten zu essen ist den Menschen erlaubt; doch die

wert, daß auch der Speichel, dieser neben dem Blut bei zum Teil weit entlegenen Volkern volkommende Trager seelischer Kräfte, dem heiligen Met beigemischt wird. Vgl. uber diese dem Blut parallel gehende Stellung des Speichels als Seelentrager Bd. 4<sup>2</sup>, S. 98f.

Früchte des zweiten sind ihnen verboten, und sie sollen sterben. wenn sie wider dies Gebot handeln (Gen. 2, 5). Dem Urmenschen ist demnach, so dürfen wir schließen. Unsterblichkeit zugesichert. falls er das Gebot Jahwes befolgt. In der Tat kommt diese Vorstellung, daß der Urmensch Unsterblichkeit besessen habe, auch sonst in anthropogonischen Mythen vor. Dem biblischen Mythus eigen sind aber die zwei Baume, deren einer unvergängliches Leben, der andere hochste Erkenntnis spendet, während sonst die Götterspeise beides zugleich vermittelt. Denn daran kann ja kein Zweifel sein, daß Jahwe selbst von beiderlei Früchten genießt. Jahwe will nun dem Menschen zwar unvergängliches Leben verleihen, doch die Weisheit, aus der wahrscheinlich erst die priesterliche, moralischreligiose Behandlung des Mythus die Erkenntnis des Guten und Bosen gemacht hat, will er für sich behalten. So ist hier nicht die Weisheit selbst, aber die Frucht, durch deren Genuß sie der Gott gewinnt, ganz analog dem indischen Soma, eine Hypostase der geistigen Eigenschaften des Gottes selbst. Um diese zu besitzen, muß er sie erwerben, und dieses Erwerben wird, ahnlich der Erwerbung und Erhaltung der korperlichen Krafte, als gebunden an eine bestimmte Speise gedacht. Doch der Mensch hat, wie der Fortgang der Paradiessage erschließen laßt, diese Speise dem Gott geraubt, und dafür ist er aus dem Bereich des Lebensbaumes, der ihm ein ewiges Leben sichern sollte, verbannt worden. Schwerlich wird übrigens diese Sonderung der Götterspeise ein ursprunglicher Zug der Sage sein, sondern sie dürfte, ähnlich der Substitution der Erkenntnis des Guten und Bosen für die Erkenntnis überhaupt, der religiosen Tendenz der priesterlichen Umdichtung entsprungen sein, die damit der Warnung Ausdruck geben wollte, der Mensch solle sich nicht unterfangen, in das geheime Wissen der Gottheit eindringen zu wollen.

Dürfen wir in dieser Gotterspeise, die, ähnlich wie der Mensch durch die Früchte des Bodens sein Leben fristet, so den Gottern ihr unvergängliches Leben und ihre höhere Weisheit verleiht, den m der biblischen Sage teilweise noch erhalten gebliebenen Rest einer uralten, bis in die Anfänge des Götterkultus zurückreichenden Vorstellung sehen, so ist es nun bemerkenswert, daß gerade die

Jahwereligion eine Reihe weiterer Hypostasen erzeugt hat, in denen sich ein allmahlicher Ubergang von einem dem Gott objektiv gegenuberstehenden Wissen zu der ihm selbst immanenten Eigenschaft vollzieht1). Es mag sein, daß der auf einer älteren polytheistischen Grundlage erwachsene Monotheismus solchen noch in eine späte Zeit hereinreichenden Hypostasen besonders günstig gewesen ist. Ließ die Einheit der Gottespersonlichkeit eine reichere Charakterisierung derselben, wie sie sich in den polytheistischen Religionen von selbst ergab, nicht aufkommen, so lag es nun um so naher, diejenigen Eigenschaften, die nicht unmittelbar in der Vorstellung der ehrfurchtgebietenden Macht des Gottes eingeschlossen waren, 1hm an die Seite zu stellen, wie ja auch die Damonen und Engel nicht aus der Umgebung Jahwes verschwanden. Dabei zeigen diese Hypostasen unverkennbar eine Entwicklung, in der sie sich mehr und mehr aus äußeren Mitteln, die der Gott sich aneignet, und die der Gotterspeise, die ihm seine überlegene Kraft geben, noch nicht allzu fern stehen, in personliche Wesen verwandeln, um dann endlich infolge der Erhöhung des Gottes zu einem alle Macht und alle Weisheit der Welt umfassenden Himmelsgott von diesem als seine eigensten Attribute aufgenommen zu werden. Hier erscheint dann in den Zwischenstufen dieser Metamorphose die Weisheit zuerst als Berater, dann als Beauftragter des Gottes, durch den er seine Beschlüsse ausführen läßt. Mit diesem Schritt ist der Gott selbst zum Besitzer der hoheren Weisheit geworden, der sich die der Weltordnung im einzelnen zugewandte unterordnet. Hier aber munden zugleich diese aus der Umwandlung der alten mit der Götterspeise und dem äußeren Werkzeug beginnenden Hypostasen, die uns in dieser judischen Theologie, durch die besonderen Bedingungen des Jahwekultus begunstigt, in seltener Vollstandigkeit entgegentreten, und die in den reicheren polytheistischen Religionen wahrscheinlich frühe schon durch die Ausbildung der Göttercharaktere

<sup>1)</sup> Vgl. W. Schenck, Die Chokma (Sophia) in der judischen Hypostasenspekulation, Kristiania 1913; (Skripter utgit av Videnskapsselskapet i Kristiania 1912), wo diese Hypostasen von den alteren biblischen Schriften, Hiob, Proverb., bis zu Jesus Sirach, der Sapientia Sal., dann in die rabbinische Literatur und zu Philo verfolgt sind.

unterbrochen worden sind, in jene späten Begriffshypostasen der hellenistischen Zeit, in denen die untergehende Religion der Griechen einen teilweisen Ersatz für die schwindenden Götter zu gewinnen suchte. Während nun die Begriffe, auf denen die neuen Hypostasen sich aufbauen, dieser Zeit aus der vorangegangenen griechischen Philosophie zufließen, bleibt die Sophia selbst eines jener mythologischen Schattengebilde, denen, ähnlich wie den andern Schicksals- und Eigenschaftshypostasen, die Entstehung aus der Abstraktion allzu deutlich anhaftet, als daß sie dauernd dem religiosen Bedürfnis genügen konnten. Da bieten sich, aus der Tradition der älteren Philosophie hervorgegangen und durch die spätere selbst schon einer religiösen Umdeutung entgegengeführt, die Begriffe des Logos und des Nus als wirksamere Ausdrucksmittel für jene hochsten Formen des in der Welt wirksamen geistigen Seins, die von der überweltlichen Gottheit sich ablösen und doch Attribute der Gottheit selbst sind.

So hat der Begriff der gottlichen Weisheit einen Rundgang zurückgelegt, der mit der Hypostase beginnt und endet, aber jedesmal diese in einer wesentlich veränderten Form zeigt. Zuerst ist das geistige Wesen der Gottheit ein außeres Gut, das sie sich aneignet; dann wird es zu einem ihr hilfreichen Wesen, endlich, nachdem sie sich seiner, als ihres vornehmsten Attributs bemächtigt, zu einem Ausfluß ihres eigenen Wesens, und zuletzt wandelt es sich in den Abgesandten des Gottes um. Damit führt aber dieser Weg zugleich vom Begriff der Sache zu dem der Personlichkeit. Als Personlichkeit ist der von Gott gesandte Logos nun auch fähig geworden, eins zu sein ebenso mit dem erhofften Messias der Juden wie mit der idealen Gestalt Jesu, in der die alten Hypostasen zu einer historischen Persönlichkeit geworden sind, die sich zu den vergangenen Stufen ahnlich verhält, wie die wirklich erlebte Leidensgeschichte Jesu zu den Mythen von leidenden und sterbenden Dem Zug nach Umwandlung in Attribute der Gottheit konnten freilich auch diese letzten Hypostasen nicht widerstehen. Er hat in dem christlichen Trinitätsbegriff seinen Ausdruck gefunden, nach welchem im transzendenten Sinne Hypostasen und Attribute identisch sind.

#### 8. Der Staat und die Götter.

## a. Der Staat und die Stammesgesellschaft.

Zu den wichtigsten, von den Historikern noch immer nicht zureichend gewürdigten Ergebnissen der neueren Soziologie gehört die Unterscheidung zweier von Grund aus verschiedener Formen der Organisation der Gesellschaft, deren eine, ursprünglichere wir als die Stammesgesellschaft, deren andere, spater entstandene als die staatliche Gesellschaft bezeichnen können. Indem sich aus beiden Formen in ihrer Aufeinanderfolge die Entwicklungsgeschichte der Gesellschaft zusammensetzt, liegt aber darin zugleich ausgesprochen, daß es zwischen der reinen, von politischen Motiven noch unberührten Stammesorganisation und der zu voller Ausbildung gelangten staatlichen Verfassung Übergangszustande gibt, die sich je nach Umständen entweder als Stammesverfassungen mit einzelnen hinzutretenden politischen Einrichtungen oder aber als staatliche Bildungen mit Rudimenten vorangegangener Stammesverfassungen betrachten lassen. Besonders in der letzteren Form sind solche Übergangsbildungen aus der Geschichte derjenigen Volker, deren politische Entwicklung noch in eine relativ frühe Zeit zurückverfolgt werden kann, wie der Griechen, Romer, Germanen, wohl bekannt. Da es sich bei ihnen uberall um Erscheinungen handelt, die ihre wirkliche Bedeutung für das gesellschaftliche Leben verloren oder durch die Anpassung an die neue Umgebung verändert haben, so pflegt die politische Geschichte solche Trümmer einstiger Stammesverfassungen nicht sowohl nach ihrer eigenen Bedeutung als nach den Einflüssen zu würdigen, die sie, in die neue politische Umgebung versetzt, auf diese ausüben. der Staat als das Ziel, auf das von Anfang an die Entwicklung der menschlichen Gesellschaft gerichtet ist; und es gibt daher nach dieser Auffassung überhaupt nicht verschiedene Formen menschlicher Gesellschaftsordnung, sondern nur eine einzige: die staatliche. Was außerhalb der moglichen, nach ihren Hauptmotiven bereits von Aristoteles unterschiedenen Formen des Staates liegt, das liegt nach dieser einseitig politisch orientierten Theorie außerhalb der möglichen Formen menschlicher Gesellschaft überhaupt.

milie, die Gemeinde, sie sind als geordnete Institutionen nur innerhalb der Staatsordnung möglich. Wo sie außerhalb der letzteren vorkommen, da bilden sie, ganz so wie irgendwelche zufällige Vereinigungen menschlicher Individuen, Formen, aus denen auf Grund der allgemein menschlichen politischen Anlagen Staaten und staatliche Einrichtungen hervorgehen konnen, die aber nur im Hinblick auf diesen letzten Zweck, dem sie sich unterordnen, eine soziale Bedeutung besitzen. Eine Gesellschaft, die nicht eine solche Einordnung in eine staatliche Form voraussetzt, entspricht aber nicht mehr dem Begriff einer menschlichen Gesellschaft. Darum mogen, so sagt man, die wirklichen Staaten noch so verschieden und zum Teil noch so unvollkommen organisiert sein, einen staatlosen Zustand menschlichen Zusammenlebens gibt es ebenso wenig, wie es Völker ohne Sprache oder ohne bindende Normen der Sitte gibt<sup>1</sup>).

Nun ist zuzugeben, daß es kaum möglich ist, sich die Spuren alter Stammesverfassungen bei den Kulturvölkern der Alten Welt unter Beseitigung aller der Richtlinien, die von ihnen aus bereits zu den später entwickelten politischen Institutionen hinüberführen, zu einem in sich geschlossenen System reiner Stammesverfassung ergänzt zu denken. Denn eben die Motive, die durch ihre Entstehung mit Notwendigkeit den Zusammenbruch einer solchen Stammesverfassung bewirken mußten, treffen wir schon in den Anfangen der Geschichte am Werk. Diese Motive sind in erster Linie die Volkerwanderungen und Volkerkriege, die uberall auf Erden der politischen Entwicklung der Gesellschaft den Boden bereitet haben, indem sie teils die zuvor bestehenden Zustande zerstörten, teils sie in das neue Gefuge eingliederten, das der aus dem Krieg hervorgegangene Staat erzeugte. Darum, nicht aus der Vergleichung jetziger und längst vergangener Zustande laßt sich ein Bild der Gesellschaft vor und nach der Entstehung des Staates gewinnen, sondern wir müssen dazu eben auf jene Formen menschlichen Zusammen-

<sup>1)</sup> Diese Anschauung von der Ursprünglichkeit des Staates vertritt z.B. noch Ed. Meyer in dem Einleitungsbande seiner Geschichte des Altertums, 2. Aufl., 1907, S. 11. Vgl. zu der ganzen Frage die Kapitel über Stammesgesellschaft und politische Gesellschaft in Bd. 7, sowie meine Elemente der Volkerpsychologie, Kap. II und III.

lebens zurückgehen, die vorhanden waren und teilweise noch unter Bedingungen vorhanden sind, unter denen die Kräfte noch nicht sich regten, aus denen der Staat seinen Ursprung nimmt. Hier ruht eben die Theorie von der Ewigkeit des Staatsgedankens noch immer auf einer unzulässigen Verengerung des Aristotelischen Begriffs des Menschen als eines »Zoon politikon«. Für Aristoteles lag das Wesentliche dieses Begriffes lediglich in dem gemeinsamen Leben, nicht in der besonderen Form der Polis, des Staates, unter der sich ihm dieses Leben darstellte; und es wurde ihm leicht, sich diesen Staat seiner Zeit aus den einfacheren Vorstufen der Familie und der eine Mehrheit von Familien umfassenden Dorfgemeinde hervorgewachsen zu denken. Doch diese friedlichen Konstruktionen des Philosophen konnen heute der harten Wirklichkeit der Geschichte gegenüber nicht mehr standhalten. Die Gesellschaft ist — darın bewahrt das Aristotelische Wort sein Recht — die bleibende Bedingung menschlichen Daseins. Aber ihre Formen wechseln, und insbesondere die Formen der staatlichen Ordnung sind in den ihnen vorangehenden Zuständen des gesellschaftlichen Lebens an sich so wenig vorgebildet, daß vielmehr gerade die wesentlichste Bedingung zur Entstehung des Staates in der Zerstörung dieser vorangegangenen Zustande besteht. Volkerwanderungen, Volkermischungen und Volkerkriege — das sind, so viel wir wissen, in der Alten so gut wie in der Neuen Welt, in ferner, durch die Uberlieferung kaum mehr erreichbarer Vergangenheit wie in den noch mitten im Licht der Geschichte liegenden Neubildungen, die Kräfte gewesen, aus denen staatliche Formen entstanden sind, mochten diese nun aus den Trümmern älterer ähnlicher Staaten sich aufbauen oder als wirkliche Neuschöpfungen auf dem Boden einer im Kampf der Volker untergehenden ehemaligen Kultur sich bilden.

Es ist hier nicht der Ort, die verschiedenen und doch in jenen letzten Grundmotiven der Wanderungen und Kämpfe immer wieder übereinstimmenden Formen zu verfolgen, in denen die Geschichte diese Vorgange der Staatenbildung uns vorführt. Nur darauf muß an dieser Stelle hingewiesen werden, daß das Bild, das sich uns auf Grund des durch die ethnologische Forschung erweiterten Schauplatzes der Geschichte gestaltet, von den Fiktionen weit verschieden

ist, mit denen sich die geläufigen Staatstheorien der Vergangenheit zu behelfen pflegten. Da stellte auf der einen Seite die Vertragstheorie die Entstehung des Staates als einen Akt der Urgesellschaft hin, die sich damit selbst als eine den Einzelnen überlegene, mit einem selbständigen Willen ausgestattete Macht anerkenne. gegenüber ließ dann die patriarchalische Theorie den Staat unmittelbar aus einer Erweiterung der Familie entstehen, bei der die väterliche Gewalt kontinuierlich in die politische Herrschergewalt übergegangen sei. In beiden Fällen soll der Staat durch seinen Ursprung die Bürgschaft einer friedlichen Existenz der Gesellschaft in sich tragen, indem er dem Streit eines herrschaftslosen Naturzustandes ein Ziel setze. Genau das Gegenteil lehrt die wirkliche Geschichte der menschlichen Gesellschaft. Der naturliche Zustand der Stammesverfassung, der aus den natürlichen Abstammungsverhältnissen entspringt, ist von Hause aus ein friedlicher. es an Fehden einzelner und gelegentlich an langer dauernden Stammesfehden nicht fehlen, - das eigentliche Zeitalter der Stammeskämpfe beginnt erst in dem Augenblick, wo Stamme fremder Abkunft einander den Besitz des Bodens und seiner Hilfsmittel streitig machen, und wo nun durch den Sieg der überlegenen über die schwachere Kultur die Grundlagen von Standes-, von Besitz- und Machtunterschieden entstehen, die ihrerseits wieder alle Faktoren der weiteren Kulturentwicklung in sich tragen. Von der primitiven Kultur des Bodens geht diese Entwicklung aus, um allmählich auf die weiteren Gebiete des Lebens überzugreifen und schließlich in der geistigen Bildung auf der einen und in der kriegerischen Machtentfaltung auf der andern Seite die beiden Herrschaftsmittel zu schaffen, mit denen der Kultur- den Naturzustand überwindet. Nicht der Friede, sondern der Krieg ist daher das früheste und unentbehrlichste Werkzeug der Kultur. stabile, keiner Neuschopfung oder Besserung fahige Zustand natürlicher Stammesverfassungen muß gewaltsam durch den erbitterten Kampf stammesfremder Volksmassen zerstort werden, damit aus den Trümmern die neue Schöpfung der Kultur entstehe, die ebenso den Schutz bereits geborgener Kulturguter wie die Mittel zur Entstehung neuer in sich birgt. Diese Schopfung des Kriegs ist der Staat, und er selbst ist der Schöpfer aller Kultur. Wollte man für die alten verbrauchten Begriffe der Natur- und Kulturvolker neue brauchbarere einsetzen, so würden sich darum keine besseren dafür finden lassen, als das andere Begriffspaar: staatliche und staatlose Volker oder, wie man den gleichen Gegensatz nach beiden Seiten positiv ausdrücken kann: Stammesverfassungen und staatliche Rechtsordnungen.

Die Gegensätze beider Formen der Gesellschaftsordnung, an die so von Anfang an zugleich die Gegensätze von Natur und Kultur gebunden sind, springen in die Augen, wenn wir, alle Zwischenstufen und Ubergangsbildungen uberspringend, die Extreme einander gegenüberstellen, die sich innerhalb der heutigen Formen menschlicher Gesellschaft noch vorfinden: auf der einen Seite etwa die reinen Stammesgliederungen der australischen Rasse, auf der andern Seite eines der großen orientalischen Weltreiche in seiner alle Teile umfassenden Machtfülle eines einzelnen Herrscherwillens. Dort ist die Stammesverfassung ein Produkt natürlicher Bildung und gewohnheitsmaßiger Ubertragung durch die Sitte. Die Zwei-, die Vier-, die Achtgliederungen der Stämme, mogen sie nun Folgen der Teilung bei ihrer Ausbreitung über ein großeres Territorium oder, was bei manchen der viergliedrigen Stämme wahrscheinlich ist, aus dem Zusammentreffen ursprünglich getrennt lebender verwandter Stämme entstanden sein, - sie erscheinen als natürliche Produkte der Vermehrung der Bevolkerungen und ihrer Verbreitung, wobei diese Vorgange zwar mannigfach von den Einflüssen der Zuwanderung und der Mischung mit andern Stammen durchkreuzt werden, ohne daß jedoch dadurch der allgemeine Typus der Erscheinungen eine wesentliche Veränderung erfährt. Demgegenuber tritt uns die Bildung des Staates, wo immer wir uns noch ihre Bedingungen vergegenwartigen können, als eine überall von einheitlichen Willensmotiven getragene Folge von Ereignissen entgegen, die, wie sie äußerlich in der Unterwerfung eingesessener unter eingewanderte Bevolkerungen ihren Ausdruck findet, so ihre bleibenden Spuren in der Neuerschließung der durch die Natur der Länder zur Verfugung gestellten Hilfsmittel des Lebens zurückläßt. Am greifbarsten auch für die weiteren Folgewirkungen kommt

wohl dieser durch den Übergang zum staatlichen Leben vermittelte Schritt von der Natur zur Kultur in der Herrschaft über die Raumund Zeitmaße zum Ausdruck, in denen die ungeheure Erweiterung des Gesichtskreises, in Verbindung zugleich mit der alle bestimmten Grenzen überschreitenden Beherrschung der Natur, hervortritt. Von der auf die Bewegungsgesetze der beiden großen Gestirne, der Sonne und des Mondes, gegründeten duodezimalen Zeitrechnung und Welteinteilung der Babylonier an bis zu den zehnteiligen Gliederungen der Markgenossenschaften und militärischen Abteilungen der waffenfahigen Mannschaften, wie sie in uberraschender Ubereinstimmung bei den Kulturvolkern der Alten Welt und weit davon abliegend im Reich der Inka die Grundlage der politischen Verfassung gebildet haben, weist hier alles auf den engen Zusammenhang aller Verzweigungen der Kultur untereinander und zugleich auf die in der Erzeugung der Kulturgüter sich betatigende Schatzung der personlichen Leistungsfähigkeit hin. Uberdies zeigt sich hier deutlich, wie als ein weiteres unentbehrliches Glied in diesen Zusammenhang von Kultur und staatlichem Leben die Götterwelt eintritt, zu der sich von dem Augenblick an der Zugang eroffnet, wo die neu erwachten Kulturbedürfnisse Schutzmächte fordern, die gewaltiger sind als die Damonen, die die Krankheit, den Tod und die sonstigen Begegnisse des Einzellebens verursachen. schafft die Kultur, die das staatliche Leben erzeugt, neue Kulte, die, so mannigfach sie in den alten Damonenzauber zurückreichen, doch mit dem Umfang und der Bedeutung ihrer Zwecke fortan sich steigern und damit neue Kultwesen aus sich erzeugen, die dem Heer der Damonen beherrschend gegenübertreten. Wie auf solche Weise aus der neuen Kultur die Kultgotter entstehen, so bilden demnach die Götter selbst ein weithin kenntliches Wahrzeichen der Formen des staatlichen Lebens, derart, daß uns hier die gleichen Erscheinungen unter zwei verschiedenen Aspekten begegnen. Was wir oben als eine Stufenfolge bedeutsamer Kulturschopfungen kennen lernten, das erscheint hier, unter dem Gesichtspunkt der Organisation der Gesellschaft betrachtet, als eine Unterordnung der das staatliche Leben zusammensetzenden Lebensbedingungen unter die Schutzmachte des Staates. Kulturgotter und Kultgüter, Kult-

götter und Staatsgotter erweisen sich so als zusammengehorige Begriffe. Die Gotter schutzen den Staat, in dem sich alle durch die Kultur geschaffenen Guter vereinigen, und der Staat schützt seine Gotter, in deren Herrschaft er eine Bürgschaft seiner eigenen Macht sieht. Und wie die Gotter einen Staat bilden, in welchem sich die ähnliche Verteilung der Gewalten wie im irdischen Staat wiederholt, so erscheint die Organisation dieses himmlichen Staates als ein Abbild des irdischen, dessen Herrscher daher in den großen Kulturreichen als der irdische Vertreter des höchsten Gottes und selbst als irdischer Gott verehrt wird. Beide Anschauungen sind in der Tat nur verschiedene Ausdrucksformen eines und desselben Gedankens der Zusammengehorigkeit von Staat und Götterkultus. Darum wurde es verkehrt sein, wollte man in den Imperatorenkulten des Altertums nur eine übertreibende Form der Erniedrigung des Untertans vor dem Herrscher sehen. Vielmehr ist diese Form des Kultus zugleich der adaquate Ausdruck des Staatsgedankens auf dieser Stufe eines auf das hochste gesteigerten Machtbewußtseins, auf welcher ebenso der Staat die Verwirklichung des Reichs der Gotter auf Erden, wie umgekehrt der Gotterhimmel der in eine überirdische Welt sich fortsetzende irdische Staat ist.

Diesem engen Zusammenhang eines der Wirklichkeit angehorenden irdischen mit einem als seine Ergänzung hinzugedachten himmlischen Staate entspricht nun aber auch der relativ spate Ursprung der Göttervorstellungen, der mit dieser Entstehung des Staates aus den ihm vorangehenden Formen der Stammesverfassung durchaus gleichen Schritt hält. So wenig der antike Staat oder ein ihm ähnliches, aus den gleichen Bedingungen der Volkerwanderungen und Volkerkampfe hervorgewachsenes politisches Gemeinwesen ohne einen Gotterstaat möglich ist, der als der Träger dieses Ganzen erscheint, ebenso wenig ist hinwiederum eine Gottergesellschaft ursprünglich denkbar, der dieser Hintergrund einer staatlichen Kultur fehlt. Darum finden wir innerhalb jener Zustände primitiver Stammesverfassungen, wie sie die Australier, die Melanesier oder manche der Wald- und Prärieindianer Amerikas darbieten, zwar Zauber- und Damonenkulte in Fülle, aber von Götterkulten kann so wenig wie von Göttern selbst im eigentlichen Sinne des Wortes die Rede sein. Was sollten auch Götter der Ackerkultur und der Viehzucht, wo es keine Ackerkultur und keine Viehzucht gibt? Was ein Kriegsgott, wo Stammes- und Volkerkriege unbekannte Dinge sind oder mindestens keine bleibenden Spuren in einer sich entwickelnden Staatsordnung zurückgelassen haben? Die spezifischen Kulte der Volker auf der Stufe der Stammesverfassungen sind eben in Wahrheit die verschiedenen Totemkulte. Den Totemtieren und -pflanzen, die die Objekte dieser Kulte sind, fehlt aber der wesentlichste Charakter der Götter, welcher darın besteht, daß die Götter selbst tätig an der Kulturarbeit des Menschen teilnehmen. Wo es eine solche Kulturarbeit noch nicht gibt, oder wo ihre dürftigen Anfänge dem Einzelnen überlassen bleiben, da mögen die Damonen ihr wechselvolles Spiel treiben, die Gotter haben in einer solchen der Kultur des gemeinsamen Lebens entbehrenden Welt noch nichts zu suchen. Auch die Totenkulte, die in ihren Anfangen in diese Zeit zurückreichen, bewegen sich in ihr noch in Formen, in denen sie keinerlei Hilfe der Gotter für sich in Anspruch nehmen. Denn zunächst sind die Toten selbst noch als Dämonen gefürchtet; und von dem Punkte aus, wo die Affekte der Furcht allmählich durch die der Fürsorge für die Zukunft der Verstorbenen verdrangt werden, führt erst ein langer Weg durch den Kultus schützender Ahnengeister zu den Verbindungen, die endlich der spätere Jenseitsglaube zwischen der Gotterwelt und den Seelenvorstellungen herstellt. Alles das sind aber bereits Erzeugnisse eines Gotterglaubens, der den Kontakt mit jenen Anfängen, in denen die Gotter entweder selbst auf Erden erschienen, um helfend in die Kulturarbeit des Menschen einzugreifen, oder in denen sie durch ihr Gebot die Naturmächte dem Dienst des Menschen untertan machten, längst schon verloren hat.

Deutlich erkennt man jedoch aus dieser engen Beziehung, in der das vom Staat getragene Ritual der Gotterkulte zu dem Wesen der Gotter selbst steht, wie sehr hier die herkommliche Unbestimmtheit der Begriffe verdunkelnd gewirkt hat. Wer einen australischen Totemverband einen Staat nennt, dem kann man es ja schließlich nicht verdenken, wenn ihm Emu, Opossum samt Muramura und Churinga für Gotter gelten, oder wenn er den Inhalt eines belie-

bigen Himmelsmärchens, weil in ihm Sonne, Mond und Sterne vorkommen, für eine ernsthafte Theogonie nimmt. Eine besonders verhängnisvolle Rolle pflegen in der Tat bei dieser verschwenderischen Anwendung des Gotterbegriffs neben den Vorstellungen von Himmelsbewohnern, die in keiner noch so primitiven Mythologie zu fehlen scheinen, jene Anfänge kosmogonischer Mythen zu spielen, die zwar noch ganz im Stil der sonstigen Mythenmärchen der gleichen Stämme gehalten, aber gerade deshalb auch von den Kosmogonien der Kulturvolker, die, wie wir unten sehen werden, meist ebenfalls zum Teil den Marchencharakter bewahrt haben, nicht allzu verschieden sind. Namentlich ist es die eine Eigenschaft, daß die Gotter dieser Schopfungsmythen durchgehends kultlose Gotter sind, oder daß, wo unter ihnen die Namen von Kultgottern vorkommen, diese als kosmogonische Götter ganzlich außerhalb einer Kultbedeutung zu stehen pflegen. Der Grund dieser Eigenschaft liegt daher offenbar im Wesen dieser Mythenbildungen. Die eigentlichen Gotter sind nicht bloß Objekte, sondern sie sind wesentlich zugleich Produkte des Kultus. Woher anders konnten wir auch zutreffende Vorstellungen von den alten indischen, iranischen, griechischen Gottern oder von dem israelitischen Jahwe schopfen als aus den Beschworungen, den Lob- und Preisliedern, in denen die segnende Tätigkeit dieser Gotter geschildert, und aus den Opfern, in denen ihre Mithilfe gewonnen wird? Der Ursprung der kosmogonischen Mythen dagegen liegt auf einem ganz anderen Boden. Die Fragen, wie sich Himmel und Erde getrennt, wie sich Licht und Dunkel geschieden, wie Sonne und Mond ihre Wege am Himmel begonnen haben, diese und ahnliche sind von Kult und Kultur im wesentlichen ganz unabhangig: die Antworten auf sie konnen mehr oder weniger naiv oder von philosophischen Ideen durchsetzt sein, unter allen Umstanden handelt es sich aber bei ihnen um intellektuelle Fragen, die mit dem Wohl und Wehe des Menschen nichts zu tun haben oder doch verhaltnismaßig spät erst in Beziehung dazu gebracht werden. Darum nehmen nun aber auch nicht nur die Gotter, sondern auch die Gottermythen, die in dieses Gebiet gehoren, von Anfang an eine abgesonderte Stellung ein; und Gotter konnen die Wesen, auf die sich diese Theogonien beziehen, überhaupt erst genannt werden, wo sie einer Vereinigung von Kultgottern sich einordnen. In diesem Sinne sind also die Weltschopfer der babylonischen, der indischen, der griechischen Kosmogonien Götter, obgleich sie sich innerhalb der Kosmogome selbst nicht als Kultgötter betätigen. Dagegen ist der melanesische Qat weder ein Kultgott noch uberhaupt ein Gott, sondern ein Damon, der, wie so manche andere der primitiven Naturdamonen, schließlich zum Hauptträger ergotzlicher Scherzmarchen geworden ist. Statt hier, wie überall, den Charakter eines mythologischen Wesens von der Stellung abhängig zu machen, die es in der Gesamtheit der Mythen und Kulte einnimmt, pflegt man umgekehrt diese Stellung innerhalb irgendwelcher kosmogonischer Vorstellungen zu benutzen, um ırgendein Objekt als einen Gott zu kennzeichnen. So kann es kommen, daß man, weit entfernt, aus der Kultlosigkeit der kosmogonischen Götter Bedenken gegen ihre gottliche Natur zu schöpfen, vielinehr umgekehrt die Kultlosigkeit der Gottheiten als ein Zeugnis urwüchsigen Gotterglaubens betrachtet. Nun mag ein Gotterglaube ohne einen Kultus, durch den sich der Mensch die Gunst und den Schutz der Götter zu erringen hofft, für einen indischen Brahmanen am Platze sein, vom primitiven Menschen verlangt man damit Un-Vollends, wenn auf der andern Seite Meteorsteine, mogliches. Fetische und alle möglichen andern Objekte von Zauberkulten zu den Gottern gezählt werden. Ihre eigentliche Ursache hat aber diese Unsicherheit der mythologischen Begriffe offenbar darin, daß man bei der Frage nach dem Ursprung der Gotter die Beziehung zwischen Kult und Kultur auf der einen und die zwischen den Gottern und dem Staat auf der andern Seite völlig außer Acht läßt. Da ist es dann selbstverständlich, daß als der eigentlich konstituierende Bestandteil des Götterbegriffs schließlich nichts übrig bleibt als ein beliebiges Natur- oder Kunstobjekt, dem irgendwelche unheimliche oder zauberhafte Eigenschaften zugeschrieben werden. Es mag sein, daß ein nicht ganz geringer Teil der Schuld an dieser Verwirrung der Gotterbegriffe der Ethnologie zufällt. Nachdem sich diese zumeist astralmythologischen Vorstellungen zugewandt hatte, lag es ihr nahe, sich nunmehr irgendwelcher Mondoder Sonnenmythen in ähnlichem Sinne als einer Art von Leitfossilien für die Erkundung von Gottervorstellungen zu bedienen, wie man etwa Merkmale von Waffen, Werkzeugen oder von Formen der Totenbestattung zur Erforschung prähistorischer Verhaltnisse verwendet. Mag aber auch den Ethnologen diese Verpflanzung der ihnen geläufigen Methode singulärer Vergleichung auf ein Gebiet, auf dem sie unanwendbar ist, nicht allzu sehr verdacht werden, so ist es doch schwerer begreiflich, daß sich auch die Religionshistoriker jener ethnologischen Befunde von Himmelsbewohnern mit Emufüßen oder von »hochsten guten Wesen«, die keines Kultes bedürfen, bemächtigen, um darauf die Annahme einer Gottesidee zu gründen, die im Anfang aller späteren Mythologie stehe. solche Gottesidee gibt es in der Geschichte jedenfalls nicht. Wohl aber lehrt diese, daß es keinen Gott gibt ohne die ihm entsprechende Kulturumgebung, und daß zu den wesentlichen Faktoren dieser Kulturumgebung, soweit unsere Erfahrung reicht, der Staat und sein Gotterkult gehoren.

Nun sind freilich Staaten so wenig wie Gotter mit einem Male entstanden; und so treten uns denn auch vornehmlich in den Gebieten der Halbkulturvolker mannigfache Ubergangsbildungen ent-Beispiele solcher Zwischenstufen zwischen Dämonen- und gegen. Gotterkulten sind oben geschildert worden. Für sie alle, mogen sie nun Übertragungen aus einer fremden Kultursphare oder Rudimente einer alteren Kultur sein, ist die Mischung der Gotter- mit Damonenkulten kennzeichnend, wahrend die weitere Entwicklung vornehmlich darin sich betätigt, daß die an die Erde gebundenen primitiven Dämonenkulte in dem Maße von dem Kult der Himmelsgotter zurückgedrangt werden, als sich neue Kulturgebiete erschließen. Im Hinblick auf die Komplikation der Bedingungen, von denen hierbei die Entwicklung der politischen Gesellschaft auf der einen und der Gotterkulte auf der andern Seite abhängt, wird aber begreifhch, daß beide namentlich in ihren Anfangen zum Teil gesonderte Wege einschlagen konnen. So bieten die afrikanischen Neger- und Bantuvolker im allgemeinen eine verhältnismäßig hohe Stufe politischer Kultur, wahrend die religiosen Zustande infolge des Überwucherns primitiver Fetisch- und Ahnenkulte in hohem Grade rückstandig geblieben sind. Noch eigenartiger verhalten sich in dieser Beziehung die Bevölkerungen der polynesischen Inselwelt. verraten die sozialen Zustande eine weit zurückreichende, wenn auch vielfach zumeist wieder in Verfall geratene politische Entwicklung mit ausgebildeter Ständescheidung. Aber trotz der aus dieser hervorgegangenen einflußreichen Priesterschaft hat es die in der insularen Lage begründete Stabilität der materiellen Kultur nur wenig zu einem eigentlichen Gotterkult kommen lassen, dessen Stelle hier ebenfalls zumeist Damonen- und Zauberkulte einnehmen, wahrend auf der andern Seite die mythologische Phantasie dieser Stämme eine reiche Theogonie und Kosmogonie entwickelte, deren Objekte freilich durchweg zu den »kultlosen Göt-Dieser Emfluß mannigfacher Nebenbedingungen tern« gehoren. verschwindet erst auf den hoheren Stufen politischer Entwicklung, um nun die Beziehungen zwischen beiden Gebieten klar hervortreten zu lassen. Den entscheidenden Wendepunkt bildet aber hier die Erhebung der Gotter zu Staatsgöttern.

## b. Orts-, Stammes- und Volksgötter.

Der Verbreitung der Gotterkulte über die zunehmende Mannigfaltigkeit der Kulturgebiete geht die Differenzierung der Kulte selbst und ihrer Götter parallel. Ein vielgestaltiger Polytheismus ist daher im Sinne der hier vorausgesetzten Begrenzung des Gotterbegriffs eines der frühesten außeren Zeichen zunehmender Kultur. Doch dieser Differenzierungstendenz geht nicht minder eine entgegengesetzte parallel, die auf die Vereinheitlichung des Gotterhimmels gerichtet ist. Sie ist eng an die mit der Scheidung der Götter- von den Dämonenkulten eintretende politische Entwicklung gebunden, und sie betatigt sich zunächst in der Unterordnung einer Mehrheit von Lokal- und Stammesgottern unter eine herrschende Gottheit, deren Sitz im allgemeinen mit dem einer herrschenden Stadt oder eines führenden Stammes zusammenfällt. Als das letzte Produkt dieses Prozesses kann endlich eine oberste Volksgottheit entstehen, der sich entweder die zuvor selbständigen Götter unterwerfen oder hinter der sie schließlich verschwinden. demnach die Berufsteilung innerhalb der Götterwelt, die mit der

zunehmenden Kultur eintritt, dem Polytheismus zu, so ist die mit dieser Zunahme zugleich erfolgende staatliche und nationale Entwicklung auf eine Beschrankung dieser Vielheit durch die Oberherrschaft eines hochsten Gottes gerichtet.

Am klarsten treten uns diese einander entgegen- und zugleich zusammenwirkenden Tendenzen in der Geschichte der altorientalischen Religionen, insbesondere der semitisch-hamitischen Reiche vor Augen. So ist der agyptische Götterhimmel sichtlich aus einer Vielheit von Lokalgöttern hervorgewachsen, die sich je nach dem Prinzipat der einzelnen Städte sukzessiv zu Reichsgöttern erhoben und in ihrer wechselnden Herrschaft eine Art Wechsel der Gotterdynastien erzeugten, in welchem sich bis zu einem gewissen Grade der Wechsel der Herrscherdynastien spiegelte. Ahnlich erhob sich im Zweistromlande der Stadtgott von Babel zum obersten Gott, den der Mythus in der ihm eigenen rückwarts gerichteten Projektion zum Besieger der Damonen erhob, den die übrigen Gotter zu ihrem Herrscher und zum Stifter der Weltordnung erwählt Hiernach hat man angenommen, diese Entstehung eines obersten Gottes sei allgemein aus der Vereinigung einer Anzahl von Stadten oder Provinzen zu einer Reichseinheit unter der Vorherrschaft einer Hauptstadt hervorgegangen. Gleichwohl widersprechen dem nicht nur die den Übergang der Stammesorganisation in staatliche Bildungen begleitenden allgemeinen Bedingungen, sondern auch einzelne Züge der Kultur und des Kultus, die in die Zeiten dieses Ubergangs zurückreichen. Zunachst ist die Städtegründung, an die vorzugsweise die Entstehung von Lokalgottern gebunden ist, im allgemeinen ein Vorgang, der der Entstehung der politischen Gesellschaft erst nachfolgt. In den Anfängen dieser konnen daher die politisch geeinten Stämme noch ein nomadisierendes Wanderleben fuhren, welches zwar die Entstehung von Stammesgottheiten, nicht aber diejenige fest lokalisierter Stadtgottheiten zulaßt. Das hervorragendste Beispiel dieser Art ist der Stammesgott der Israeliten. Die Heiligtümer Jahwes, an die man den Gott selbst gebunden dachte, wurden in der Bundeslade von dem Volk oder dem führenden Stamm auf seinen Wanderungen mitgefuhrt, und erst als der Tempel zu Jerusalem erbaut war, fand die Bundeslade

dauernd im Tempel ihre Stätte. Ahnlich führte in der ältesten Zeit Ägyptens der Konig den Gott seines Stammes in seinem Lager mit sich, und erst als die Konige ihre Residenz dauernd in einer der Städte des Reiches aufschlugen, strebten sie dann den Gott dieser Stadt zum obersten Reichsgott zu erheben, eine Tendenz, die sich freilich infolge des Wechsels der Königssitze und der Konkurrenz, in die dadurch die neuen mit den alten Gottern traten, niemals vollig durchzusetzen vermochte. Der in späterer Zeit einflußreichste dieser Gotter, Osiris, verdankte endlich seine Herrschaft nicht seiner Heimat, sondern seinem Kultus, der dem wachsenden Bedürfnis, das der zunehmende Einfluß der Totenkulte mit sich führte, besser entsprach als die älteren Götter. Vollends bei den ındogermanischen Volkern sind die Beherrscher des Götterhimmels niemals Lokalgötter gewesen, ein Ahuramazda und Indra so wenig wie der griechische Zeus oder der germanische Wodan-Odin. Vielmehr stellte sich hier, falls überhaupt das Bedürfnis nach lokalen Schutzgottheiten rege wurde, eher das Umgekehrte ein: nicht der oberste Gott, sondern eine der andern Gottheiten, die die Eigenart des Stammes oder der Stadt durch ihren besonderen Charakter zum Ausdruck brachte, wurde zur Schutzgottheit gewahlt. Wahrscheinlich ist schon hier teilweise das Motiv von Einfluß gewesen, der allzu weitreichende Herrschaftsbereich einer Gottheit entspreche dem speziellen Schutzbedürfnis eines Gemeinwesens weniger als eine Gottheit von beschrankteier Wirkungssphäre, ein Motiv. das noch in manchen Lokalheroen griechischer Landschaften und schließlich in den Schutzheiligen christlicher Städte nachwirkte. In diesem Verlangen nach spezifischen Gottern oder göttlichen Mittelwesen, die von der Gottheit mit solcher Mission ausgerüstet sind, kommt dann wieder jene der Vereinheitlichung des Götterhimmels entgegenwirkende polytheistische Tendenz der Kultur zum Ausdruck.

Darum beruht es nun aber auch auf einer Vermengung disparater Motive, wenn von einzelnen Forschern die Ausbildung oberster Kultgötter entweder auf eine den inneren Bedingungen der geistigen, insbesondere der religiösen Kultur immanente monotheistische Tendenz oder auf eine Art vorausnehmender Offen-

barung zurückgeführt wird<sup>1</sup>). Die geistige Kultur ist vielmehr auf lange hinaus sichtlich von jener polytheistischen Tendenz erfullt, die aus der Scheidung der Kulturgebiete hervorgeht. wirkt dann allerdings teils die Macht großer Staatseinheiten, wie in den orientalischen Weltreichen, teils aber in ahnlichem Sinne die Entstehung eines gemeinsamen nationalen Bewußtseins, wie im allgemeinen bei den verschiedenen indogermanischen Völkern, entgegen. Wie sehr gerade der Reichtum der Kultur auch die Gotterwelt bereichert, die eben hierin, wie in allem andern, ein Spiegelbild der Kultur selbst ist, dafür bietet der griechische Gotterhimmel das sprechendste Zeugnis. Wenn daher schließlich doch auch die Entwicklung der geistigen Kultur im monotheistischen Sinne gewirkt hat, so sind es, so viel sich erkennen läßt, vornehmlich zwei Motive gewesen, die einem solchen Ziele zustrebten. Das eine bestand in einem Zurücktreten der andern Kulturinteressen gegenuber dem Streben nach politischer und nationaler Einheit, das andere erwuchs aus der Einwirkung des philosophischen Denkens auf die spätere Entwicklung der Religion.

## c. Die Entwicklung der Staatsgotter.

Uber die Ursprunge und die frühere Entwicklung der mythologischen Systeme der großen Kulturvolker des Orients, der Babylonier, Ägypter und der Indo-Iranier, sind in historischer und wahrscheinlich noch weit mehr in vorhistorischer Zeit so viele und so mächtige Kulturströmungen hingegangen, daß uns hier überall die Mythenbildungen bereits in Formen begegnen, in denen sie höchstens in einzelnen Spuren auf ihre einstige Entstehung zurückweisen. So auffallend, wie sie auf den ersten Blick scheinen konnte, ist diese Tatsache nicht. Je älter eine Kultur, um so mehr haben verändernde Einflusse Zeit gefunden, noch ältere

<sup>1)</sup> Fr. Delitzsch, Babel und Bibel, 1. Vortr., 1903. A. Jeremias, Monotheistische Stromungen innerhalb der babylonischen Religion, 1904. Delitzsch vertritt den ersten, Jeremias den zweiten dieser beiden Standpunkte speziell mit Rucksicht auf den babylonischen Gotterhimmel. Vgl. dazu auch J. Hehn, Die biblische und die babylonische Gottesidee, 1913, S. 16ff. Der letztere Autor durfte dabei freilich den Spuren des altisraehtischen Polytheismus nicht gerecht werden.

Kulturen zu zerstoren. Wo sich dagegen eine Entwicklung noch verhaltnismäßig im Licht der Geschichte vollzieht, mag es daher eher gelingen, den Spuren des Ursprungs nachzugehen. Altertum ist eben nicht, wie Bacon es nannte, das »Jugendalter der Menschheit«, sondern es ruht auf einem tieferen, in somen ältesten Schichten uns zumeist unzugänglich gewordenen und von weit zurückliegenden Umwalzungen veränderten Kulturboden. gilt vor allem von jenen großen Kulturreichen des Morgenlandes, die seit alter Zeit Bedingungen unterworfen waren, die, so hilfreich sie der Entwicklung und Ausbreitung der Kultur entgegenkamen, doch zugleich ihrem ganzen Wesen nach auf die Zerstorung alterer Kulturen hinwirken mußten. Dahin gehört zunachst die Ausbildung despotischer Herrschaftsformen, die, indem sie mit der außeren Rechtsordnung den Gotterkult an feste Normen binden, alles was außerhalb dieser Normen steht und damit auch das, was ihnen vorausgeht, zu zerstoren suchen. Vor allem aber pflegt die Entstehung eines geschlossenen, von ubereinstimmenden Zwecken geleiteten Priesterstandes, je mehr dieser, aus den Bedürfnissen des Kultus hervorgegangen, die intellektuelle Macht und die religiose Führung im Besitz hat, nicht nur umgestaltend, sondern in hervorragendem Maße auch austilgend auf die außerhalb der eigenen Kultgemeinschaft liegenden Glaubensformen und Mythen einzuwirken. So laßt schon der eine Umstand, daß die babylonische Mythologie bereits in der fruhesten uns bekannt gewordenen Form von Anschauungen erfullt ist, die auf einer verhaltnismäßig hoch ausgebildeten Beobachtung des Sternhimmels beruhen, darauf zurückschließen, daß dieses mythologische System eine lange Vergangenheit hinter sich hat, und daß wir daher in keiner Weise berechtigt sind, die Götter, die uns in diesen Mythen begegnen, als ursprüngliche anzusehen. Nicht minder fehlt hier eine Heldensage, aus der sich etwa Beziehungen zwischen Helden und Gottern ergeben. Denn selbst das berühmte Gilgameschepos, die vollendetste mythologische Dichtung, die die Literatur der Babylonier aufzuweisen hat, zeigt, mag ihm nun eine noch ältere Heldensage zugrunde liegen oder nicht, in seiner überlieferten Gestalt so sehr die Spuren einer von astrologischen Ideen geleiteten Uberarbeitung,

daß es wenigstens in seiner endgültigen Fassung einer unter spezifisch theologischen Einflüssen entstandenen Priesterlegende ähnlicher sieht als einem aus volksmäßiger Sage entstandenen Heldengedicht<sup>1</sup>). Nicht minder gilt das von den überlieferten Schopfungsmythen der Babylonier, von denen einzelne, wie die merkwurdige Legende vom Ursprung des Zahnschmerzes, offenbar eine frei nach kosmogonischen Vorbildern komponierte scherzhafte Erfindung ist. Andere Züge in diesen Mythen, wie der über die Herrschaft unter den Gottern entscheidende »Raub der Schicksalstafeln« in der Sage vom Sturmvogel Zû oder die im Mittelpunkt der Etana-Legende stehende Suche nach dem »Kraut des Gebärens«, tragen unzweideutig die Spuren eines Priesterstandes an sich, der sich den Besitz geheimnisvoller Offenbarungen zuschreibt, und der, wie überall im alten Orient, in der Pflege einer zu einem guten Teil noch in den Banden des Zauberglaubens liegenden Heilkunde der Rechtsnachfolger der primitiven Medizinmanner ist2). Schon der Umstand, daß diese ganze Mythologie im wesentlichen Kosmogonie ist, macht übrigens nicht bloß ihre Ursprunglichkeit unwahrscheinlich, sondern er zeigt insbesondere auch, daß uns diese Mythen über den Ursprung der Gottervorstellungen keinerlei Aufschluß geben können, da in die Kosmogonie selbst bereits die späteren Gotter eingehen. Man gewinnt so von diesem Götterhimmel, abgesehen von dem, was man unbedenklich der von dem Priesterstande gepflegten Astrologie zuschreiben kann, etwa den Eindruck, den uns die griechische Mythologie machen würde, wenn uns von der ganzen Überlieferung nichts geblieben ware als die Hesiodische Theogonie. So manches Ursprüngliche eine solche Dichtung bewahrt haben mag, sie selbst ist nicht der Anfang des Mythus, und am allerwenigsten sind die in ihr auftretenden Gotter echte Repräsentanten der Göttervorstellungen, wie sie sich bei den abendländischen Volkern unter dem Einfluß der historischen Heldensage entwickelt haben.

<sup>1)</sup> Vgl. die eingehende Darlegung des Inhaltes bei P. Jensen, Das Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur Bd. 1, 1906, S. 1ff. In kurzerem Auszug gibt denselben O. Weber, Die Literatur der Babylomer und Assyrer, 1907, S. 71ff. Über seine Beziehungen zu andern Legenden vgl. Bd. 5<sup>2</sup>, S. 475 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. die kurze Inhaltsangabe der angefuhrten Mythen bei O. Weber, a. a. O. S. 59f., 65ff, 68ff.

Hesiodischen Götter der Griechen, die nicht, wie die der Heldensage, der Umgebung eines ritterliche Künste und Kampfesüberlieferungen pflegenden Adels, sondern den Kreisen einer in alten Zauber- und Marchentraditionen befangen gebliebenen Landbevolkerung entstammen, sind ja übrigens mehr Damonen als wirkliche Götter, gleichen Ursprungs mit den Titanen, mit denen sie um die Weltherrschaft kampfen. Vollends das Titanengeschlecht verrät in der bunten Mischung seiner Gestalten durchaus jene Eigenart der Damonen, in der sich ebenso die furchterregenden außern Naturerscheinungen wie die dem Menschen unsichtbar nahenden, im Reflex wechselnder Gemütsstimmungen bald drohenden, bald glückbringenden Schicksalsmachte verkorpern (Hs. Theogonie 207ff.) <sup>1</sup>).

Wie der babylomsche, so ist auch der ägyptische Götterhimmel augenscheinlich nicht der Ausbildung persönlicher Götter gunstig gewesen, wenngleich andere Ursachen als dort eine solche Entwicklung hintanhalten mochten. Aus einer Vielheit ursprünglicher Lokalkulte hervorgewachsen, deren Mittelpunkte zunachst schwerlich etwas anderes als damonische Sondergotter und an sie geknüpfte Ortssagen waren, mit denen sich uralte, zu jeder Zeit einen hervorstechenden Zug der agyptischen Religion bildende Seelenvorstellungen und Uberlebnisse totemistischer Ahnenverehrung verbanden, hat hier allerdings in sehr früher Zeit schon der Sonnenkult diese Lokalkulte um sich gesammelt. Aber das ist bei der sehr viel großeren Selbstandigkeit, die sich politisch die Vasallenstaaten des Reiches im Vergleich mit Babylonien bewahrten, zugleich in der Form einer Differenzierung erfolgt, die an die heute noch bei afrikanischen Volkern bestehende Tradition erinnert, von den Vorfahren seien Sonne und Mond in jeder Landschaft als besondere, ihr allein zukommende Gestirne angesehen worden (vgl. oben Bd. 52, S. 277). Auch der Sonnengott Rē wurde zwar in jeder Landschaft mit dem gleichen Namen benannt, aber er galt zugleich als ein besonderer Gott<sup>2</sup>). Er hatte sich, wie man dies Verhaltnis wohl ausdrücken darf, den einstigen Lokaldamon assimiliert, und er hatte damit etwas vom Wesen des letzteren in sich aufge-

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 457ff.

<sup>2)</sup> A. Wiedemann, Die Religion der alten Agypter, S. 9ff.

So vereinigte dieser Sonnenkult beide, den allgemeinen nommen. und den Lokalgott, in sich, genau so wie wir das heute noch bei den christlichen Marien- und Heiligenkulten beobachten können. Dabei führte aber, abgesehen von dieser in das Gebiet der Ortsdamonen hinüberleitenden Differenzierung, auch der Charakter des Sonnengottes selbst Eigenschaften mit sich, die seiner Fortbildung zu einer personlichen Gottheit im Wege standen. Sie mußten auf die übrigen altagyptischen Götter um so mehr herüberwirken, da diese zumeist in noch hoherem Grade ihre ursprüngliche lokale Natur und den uralten Zusammenhang mit dem Tierkultus bewahrt hatten. Der Sonnengott bleibt, wie sehr auch der Mythus sich bemühen mag, ihn zu andern Naturgottern, insbesondere zum Mond und zu den Gestirnen in Beziehung zu setzen, immerhin ein einsam am Himmel dahinwandelndes Wesen. Er muß, wie in Iran und Indien und wahrscheinlich auch im alten Mexiko, mit andern himmlischen oder irdischen Feuererscheinungen in Verbindung gebracht werden, wenn er als lebendig handelnder Gott hervortreten soll¹). Ubrigens zeigen nicht minder die abgeblaßten Gestalten der alten indo-iranischen Sonnengotter, des Surya und Mithra der Veden und des Avesta, daß die festere Fixierung der Vorstellung eines Gottes in einem bestimmten Naturobjekt, namentlich einem solchen, das, wie die Sonne, einem Wandel der Gestalt nicht unterworfen ist, der Ausbildung personlicher Eigenschaften hemmend im Wege steht. griechische Helios macht davon keine Ausnahme. Er steht, in so hohes Altertum der Glaube an seine gottliche Natur zurückreicht, noch bei Homer außerhalb der eigentlichen Gotterwelt. Er besitzt zwar seine Rinderherden und greift da und dort einmal in das Leben irdischer Helden ein. Doch, wie er in der Ratsversammlung der Gotter fehlt, so bleiben seine Handlungen die eines Ein-Als ein Sohn des Titanen Hyperion, des »Hochwandelnden«, wird er gelegentlich selbst zu den Titanen gezählt (Apollodor I, 4, 2). Das andert sich erst, als in der hellenistischen Zeit orientalische und griechische Kulte aufeinander zu wirken beginnen, und nun in der gesamten von dem romischen Im-

<sup>1)</sup> Über die Feuergotter im alten Mexiko vgl. K. Th. Preuß, Mitteilungen der anthropolog. Gesellschaft in Wien, Bd. 23, 1903, S. 129ff.

perium berührten Welt der persische Mithra und neben ihm in Griechenland selbst und in den von hellenischer Kultur beeinflußten Gebieten Helios zu herrschenden Gottheiten sich erheben. Hier gewinnt nun der eine dieser Sonnengötter, Mıthra, vor allem unter dem Einfluß griechischer Mythologie persönliches Leben; der andere, Helios, übernimmt von seinem orientalischen Rivalen jene Züge eines spezifischen Imperatorengottes, die den Kaiser als irdischen Sonnengott, ebenso wie die himmlische Welt als Abbild und Vorbild des romischen Imperium erscheinen lassen<sup>1</sup>). Damit waren aber auch die Schranken durchbrochen, die Mithra wie Helios ursprunglich als Einzelgotter von einer sie umgebenden und in lebendiger Wechselwirkung mit ihnen stehenden Gotterwelt geschieden hatten. In die Tempel des Mithra zogen neben ihm andere orientalische Gotter, vor allem avestische und agyptische ein; der griechische Helios vollends umgab sich außer mit ihnen auch noch mit der ganzen griechischen Götterwelt, und schließlich nahmen sich die beiden Sonnengotter selbst samt ihrem Gefolge wechselweise in thre Gotterkreise auf2). So entspricht hier der im Gefolge der Onentzüge Alexanders eingetretenen Mischung der Kulturen ein internationales Pantheon, wie ja Kaiser Hadrian einen der Vereinigung der Gotter aller Volker bestimmten Tempel wirklich errichten ließ. Darum konnte es wohl scheinen, als wiederhole sich hier auf einer umfassenderen Weltbühne das Schauspiel des griechischen Olymp: eine Versammlung von Gottern, die, einem obersten Gott untertan, die verschiedenen Richtungen der Weltordnung und dabei zugleich durch die Beziehungen, in die sie zueinander gesetzt sind, deren Einheit reprasentieren. Doch diese Neubildung würde nicht möglich gewesen sein, hatte sie nicht in dem dereinst unter dem Einfluß der Heldensage entstandenen griechischen Götterstaat ihr Vorbild gefunden. Mithras Geburt aus einem Felsen in-

<sup>1)</sup> Vgl. F. Cumont, Die Mysterien des Mithra, deutsch von G. Gehrich, 1903.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. Dieterich, Eine Mithrasliturgie, 1903, S. 64ff. Ein bezeichnendes Dokument für diese Mischung der mythologischen Elemente, in den Kreisen, in denen die spezifisch hellenische Richtung prävalierte, ist Kaiser Julians »Rede auf Konig Helios« (A. Mau, Die Religionsphilosophie Kaiser Julians, 1907, S. 127ff.), in der freilich außerdem die philosophischen Ideen des Neuplatonismus eine stark hervortretende Rolle spielen.

mitten der ihre Herden weidenden Hirten trägt das bekannte Geprage der marchenhaften Heldengeburten, sein Kampf mit dem Urstier das einer frei nach den Motiven der Herakles- und anderer Heroensagen erfundenen Fabel; die Gotterkämpfe endlich, die er siegreich besteht, sind Nachdichtungen der alten kosmogonischen Mythen, die einen Kampf der Götter an den Anfang der Weltordnung stellen. Hier ist nirgends eine Spur ursprünglichen mythologischen Werdens zu finden, sondern, wie diese ganze Religion synkretistisch ist, so sind ihre Mythen kunstlich zusammengetragene Motive aus verbreiteten Marchen- und Sagenstoffen. Wo dagegen die Mythen, mit denen die unter der Agide des Sonnengottes entstandene Theosophie diesen ausstattet, hinter den Kultzwecken zurücktreten, denen er seine wirkliche Macht verdankt, da lost er sich ganz von diesem Hintergrund einer ihn umgebenden Gotterwelt. Indem endlich auch bei diesen Gottern im Wandel der Zeiten Motive den Vorrang gewinnen, die nicht dem irdischen Leben des Menschen, sondern einem nach dem Tode beginnenden, dem er zustrebt, angehoien, tritt hier ein neues Moment hinzu, das der alten Göttersage gefehlt hat: der Gott wird zum Trager einer religiosen Legende. Dies ist ein Ubergang von universalhistorischer Bedeutung, auf den wir spater zurückkommen werden. Es ist aber derselbe Übergang, der sich schon vor dieser Zeit auf ägyptischem Boden in der Verdrangung der alten dämonischen Naturgötter durch den Osiriskult mit seinem neuen Gotterkreis vollzogen hatte. Wenn daher zu Mithra und Helios vornehmlich noch Osiris und Serapis in der aus den Kulten aller Nationen gemischten Gotterwelt dieses Zeitalters hinzutraten, so hatte das wohl nicht bloß in dem Streben, sich womoglich alle gottlichen Machte dienstbar zu machen, sondern mehr noch darin seine Quelle, daß der religiöse Gedankengehalt dieser Kulte im wesentlichen ein übereinstimmender war. In der Tat bilden die Osiris- und die Mithralegende Variationen desselben Themas, das uns in den griechischen Demeter- und Dionysoslegenden begegnet, und das schließlich in den Kultlegenden aller entwickelteren Religionen wiederkehrt. Gerade hierin aber zeigt sich zugleich, daß aus dieser Mythenbildung, die die uberlieferten Vorstellungen neuen religiosen Ideen dienstbar macht, für die Erkenntnis der Entstehung der Gotter kein Aufschluß gewonnen werden kann. Denn die Kultlegende in ihren in diesem Zeitalter über die Kulturvolker verbreiteten mannigfach variierenden Formen bezeichnet das Ende eines Prozesses, der mit der Entstehung der Götter aus vorangegangenen niedrigeren mythologischen Vorstellungen seinen Anfang genommen hat.

Nicht wesentlich anders als mit den mythologischen Traditionen der übrigen altorientalischen Kulturvölker verhält es sich endlich mit den in den Veden und dem Avesta niedergelegten Anschauungen der alten Inder und der ihnen stammverwandten Ira-Hier wie dort haben die ursprünglichen Naturgotter tiefnier. greifende Umwandlungen durch die Einflüsse theosophischer Spekulation und religioser Hymnendichtung erfahren. Über die hinter diesen Umbildungen stehende ursprüngliche Naturbedeutung gewisser Göttergestalten sind darum zwar mehr oder minder sichere Vermutungen moglich; doch uber die historischen und die psychologischen Bedingungen, unter denen die von den Einflüssen des späteren religiosen Kultus noch unabhängigen Gotter entstanden, enthalten selbst die altesten Uberlieferungen nur dürftige Andeutungen. Nichts bezeugt dies sprechender als die Tatsache, daß in den Veden nicht bloß die einstigen Naturgötter durch den Kultus umgebildet, sondern daß aus diesem, insbesondere aus dem Opfer, neue Gotter entwickelt wurden. Die Herrschaft, die diese Opfeigötter schon in der frühesten, durch die geschichtliche Uberlieferung erreichbaren Zeit erlangt haben, zeigt aber deutlich, daß diese ganze uns zugängliche Entwicklung bereits mit einem Stadium beginnt, wo der Kultus selbst mit dem ihn beseelenden Streben nach Befriedigung der dringendsten Lebensbedürfnisse der Gemeinschaft sowie nach Trost und Hilfe für den einzelnen Menschen fur das Wesen dieser Götter bestimmend geworden ist. So bietet sich hier dasselbe Schauspiel schon in uralter Zeit, das uns, vom Licht der Geschichte beleuchtet, in den Mithra-, Osiris- und den ihnen verwandten Kulten entgegentritt. Nicht minder ist der altiranische Mythus von dem Kampf der Götter des Lichts und der Finsternis durch den Kultus seinem einstigen kosmogonischen Inhalte sichtlich entfremdet worden. War dieser wohl nur eine Variante der weitverbreiteten Mythen gewesen, die die Weltschöpfung als einen Kampf von Göttern oder Dämonen schildern, so hat der Kultus fruhe schon dieser Naturbedeutung einen ethischen Sinn untergelegt, der nun machtig in die weitere Ausbildung der Götter eingriff. So sind hier überall die Götter nicht nur in den uns zugänglichen Gestalten, die sie in der Überlieferung angenommen, wesentlich erst aus dem Kult hervorgegangen, sondern dieser hat auch, um so mehr, je strenger er von frühe an von festen Satzungen umgeben und von ethischen und religiosen Gedanken getragen war, die Spuren verwischt, die auf den Ursprung der Götter zurückweisen.

## 9. Der griechische Götterstaat.

#### a. Der Ursprung der griechischen Gotterkulte.

Unter den abendlandischen Volkern sind es vornehmlich die Griechen und die Germanen, die uns in den älteren Quellen ihrer Sage und Dichtung ein umfassenderes Bild eines von Anfang an von politischen Einflüssen getragenen und dabei zugleich die andern Richtungen des geistigen Lebens in sich aufnehmenden Gottermythus bieten. Doch fuhrt hier der griechische Mythus wieder die günstigeren Bedingungen mit sich, so wenig man auch die schon in vorhistorischer Zeit beginnenden und in der spateren sich steigernden Einwirkungen fremder Kulte übersehen darf. Denn die Freiheit, mit der sich in diesem Fall der Gottermythus von früh an, wenig gehemmt durch zwingende Kultnormen, entwickeln konnte, bietet ein Beispiel so unbeschränkter Bewegung der mythenbildenden Phantasie, wie sie sonst nur im Mythenmarchen und in der Heldensage vorzukommen pflegt. Hiergegen muß insbesondere auch die germanische Gottersage um so mehr zurückstehen, da die Dichtung, die sie in ihrer ursprünglichen Form zu gestalten suchte, bereits innerhalb des Gedankenkreises einer neuen Weltanschauung, der christlichen, steht, von der ungewiß bleibt, wie viel von ihr in jene Lieder nordischer Skalden, die die einstige Gotterwelt dem Gedächtnis bewahren oder auch als Grundlagen freier epischer Dichtung benutzen wollten, übergegangen ist. Rückschlüsse vollends, die man in der deutschen Mythologie aus den in Märchen

und einzelnen Ortssagen erhaltenen Zeugnissen auf die früheren Götter zu niachen sucht, sind schon um deswillen unsicher, weil sie auf der Voraussetzung ruhen, solche Mythenbildungen seien Reste einer einstigen Gottersage, eine petitio principii, die in vielen Fallen erweislich falsch, in andern wenigstens zweifelhaft ist, und die keinesfalls über den Ursprung der Gotter etwas lehren kann, da diese selbst nach der gemachten Voraussetzung von Anfang an existieren sollen. Denn hat es, wie die klassische Mythologie und in ihrer Gefolgschaft in der Regel auch die Ethnologie annimmt, Gotter zu jeder Zeit gegeben, so braucht man natürlich nach deren Ursprung überhaupt nicht zu fragen, sondern es kann sieh hochstens darum handeln, zu ermitteln, welche Eigenschaften sie zu verschiedenen Zeiten besaßen.

Hier stehen nun aber mehr als in einem früheren Stadium der Forschung heute auch der griechischen Sagengeschichte ernste Bedonken entgegen. Wo ist, so kann man fragen, die griechische Götteroder Heroengestalt, über deren Herkunft wir nicht Zweifeln begegneten? Ist nicht der griechische Mythus von vorgeschichtlicher Zeit an ebensosehr durch äußere Einflüsse wie durch die Wechselwirkung der hellenischen Landschaften untereinander bestimmt worden, so daß wir vor allem uber die Anfange seiner Entwicklung vollig im Ungewissen sind? Man denke nur an die Ausblicke, die die neu sich erschließende mykenische und kretische Kultur, und die die ungeahnte Verbreitung orientalischer Mythenstoffe eroffnet haben! Wer unterstunde sich da mit Sicherheit zu sagen, wo ein Dionysos oder Herakles ihre ersten Kultstätten gehabt, oder wie diese Kulte ausgesehen haben? So berechtigt nun aber auch diese Fragen sind, so beruht doch die absolute Skepsis, die man ihnen entnimmt, auf der gleichen einseitigen Auffassung, wie sie den fruher besprochenen Astraltheorien zugrunde liegt (Bd. 52, S. 53f.). In beiden Fallen wird ın der Tat das mythologische Problem auf die eine Frage eingeschlänkt wo ein Gott oder ein Mythus zuerst entstanden sei, und welche Bedeutung beide ursprünglich besaßen. Nun aber erschopft diese Frage weder die Aufgaben mythologischer Betrachtung, noch ist sie kulturgeschichtlich oder psychologisch die wichtigste. Hier steht vielmehr im Vordergrund die andere: wie ist die nrytholo-

gische und religiose Weltanschauung eines Volkes zu einer bestimmten, im Licht der Geschichte liegenden Zeit überhaupt beschaffen gewesen, und welche Faktoren waren bei ihren geschichtlich eingetretenen Wandlungen wirksam? Zu ihrer Beantwortung tragen aber etwaige Aufschlusse über irgendwelche weit entlegene Vorbedingungen des späteren Zustandes verhaltnismäßig wenig bei. So lehrreich es fur die Erkenntnis der Wandlungen mythologischer Vorstellungen z. B. sein mag, wenn ein Dionysos und ein Herakles an den Orten, wo ihre Kulte mutmaßlich entstanden, eine wesentlich andere Bedeutung besaßen, als zur Zeit, da der Dionysoskult einen wichtigen Teil des religiosen Lebens der Griechen beherrschte, oder da Herakles zum Urbild eines Helden geworden war: zunachst und vor allem sind doch diese mythologischen Gestalten selbst und die Kulte, die sich an sie anschlossen, für den psychologischen Charakter der Kultur, die sie hervorbrachte, von Interesse. Und hier fallt nun allerdings zugunsten der mythologischen Uberlieferung der Griechen das doppelte Gewicht in die Wagschale, daß sie einer im Vergleich mit den Volkern des alten Orient im ganzen jüngeren, verhaltnismaßig noch mehr in ihrer Entwicklung zu verfolgenden Kultur angehort, und daß hier jene stabilisierenden Machte fast ganz gefehlt haben, die im Orient frühe schon das religiose Denken der Leitung einer durch ihre fuhrende Stellung das gesamte geistige Leben beherrschenden Priesterschaft oder dem Zwang einer despotischen Staatsordnung unterwarfen. Die Griechen sind trotz der zuzeiten verbreiteten Anklagen der Asebie, wie gerade der Umstand beweist, daß diese Anklagen durchweg vom Volke ausgingen, frei von solchem hierarchischem Zwang gewesen. Weltliche Dichter haben ihre Heldensage gestaltet. Weltliche Philosophen sind die Führer ihres religiosen Denkens ge-Dies laßt auch die naturlichen psychologischen Bedingungen ungehemmter zutage treten, die die Entwicklungen des Mythus begleiten, und die Wirkungen, die seine einzelnen Bestandteile aufeinander ausuben. Unter den letzteren stehen aber Helden- und Gottersage in erster Linie. Freilich muß man auch hier die psychologisch unmogliche Vorstellung fernhalten, als sei der Mythus ein einmal, wenn möglich an einem einzigen Ort Entstandenes oder Erfundenes — eine Anschauung, die sich so oft mit der Einschränkung der mythologischen Aufgabe auf das Ursprungsproblem verbindet. Vielmehr müssen wir uns gegenwärtig halten, daß auch der von außen zugeführte Mythenstoff ein zu seiner Assimilation befahigtes Bewußtsein voraussetzt, das eben deshalb einen solchen Stoff nach eigenen Bedürfnissen und Anlagen umformt. Darum offenbart sich nun aber diese nie erlöschende, weder in die Grenzen eines Volkstums noch einer Zeit eingeschrankte mythenbildende Tatigkeit naturgemaß am deutlichsten da, wo die außeren Herrschafts- und Kultusformen der freien Bewegung des mythologischen Triebes am wenigsten Hindernisse bereiten.

Nun zeigt gerade die griechische Gotterwelt, daß diese so, wie wir ihr in der Sage und epischen Dichtung begegnen, unmoglich ein Ursprüngliches sein kann. Wo sich jedoch auf griechischem Boden aus vorhistorischer, der in der Dichtung lebenden Sage vorangegangener Zeit sogenannte Götteridole vorfinden, da ist es so gut wie anderwarts zweifelhaft, ob es sich dabei um Gotter überhaupt handelt1). Gleichwohl gibt es einen Gesichtspunkt, der hier als maßgebend für alle in eine direkt nicht erreichbare Zeit zurückgehenden Vermutungen angesehen werden darf. Die griechischen Götter sind ursprünglich Lokalgotter, ihre Kulte Lokalkulte gewesen, lange bevor zunachst durch mündliche Tradition, dann durch wandernde Sanger, die aus dieser die Gotter des Epos geschaffen, ubereinstimmende Gotternamen entstanden, woraus sich endlich gemeinsame Gotter der verschiedenen Landschaften entwickeln konnten. Wahrscheinlich lange bevor die epische Dichtung solche mit den gleichen Namen benannte Lokalgotter zu einheitlichen Gotterpersonlichkeiten gestaltete, hatte aber wohl, wie man annehmen darf, die Ubereinstummung der Eigenschaften verschiedener Lokalgotter diese Vereinigung vorbereitet. Dafür spricht, daß noch lange, selbst nachdem diese Lokalgötter zu allgemeinen Volksgottern geworden waren, Beziehungen zu bestimmten Orten erhalten blieben, so daß die Gotter des kretischen, des bootischen und anderer Kulturkreise zwar die gleichen Namen trugen, daneben jedoch eine spezifische Beziehung zu ihren besonderen Kultorten bewahrten. Unter jenen

<sup>1)</sup> Über die sogenannten Fetische als älteste Gotterbilder vgl. unten III, 2.

Bestandteilen, die bei dem Verkehr zwischen den verschiedenen Kultorten als übereinstimmende sich aufdrängten, standen aber die Naturerscheinungen, zu denen die Götter in Beziehung gebracht waren, sichtlich in erster Linie. Insbesondere treten hier in der griechischen Uberlieferung zwei Beziehungen hervor, die lebhaft an die Eigenschaften jener Gotter und jener Zwischenwesen zwischen Gottern und Dämonen erinnern, die uns bereits innerhalb der Kulte gewisser Halbkulturvolker begegnet sind. Auf der einen Seite sind es Himmelsphanomene in ihren der unmittelbaren Anschauung gegebenen Eigenschaften, noch nicht zu menschenahnlichen Gottern umgewandelt, die als Substrate der verbreiteteren Lokalgotter erscheinen. So ist Zeus der Himmel, Hera erscheint als die weibliche Erganzung des Himmelsgottes bald unbestimmter als Luft- bald als Mondgottin. Ähnlich wird Artemis teils im Wehen des Windes teils im Mond verkorpert gedacht. Apollon erscheint bald mit Helios vereinigt, bald neben ihm als Sonnengott. Poseidon ist der Gott der Gewässer und der stürmischen Meerflut, Demeter neben Gaia die Gottin des Erdinnern usw. Dabei bringt es die Mannigfaltigkeit der Lokalkulte mit sich, daß ebenso dieselbe Himmelserscheinung verschiedenen Gottern wie der gleiche Gott verschiedenen Erscheinungen zugeordnet wird. Auch werden die Gotter, analog wie noch heute in den Kulten mancher Halbkulturvolker, mit Tieren in Beziehung gebracht. nen Poseidon als Stier, Apollon als Fisch, Delphin, Schwan usw., Zeus in den mannigfaltigsten Tiergestalten, Beziehungen, die freilich nicht weniger schwankend sein können wie die auf Naturerscheinungen¹). Nimmt man hinzu, daß in der altesten Zeit, wo von einer Fixierung der Vorstellungen durch die bildende Kunst noch nicht die Rede sein kann und selbst die unbestimmteren Bilder, die die epische Dichtung von den Gottern entworfen hat, ganzlich fehlen, so wird man sich diese zwischen Himmel und Erde schwebenden Wesen nicht flüchtig und verschwommen genug denken konnen. Auch begreift man, wie sich die Gotter in dieser frühesten

<sup>1)</sup> Vgl. die ausfuhrliche Zusammenstellung von Notizen über diese altesten Kulte der griechischen Gotter bei O. Gruppe, Griechische Mythologie, II, S. 1100 ff.

Zeit nur dadurch einigermaßen in der Vorstellung zu fixieren vermochten, daß man sie in fortwährenden Verwandlungen dachte, bei denen sie bald in einem Tier bald in einem Naturphanomen, in Sturm und Regen, Himmel und Erde, Sonne und Mond, in den Bewegungen der Wolken, der Flüsse und Meere sich verkorperten. In der Tat hat uns die alteste unter den Formen des Gottermythus, das Gottermärchen, deutlich die Spuren solcher Anschauungen bewahrt, nur daß freilich dieses Märchen in der uns überlieferten Form bereits in eine Zeit hineinragt, wo sein Inhalt nicht mehr geglaubt wird, ein Umstand, der auch in diesem Fall der richtigen Würdigung der mythologischen Bedeutung des Märchens hinderlich gewesen ist. (Vgl. unter II, 2.)

Nicht minder wie die zwischen Himmels- und Wettererscheinungen und uralten dämonischen Tieren schwankenden Vorstellungen der Götter bieten nun aber die Kulte, soweit Reste ihres Ursprungs erhalten sind, bedeutsame Winke fur den Charakter des ültesten Göttermythus. Wie die Götter Lokalgotter, so sind selbstverstandlich auch ihre Kulte Lokalkulte. Dies bedeutet aber nicht bloß, daß die Gebiete, in denen sie stattfinden, beschränkt sind, sondern daß sich auch ihre Zwecke in verhaltnısmäßig engen Grenzen be-Es ist zunachst noch keine staatliche Gemeinschaft, die hinter den Kulten steht, sondern es sind die einzelnen Menschen mit ihren Bedurfnissen und Wunschen, die den Lokalgottern mit Beschworungen und mit Opfern nahen. Dabei sind die Zeugnisse, die auf diese ältesten Gotterkulte Licht werfen, im allgemeinen noch zwingender als jene, die sich auf den Charakter der Gotter selbst beziehen. Denn jene Zeugnisse reichen weit mehr in spatere Zeiten, ja sie reichen teilweise bis in die Gegenwart. Wo die Lokalgotter als solche schwinden, oder wo sie mindestens in die Rolle untergeordneter Schutzgeister und Schutzheiligen zurucktreten, da pflegen gleichwohl Lokalkulte erhalten zu bleiben, nur daß sich diese nun an die großen Gotter wenden.

Deutlich laßt sich dieser Ubergang vor allem bei den Totenkulten verfolgen, bei denen er mit dem in Seelenkulte verbunden ist. Sie sind ihrer Natur nach nicht nur von Anfang an Lokalkulte, sondern sie bleiben notwendig stets von den räumlichen Grenzen abhangig, in die das Leben der Verstorbenen selbst eingeschrankt war. Zunächst der Abwehr des von dem Damon des Toten gefürchteten Unheils zugewandt, richten sie sich dann allmahlich auf die Gewinnung seines Schutzes für die Überlebenden. In beiden Formen bilden sie aber einen vorherrschenden Bestandteil der Damonenkulte überhaupt. Treten nun die Gotter an die Stelle der ehemaligen Damonen, so ändert sich dies in dem Sinne, daß das Grundmotiv der Fursorge fur die Toten mehr und mehr aus dem Streben, ihren Schutz zu gewinnen, in das andere sich umwandelt, den Schutz der Gotter für die Toten zu gewinnen, und mit diesem Zweck verbindet sich unter dem Einflusse der unter der Wirkung dieser Motive entstandenen Jenseitsvorstellungen in einer weiteren Ubertragung der andere, sich den Schutz der gleichen gottlichen Machte auch für das Fortleben der eigenen Seele zu sichern<sup>1</sup>). Bei allen diesen tiefgreifenden Wandlungen bleiben aber die Totenkulte Lokalkulte, und als solche bewahren sie fortan ihre nahen Beziehungen zu allen andern Kultmotiven, die, ahnlich wie sie, an eine enger begrenzte Gemeinschaft gebunden sind.

Denn wie sehr auch infolge der Entstehung umfassenderer Kultzusammenhange die Gotter die ursprünglichen Grenzen ihrer Wirksamkeit erweitern mogen, in den Sonderkulten, in denen der einzelne Mensch Hilfe gegen die Not des Lebens zu finden hofft, bewegt sich fortan das Wirken dieser Götter in den gleichen engen Insbesondere ist es ein Gebiet, das allezeit dem gleichen ursprünglichen Gedankenkreis angehort, ob nun die Wesen, deren Schutz gesucht wird, an beschränkte Orte gebundene Naturdamonen oder Gotter sind, deren Herrschaft sich über weite Lander erstreckt. Hier verwandelt sich daher in gewissem Sinne selbst dei große Himmelsgott in einen Lokalgott. Unter den Ubeln, von denen der Mensch zu allen Zeiten heimgesucht wird, steht aber die Krankheit allen andern voran. Der Schutz gegen sie und die Heilung von ihr ist darum ebenso einer der spatesten Kultzwecke, wie er einer der frühesten war. Und hier, in den Anfangen des Kultus steht, wie die Zauberkulte der Primitiven, die alter als die Gotter sind, deutlich zeigen, dieser Zweck auch darin voran, daß sich ihm die

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 83ff.

andern, der Schutz für das Gedeihen der Saat, gegen das Unwetter zu Land und zur See und in den mit Gefahr für Leib und Leben verbundenen Unternehmungen, als spätere Entwicklungen und zum Teil vielleicht als Übertragungen anschließen. So ist es denn auch ein bedeutsames Zeichen für den ursprunglichen Charakter der Gotter und ihrer Kulte, daß neben den mannigfachen Funktionen. die sie von frühe an im Kultus besitzen oder durch einen in vielen Fallen zu verfolgenden Bedeutungswandel allmahlich gewonnen haben, die Funktion der Abwehr der Krankheit fast keinem der griechischen Gotter fehlt. Insbesondere bei den auch weiterhin in den Lokalkulten am meisten hervortretenden Göttern, wie bei Apollon, Artemis, Asklepios, tritt diese Bedeutung der Heilgottheit in so überragender Weise hervor, daß sie offenbar zu den frühesten Motiven der Kulte dieser Gottheiten gehort. So ist an die Kultstatten der Artemis zu einem wesentlichen Teile die altere Zaubermedizin gebunden. Die Pflanzen und Tiere, die an diesen Heilstätten gepflegt werden, sind der Gottin heilig und empfangen durch sie ihre heilende Kraft. Bei Apollon, der ebenso als Erzeuger der Seuchen wie als Schützer gegen sie gilt, sind die unter seiner Obhut stehenden Orakel ähnliche Heilstatten wie die Tempel des Asklepios1).

Zwei vonnehmlich bei diesen hervorragendsten Heilgottern, aber auch bei den andern, mehr gelegentlich in dieser Bedeutung auftretenden, wie Hera, Athena, Zeus, Poseidon, zu beobachtende Erscheinungen sind nun für die psychologischen Grundlagen dieser Seite des frühesten Kultwesens bedeutsam. Die erste besteht in der Assoziation, in die hier durchweg die Beziehung der heilenden Tatigkeit des Gottes zu den Naturvorgängen tritt, in denen man ihn verkorpert sieht. Das Naturphänomen ist dabei durchweg nicht sowohl das objektive Bild der heilbringenden Wirkung des Gottes als der fürchterregenden, gegen die sein Schutz angerufen wird. So sind es die Pfeile der glühenden Mittagssonne, die Apollon zur Erde sendet, und in denen er als der Bringer der Seuchen und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Über Apollon als Heilgott vgl. die Zusammenstellungen bei Gruppe a. a. O. S. 1237ff., uber Artemis und ihre »Sanatorien« ebenda S. 1260ff., über Asklepios S. 1447ff.

Freber gefurchtet wird. Die im Wolkenzug dahinstürmende Jägerin Artemis fuhrt die Dämonen des Wahnsinns und anderer Krankheiten mit sich. Ahnlich sendet auch der Blitze schleudernde Zeus dem Menschen Verderben, aber in gleicher Weise wehrt er der drohenden Gefahr. Poseidon, wie er den Schiffern auf stürmender See den Tod bringt, kann nicht minder die todbringende Krankheit senden und vor ihr schützen. Ähnliche Beziehungen kehren bei andern Gottheiten, wie Hera, Athena, Demeter, wieder, die als Heilbringer verehrt werden, und bei denen doch die Naturphänomene, in denen sie erscheinen, stets nur die furchterregenden Machte, gegen die sie angerufen werden, nicht den Schutz, den sie gewähren, veranschaulichen.

So ist diese erste zugleich eng verbunden mit der zweiten Eigenschaft dieser heilbringenden Gotter: der Gott, der dem Unheil steuert, ist selbst der Erzeuger dieses Unheils. Vor allem die Götter, die die Krankheiten heilen, sind die Erreger der gleichen Krank-Aber in dieser Verbindung kontrastierender Wirkungen ist die furchterregende, die Krankheit und Tod bringende, gegen die der Gott angerufen wird, die frühere. Aus dem Unheilbringer ist der Gott selbst erst zum Heilbringer geworden, und er bewahrt noch lange beide Seiten seines Wesens, bis allmählich vor allem bei den hoheren Gottern die schützende Eigenschaft über die Verderben bringende, damonische die Oberhand gewinnt. Daß gleichwohl diese damonische Macht die ursprüngliche ist, das zeigt sich aber, abgesehen von ihrer dauernden Fixierung in dem Naturphanomen, am sinnenfalligsten da, wo beide Wirkungen noch weiterhin an-Das sprechendste Zeugnis ist hier einander gebunden bleiben. das Gorgonenhaupt. Wie sich in ihm als dem Attribut der Athena, der Schutzgottin des Staats der Athener, das Doppelwesen dieser Gottin widerspiegelt, so hat die griechische Kunst in ihm mit steigender Vollendung im Verlaufe der Zeit die Entwicklung dieser beiden Seiten der Gotter überhaupt zum Ausdruck gebracht. Mit dem Schrecken, den sie verbreitet, vereinigt die Gorgone den Schutzzauber, der die Dämonen fernhalt, die sich diesem furchtbaren Antlitz zu nahen wagen. Hier liegt zugleich die psychologische Wurzel dieses doppeltseitigen Zaubers klar vor Augen. Der Schrecken, den der furchtbare Anblick verbreitet, ist vor allem selbst unheilbringend. Aber für den, der sich den Schutz dieses Wesens zu eigen gemacht hat, übt es die gleiche abschreckende Kraft gegenuber den Damonen, die ihm nahen könnten. In einen solchen Schutz wird nun die verderbliche Macht der unheilbringenden Gotter überall durch den Kultus umgewandelt. Denn er ist es. der zunächst die Schonung des Gottes vor dem von ihm selbst drohenden Verderben und dann in der natürlichen Erweiterung dieses Triebes den Schutz vor allen andern gefahrdrohenden Machten. die das menschliche Leben umgeben, gewinnen möchte. Gerade das Gorgonenhaupt, dieser, wie man wohl sagen konnte, abstrakteste und zugleich konkreteste Ausdruck für den sich hier vollziehenden Wandel, spiegelt unmittelbar in dem Wechsel des Ausdrucks, den es in der griechischen Kunst erfahren hat, den wunderbaren Einklang der Stimmungen und der von ihnen getragenen Kulte. Der alteste Typus, ein unzweideutiges Bild des erschreckenden Damons, mildert sich von Stufe zu Stufe: der Schrecken wird von dem Ernst der Drohung, der ebenso Unheil wie Schonung in sich bergen kann. abgelöst, bis schließlich ein unendliches Mitleid in diesem Antlitz die Herrschaft gewinnt. Das ist ein Ubergang ganz und gar dem entsprechend, der sich im Kult von der Bitte um Schonung zum Flehen um Schutz vollzieht. Es 1st, in den Ausdruck dieses Angesichts übertragen, der Wandel der Affekte von der reinen, grenzenlosen Furcht zur reinen, beseligenden Hoffnung und Rettung, oder, wie wir es ubertragen auf die Gegenstande des Kultus, die ja nichts anderes als die Objektivierungen dieser Affekte sind, ausdrücken konnen: es ist der Ubergang vom Damon zum Gott1).

# b. Die Götter unter dem Einfluß der Heldensage.

Hierin ist das Resultat klar ausgesprochen, auf das uns alle vorangegangenen Betrachtungen bereits hinweisen. Die ursprünglichen Gotter der Griechen sind überhaupt keine Gotter, sondern sie sind, wie allerwärts die frühesten Objekte des Kultus, Damonen von wechselnder und unbestimmter Gestalt, in denen sich die Gewalt der Eindrücke des Himmels, der Gestirne, der Stürme, des

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 32, S. 169, Fig. 24.

Gewitters mit den alten Damonen der Umgebung, vor allem den Tierdämonen verbinden. So sind denn auch die Kulte, in denen sich der Glaube an die Schicksalsmächte betätigt, ursprünglich nicht Gotter-, sondern Damonenkulte. Es sind die Wechselfalle im Geschick des Einzelnen, vor andern die Krankheit und ihre Heilung, die ihren Inhalt bilden. Mag auch die Erweiterung des Stammesbewußtseins und die damit Hand in Hand gehende Wechselwirkung der Ortskulte allmählich übereinstimmende Mythen hervorbringen und damit der Ubergang zu einem teilweise gemeinsamen Besitz sich vorbereiten, der entscheidende Schritt geschieht doch erst, sobald das nationale Bewußtsein zugleich in Unternehmungen sich außert, die sich über weitere Ländergebiete erstrecken, in deren gemeinsamen Mythenschatz nunmehr menschliche Persönlichkeiten als Träger der Handlungen eingehen. Mogen diese Helden ganz und gar mythisch oder teilweise geschichtlich sein, unter allen Umstanden sind sie Erzeugnisse eines auf der Bildung staatlicher Gemeinschaften beruhenden geschichtlichen Lebens. bilden nach jenen vorbereitenden Ubergangen einerseits der Beginn der politischen Entwicklung der Gesellschaft, anderseits der eng an diese gebundene Ursprung der Heldensage und der aus ihr hervorgehenden epischen Dichtung die entscheidenden Wendepunkte vom Damonen- zum Gotterglauben, und in diesem Sinne gilt darum hier noch das alte Wort, die homerischen Gotter seien die ältesten Gotter der Griechen. Sie treten uns freilich in Gestalten entgegen, die unmittelbar über ihre Herkunft keinerlei Rechenschaft geben können. Gleichwohl lassen sie durch ihre Beziehungen zur Heldensage die enge Verbindung, in der die Entstehung des Heldentypus zu der des Gottertypus steht, deutlich erkennen. Vor allem springt hier in die Augen, daß von jenen drei Eigenschaften, die in ihrer Vereinigung den Gotterbegriff nach unten wie nach oben abgrenzen, dem besonderen Wohnort, dem unsterblichen Dasein und der Personlichkeit, nur die letztere, die einzige zugleich, die der Gott mit dem Helden teilt, ganz aus der Heldensage hervorgegangen ist. Schon der Held besitzt sie in erhohter Form, indem in ihm allgemein menschliche Eigenschaften uber das gewöhnliche Maß hinaus gesteigert sind; und auch diese Erhebung ist wieder vom Marchenhelden auf den Sagenhelden übergegangen, weil sich dieser eines großen Teils der Zauberapparate entledigt, mit denen das Marchen ihn ausgestattet hatte, während sich gleichzeitig die Steigerung des Heldencharakters auf die Eigenschaften konzentriert, die in der durch allgemein menschliche und nationale Motive bestimmten Wertbeurteilung als die höchsten Damit bildet der Sagenheld das natürliche geschätzt werden. Mittelglied zwischen dem Märchenhelden und dem Gott. Erhebung, die mit einer Einschränkung auf die am hochsten bewerteten Eigenschaften verbunden ist, führt in ihrer weiteren Fortsetzung zum Gott, bei dem nur, unterstützt durch die beiden andern Merkmale des abgesonderten Wohnorts und des unsterblichen Lebens, allmahlich noch die Ausscheidung der einem hochsten Wertmaße widerstreitenden Elemente und die Ausdehnung der göttlichen Macht ins Unbeschränkte hinzukommt. Doch die beiden letzten Eigenschaften sind auch für die Gotter keine ursprünglichen: sie erwerben sie, nachdem sie sich lange schon von den Helden geschieden haben, erst durch die der Gottesvorstellung und ihrer Wirkung auf das Gemüt immanenten, vornehmlich im Kultus sich entfaltenden Kräfte. Die griechische Götterwelt zeigt uns den Gott auf dem Wege zu diesem Ziel. Aber sie zeigt ihn uns eben deshalb noch mit allen den menschlichen Zügen ausgestattet, die er aus der Heldensage übernommen hat. Wie der Held, so ist hier der Gott weder unbeschränkt an Macht noch über menschliche Schwächen und Leidenschaften erhaben. Das wurde kaum begreiflich sein, ware die Gottesvorstellung ein ursprunglicher Besitz des Bewußtseins, der dem eigenen Wesen des Menschen und des menschlichen Helden von seinem Ursprung an fremd gegenüberstünde. Und das würde außerdem der Tatsache widerstreiten, daß die persönlichen Eigenschaften der Götter nicht nur ursprünglich menschliche sind, sondern daß sie das in dem Sinne allezeit bleiben, als jene Einschränkung auf das Wertvolle niemals einen andern Maßstab als den menschlichen an die Werte anlegen kann. Darum entlehnen die Gotter, so lange sie überhaupt als Personlichkeiten gedacht werden, diese Seite ihres Charakters dem Menschen; und sobald sie dieser Eigenschaft entkleidet werden, drohen sie sich

in das zurückzuverwandeln, was sie vor ihrer Erhebung zu Göttein gewesen sind: in Dämonen. Das Mittelglied, das jene Erhebung moglich macht, ist aber der Held; und eben weil er dies ist, schafft die Heldensage, wo immer neben ihr ein reicher entwickelter Göttermythus besteht, den Helden, wenn er wiederum über andere seinesgleichen hervorragt, zum Heros und schließlich zum Gotte um.

Mitten hinein in dieses Stadium eines die Götter nach ihrem personlichen Wesen als Menschen von gesteigerten Heldeneigenschaften vorstellenden Götterglaubens versetzen uns die homerischen Gedichte. Mogen selbst den Zeitgenossen bereits einzelne Züge der hierin die Heldensage eingeflochtenen Gottersage als dichterische Ausschmückungen gegolten haben, in der Auffassung der Gotterpersonlichkeiten hat die Dichtung sicherlich nur den allgemeinen Vorstellungen Ausdruck gegeben, die sich in ihr mehr als im Volksglauben zu plastisch gestalteten Bildern verdichteten. worauf diese dann wieder auf jene Vorstellungen erhaltend und. gegenüber den durch Ort und Zeit bedingten Schwankungen, befestigend zurückwirkten. Schon die Vielheit der Gotter laßt hier den Gedanken einer unbeschränkten Macht nicht aufkommen. Ist diese Vielheit eine natürliche Folge der Teilung der Lebensgebiete, deren jedes seine besonderen Schutzmächte fordert, die, aus den Damonen der Ortssage übernommen, auch in der Gottersage nicht entbehrt werden können, so führt nun notwendig in ihr eine solche, die menschliche Arbeitsteilung innerhalb der Gotterwelt widerspiegelnde Sonderung der Machtgebiete zugleich eine Einschrankung der letzteren mit sich. Freilich bleibt daneben immer das Bedürfnis bestehen, diese Vielheit gottlicher Krafte in einer obersten Gottheit, einem nach dem Vorbild des menschlichen Herrschers gedachten Gotterfursten, zur Einheit zusammenzufassen. Doch eben diese Herrschaft ist im Hinblick auf die Ansprüche anderer Einzelgotter keine absolute. Darum kann auch die Gottersage der unpersonlichen damonischen Machte nicht entbehren. So stehen als Schicksalsdamonen die Moiren neben den Gottern, als ein Rest alten Damonenglaubens, der von der Gottersage assimiliert ist, um alles zu umfassen, was sich außerhalb des Willens der Gotter in der Menschen- wie in der Gotterwelt ereignet. Es ist die gleiche

aus der Dämonen- in die Götterwelt hineinragende Vorstellung. die in wechselnden Formen überall wiederkehrt, wo eine solche Teilung der Lebensgebiete in der Göttersage vorkommt. Hat erst die Gewohnheit, die Kult- und die Rechtsnormen in der Schrift zu fixieren, um sich gegriffen, so nimmt diese Vorstellung vollends auch darin eine unpersonliche Form an, daß nun der die Anfange der Schreibkunst begleitende Schriftzauber auf sie heruberwirkt. Immerhin haben die Schicksalstafeln der Babylonier so wenig wie die sibyllinischen Bücher der Romer und die Schicksalsrunen der Germanen die hinter ihnen stehenden damonischen Schicksalsmachte verdrangt. Vielmehr differenzieren sich diese fortan ebenso wie die Gotter selbst, so daß schließlich jeder irgend wichtigere Lebenszweck von einem besonderen dämonischen Wesen beschützt Alle diese Wesen sind Damonen, nicht Gotter, auch nicht »Personifikationen des praktischen Lebens«, wie man sie genannt hat1). Denn es fehlt ihnen jener Charakter der Personlichkeit, der den Gott von dem Damon scheidet. So kommt es, daß sie vor allem auch in dieser äußersten Beschränkung und Vervielfaltigung ihrer Bedeutungen Produkte eines untergehenden Götterglaubens sind, der innerhalb einer von mannigfaltigen Interessen beherrschten Kultur für die verlorenen Gotter Ersatz bei den Damonen sucht. Anders in der noch unter dem vollen Eindruck des Heldentypus stehenden Göttersage. Hier sind es vornehmlich die in der eigenen Seele lebenden Affekte der Schuld und der Rache, der Furcht und der Uberhebung, die Erinyen, die Ate, die Hybris, die Nomesis. die neben den allgemeinsten Verkörperungen des dunklen Verhangnisses und des unberechenbaren Gluckszufalls, den Moiren und der Tyche, als solche damonische Wesen fortbestehen. Ihr Verhältnis zu den Gottern spricht sich aber schon darin aus, daß sie deren Walten erganzen, so daß fortan die Weltordnung beide voraussetzt, wahrend anderseits die Gotter, insofern ihre Ratschlusse dem Menschen verborgen sind, selbst an der Natur der Dämonen teilnehmen. So führt vornehmlich Zeus den Beinamen des δαιμόνιος, wahrend umgekehrt die unter den Menschen finster schleichende Ate nach dem Mythus eine Tochter des Zeus ist, der sie, weil sie dereinst

<sup>1)</sup> Preller-Jordan, Romische Mythologie<sup>3</sup>, II, S. 228 ff.

ihn selber bestrickt, vom Himmel auf die Erde geschleudert hat (II. 19, 91ff.). Hausen die Dämonen, wie dieser Mythus andeutet, im allgemeinen auf Erden, nicht im Himmel, so entbehren sie, wie ihre Beschränkung auf das Wohl und das Wehe des Menschen und auf deren Reflexe in dessen eigenen Gemütsstimmungen zeigt, ganz und gar des selbstandigen personlichen Lebens, das die Gotter ihrer engen Beziehung zur Heldensage verdanken. In solchem Sinne darf man wohl sagen, daß nach dieser Seite, die ja allerdings nicht als die einzige gelten darf, der Held der Vater des Gottes ist, nicht umgekehrt der Gott der Vater des Helden, wie die Heroensage es nachträglich umdeutet. Der Held ist der idealisierte Mensch, der Gott aber als personliches Wesen ist der idealisierte Held.

So ist denn auch die Gottersage vor allem da, wo das personliche Wesen und Walten der Gotter in ihrem Verkehr miteinander und mit menschlichen Helden hervortritt, keine selbständige Sagenform, sondern sie ist so sehr mit der Heldensage verwebt, daß sie, von dieser gelöst, in eine Reihe einzelner Züge zerfällt, die zwar den Charakter eines Gottes beleuchten konnen, nie jedoch eine zusammenhangende Handlung bilden. Das gilt selbst da, wo die Gottersage offenbar mit Absicht nach dem Vorbild der Heldensage von der Dichtung umgeformt ist, wie im nordgermanischen Mythus; es gilt aber vor allem von dem griechischen Epos, das hier sichtlich treuer das ursprüngliche Verhaltnis bewahrt hat. Dies zeigt deutlich die nachhomerische Hymnendichtung. In ihr besteht die T chnik des Dichters durchweg darin, daß er aus dem, was von einem einzelnen Gotte erzählt ist, mehrere Zuge zu einem Gesamtbild vereinigt, um dann mit der Lobpreisung des Gottes zu enden. So in den Hymnen auf den delischen und pythischen Apollon (Hom. Hymn. I, II), oder in dem kostlichen Hymnus auf Hermes, der diesen erfindungsreichsten der Gotter als Meister der Diebe, als Beschützer der Viehherden und als Schöpfer kunstvoller Musik in einer Erzahlung schildert, die den eben erst den Windeln entstiegenen Gott zu ihrem Helden hat (III). Kommt es darauf an, die kultische Bedeutung einer Gottheit ins Licht zu setzen, so greift dann wohl auch der Dichter eine einzelne Handlung heraus, in der ihre segenspendende Macht besonders sich kundgibt. So in dem Hymnus auf Dionysos (VI) und in dem die Perle dieser Dichtungen bildenden Hymnus auf Demeter (V). Deutlich erkennt man aus diesen Dichtungen, daß, so wirksam solche Züge zu einem Loblied auf den Gott verwertet werden konnen, nimmermehr aus ihnen ein Götterepos sich gestalten ließe. Dieses bedarf gerade derienigen Eigenschaften, durch deren Mangel die Götter von menschlichen Helden verschieden sind, der Wandelbarkeit des Schicksals, die selbst den gewaltigsten Helden mit dem Untergange bedroht. Für die Gotter gibt es, mag auch ihre Macht durch ihren eigenen Wettstreit und schließlich durch das Schicksal begrenzt sein, keine dauernde Trübung des Daseins durch solch vorübergehendes Scheitern ihrer Wunsche, weil es keinen Tod für sie gibt, der ihrem Wollen und Wunschen für immer ein Ziel setzt. Diese Gleichförmigkeit ihres Daseins gestattet ihnen wohl an den Wechselfallen des menschlichen Lebens teilzunehmen und in sie einzugreifen. Doch eben weil sie über dem Menschen stehende. ihn schützende und von ihm zu fürchtende Machte sind, fehlt ihnen das eigene selbstandige Leben. Wenn sie trotzdem keineswegs jener individuellen Personlichkeit entbehren, die die einzelne Gottergestalt von jeder andern scheidet, so hat dies wiederum darin seinen Grund, daß sich ihr Wollen und Handeln, wie dies das Epos und die ihm entsprungene Hymnendichtung zeigen, in den fortwährenden Beziehungen zum menschlichen Leben, vor allem zum Leben der Helden betatigt. Darum scheiden sich nun aber auch diese unter dem Einfluß dei historischen Heldensage entstandenen Gottertypen von ihren roheren Vorfahren, wie sie auf weiter zuruckliegenden Kulturstufen als besondere sogenannte Schutzgotter des Krieges, der Jagd, des Ackerbaues oder einzelner Handwerke und Kunste entstanden sind. Diese noch in die Sphäre der Ortssage hereinreichenden Wesen sind in Wahrheit mehr Damonen als eigentliche Gotter: sie gehen ganz in der ihnen im Kultus angewiesenen Bestimmung auf und entbehren daher der selbstandigen Eigenart, die zum Wesen des Gottes gehort. Vermöge dieser Eigenart der Einzelgotter ist aber endlich die Gotterwelt auch darin ein Abbild der Menschenwelt, daß zwar jede Gottheit ihren besonderen Beruf und ihre eigene Wirkungssphäre hat, daß diese jedoch keineswegs fest abgegrenzt

ist, sondern, wie es die Natur frei handelnder Wesen mit sich bringt. nach allen Seiten in das Wirken anderer Gotter hinüberreicht. Wie dem Apollon und der Athena in besonderen Fällen die Blitzwaffe des Zeus zu Gebote steht, so sind beide neben Ares Beschützer der kampfenden Helden; neben Apollon pflegt Hermes Gesang und Saitenspiel usw. Wie dem Helden, so bleibt eben auch dem Gott nichts fern, was unter Menschen begehrenswert und rühmlich erscheinen kann. Sein Gegengewicht findet jedoch der Widerstreit der Bestrebungen, der dieser gottlichen so wenig wie der menschlichen Gesellschaft fehlen kann, in dem Gotterstaat, der auch darin ein Abbild des menschlichen Staates ist, daß unter dem Vorsitz des Herrschers eine Ratsversammlung oberer Gotter über das Volk der übrigen sich erhebt. Daß diese Versammlung bei den Griechen zuerst zehn, dann zwolf Mitglieder umfaßte, entspricht der Bedeutung, die beide Zahlen auch in der Ordnung des bürgerlichen Lebens besaßen. Wenn dabei die Zwölfzahl schließlich obsiegte, so war gerade hier wohl die spezifische Heiligkeit maßgebend, die man ihr vor andern beilegte. Daher denn auch bei den Babyloniern vor der Zwolf- die ihnen noch heiligere Siebenzahl als Ausdruck fur die Gottergesamtheit den Vorrang behauptete, obgleich das überaus reichhaltige babylonische Pantheon durch keine dieser Zahlen zu erschopfen war und man daher entweder aus der Fülle der Gotter ein engeres Kollegium auswählte oder geradezu an die Stelle von sieben Gotterpersonen sieben Gottergruppen treten ließ. Hierin liegt zugleich ein sprechender Beweis dafür, daß es nicht sowohl darauf ankam, die Götter zu zählen, als vielmehr ihre geschlossene Einheit hervorzuheben<sup>1</sup>).

Doch die feierlichen Formen, in die sich in dem Gotterstaat das Leben der Gotter kleidet, können es nicht hindern, daß dieses Leben, sobald es nicht mehr bloß in der Teilnahme an Heldenkampfen und Menschenschicksalen aufgeht, sondern auf die Gotterwelt selbst sich zurückzieht, keinen selbständigen Inhalt hat, und daß darum, je mehr die Dichtung diese Lucke durch Übertragung alter Marchenmotive oder durch freie Erfindung auszufüllen sucht,

<sup>1)</sup> J. Hehn, Siebenzahl und Sabbat bei den Babyloniern und im Alten Testament, 1907, S. 19ff.

um so mehr jenes Bild einer bald schwelgerischem Nichtstun bald unnützem Zank und Streit sich hingebenden Gesellschaft entstehen muß, wie es schon Xenophanes und Plato an den homerischen Schilderungen gerügt haben, und wie es später Lukian in seinen » Göttergesprächen« verspottete. Hier tritt dann aber frühe schon ein anderer, vollig außerhalb der Heldensage liegender Gedanke an diese Götterwelt heran: er besteht in der Vorstellung eines Wettkampfes mit andern gleichgearteten, jedoch den Göttern feindlichen Mächten und einer aus diesem Kampf entspringenden Einsetzung eben jener Weltordnung, zu deren dauernden Beschützern sich die Götter erheben. Dieser Kampf, bei dem nun die Götter nicht bloß die Kämpfe der Helden unsichtbar lenken und Lohn oder Strafe über diese verhangen, sondern in dem sie selbst, ganz wie die Helden, untereinander um Leben oder Untergang ringen, ist der Kampf mit den Naturdämonen, mit jenen Machten, die vom Menschen schon zu einer Zeit, da es fur ihn noch keine Götter gab, gefürchtet wurden, und die fortan neben diesen von ihm gescheut werden. So entsteht hier von selbst der Gedanke einer Ubertragung des Kampfes der Helden, der die Heldensage und das aus ihr entstandene Epos erfüllt, auf jene beiden übermenschlich vorgestellten Wesen. Doch dieser Kampf kann sich naturgemaß erst zu einem Götterkampf gestalten, nachdem die Gotter selbst unter dem Einfluß der Heldensage zum Leben erwacht sind; und auch dann ist es gerade das ihnen vorausgehende Walten der furchtbaren Naturdamonen der Berge, der Felsen und Einoden, der Stürme, der Wolken, des Donners und der Blitze, dem die Bilder eines solchen Gotter- und Damonenkampfes entnommen werden. Motive liegen weit von jenen andern ab, die in der Heldensage die Götter zu persönlichen Wesen gestaltet haben. Denn die damonischen Naturmächte widersetzen sich vermoge ihrer alle andern Motive zurückdrängenden Gewalt über das menschliche Gemut der Ausbildung jener Vorstellung einer menschenähnlichen, zwischen mannigfachen Farbungen des Naturells und der Begabung wechselnden Götterwelt. Darum tragen nun auch die Gotter, solange sie in dem Kampf um die Welt sich betätigen, durchaus den Charakter von Damonen an sich. Auch da, wo sie in andern Gebieten

der Sage wirklich ihrer personlichen Natur gemäß handeln, verwandeln sie sich unter dem Zwang jenes Themas vom Kampf mit den Naturdamonen selbst wieder in Dämonen. Nachdem sie unter der Einwirkung der Heldensage zu den personlichen Wesen geworden sind, als die sie der Mythus und insbesondere der Kultus festhalt, gehen dann aber auch die Attribute, die einst den Damonen eigen waren, an die Gotter über: so der Blitz und der Donner, die Wolken und die Winde, die nun zu Hilfsmitteln werden, deren sich die Götter teils als Waffen teils als Warnungszeichen bedienen. Alles das weist darauf hin, daß in der Vorstellung des Gottes zwei Züge sich vereinigen, die ihm von jetzt an eigen bleiben: den einen, die Personlichkeit, entnimmt er dem Helden; den andern, die überwaltigende Macht, entnimmt er vorzugsweise dem Naturdamon.

Nachdem auf dem erhohten Schauplatz eines kriegerischen Heldenlebens aus den damonischen Wesen der Urzeit der Typus des heldenhaften Gottes entstanden ist, hat jedoch dieser Prozeß echter und eigentlicher Theogonie noch nicht sein Ende erreicht, sondern was die epische Dichtkunst in unbestimmteren Umrissen hingestellt, das sucht die bildende Kunst dauernd festzuhalten, um in der Ausgestaltung des durch die Heldensage geschaffenen Bildes das ideale Wesen der Gottheit immer vollkommener zum Ausdruck zu bringen. Und hier ist es nun der griechische Gottermythus, der, wie er im Vergleich mit den Gottermythen der orientalischen Kulturvolker der relativ jüngere ist und darum näher an seinen Ursprung zurückreicht, so zugleich unter der vereinten Hilfe der Dichtung und der bildenden Kunst eine reichere Entwicklung durchlebt hat. Mit damonenhaften Göttern oder, wie es vielleicht besser lauten würde, mit Damonen, die allmählich menschenahnliche Gestalten annehmen, hat, so weit sich erkennen läßt, überall der Gottermythus begonnen. Auch bei den Griechen sind die Spuren dieses Anfangszustandes in den zahlreichen Gottermarchen erhalten geblieben, in denen uns die spateren Gotter bald mit allen Eigenschaften der alten Sturm-, Wolken- und Blitzdamonen, bald als tiergestaltige Zauberwesen entgegentreten. Aber wahrend die Gottermythen der alten Kulturvolker, von wenigen Ausnahmen abgesehen, wo die begeisterte Inspiration die Hymnendichtung über diese Niederungen des Damonenglaubens erhebt, im allgemeinen in dieser Sphäre geblieben und vollends aus der bildenden Kunst der Orientalen die tiergestaltigen Gotter nie ganz verschwunden sind, hat das griechische Epos die Götter nach dem Vorbild der Helden, an deren Schicksalen und Kampfen sie teilnehmen, zu menschlichen Personlichkeiten mit den Eigenschaften idealer Helden erhoben, und dieses in der poetischen Schilderung der Gotterwelt nur unbestimmt und flüchtig festzuhaltende Bild hat dann die plastische Kunst in jahrhundertelanger Arbeit in die anschauliche Wirklichkeit übergeführt. So enthält der griechische Göttermythus mit dieser seiner Weiterführung in Epos und bildender Kunst die vollstandigste Geschichte der Gotter, die wir kennen. In ihren zahllosen Verwandlungsmärchen tragt diese Gotterwelt noch deutlich genug die Spuren ihrer damonischen Vergangenheit an sich. der andern Seite bieten aber die Gottergestalten der klassischen Kunst die Idee der anthropomorphen Gottheit in jener höchsten Vollendung, über die hinaus nur noch der eine Fortschritt möglich ist, daß die Vergeistigung der Gottesidee die anthropomorphe Gottheit überhaupt verschwinden läßt.

### c. Der Niedergang der personlichen Gotter.

Auf verschiedenen Wegen hat sich dieser Ubergang der durch die Heldensage geschaffenen personlichen Gotter in uberpersonliche gottliche Wesen vollzogen, und auch hier bieten, ebenso wie für den damonischen Ursprung der Gotter, Mythus und Religion der Griechen das typische Vorbild einer Entwicklung, die wir, trotz der mannigfachsten Abweichungen im einzelnen, wohl als eine allgemeingültige betrachten durfen. Typisch nicht nur, sondern auch vor allen andern, die wir kennen, ausgezeichnet erscheint aber hier die religiose Entwicklung durch die Mannigfaltigkeit der auf das gleiche Ziel gerichteten Erscheinungen, in denen die Umwandlung der personlichen in die überpersonlichen Gotter erfolgt, während uns an andern Orten aus der Fulle dieser Erscheinungen im allgemeinen nur einzelne in greifbarer Form entgegentreten. Am nächsten liegt wohl in dieser Beziehung der Vergleich mit Indien, dies um so mehr, als, abgesehen von einigen, einer späteren Zeit angehoren-

den sekundären Beziehungen und von zweifelhaften ursprünglichen Ubereinstimmungen beide religiose Entwicklungen selbständig einander gegenüberstehen. Aber wie weit liegen hier, mag auch als Endresultat der Ubergang in die überpersonliche Gottheit derselbe sem, die Wege vonemander ab, die zu diesem Ende geführt haben! Während in Indien die Abhängigkeit des religiösen Kultus von dem Brahmanentum und seinen theologischen Schulen das religiose Denken frühe schon auf die Wege der philosophischen Spekulation geführt hat, steht die griechische Philosophie außerhalb einer führenden Priesterschaft. Darum ist es dort anscheinend die Philosophie allein, die jene gewaltigste Wendung, die die Gottesidee seit ihrem Ursprung aus dem Dämonenglauben erlebte, hervorgebracht hat. Ein augenfalliges Zeugnis dafür ist die Tatsache, daß der großte religiose Reformator Indiens, Buddha, aus der in der spekulativen Umgestaltung der Religion fortgeschrittensten philosophischen Schule hervorging. Wie anders in Griechenland! Hier hat sich die gleiche Wendung ganz auf dem Boden des Mythus und des Kultus selbst vollzogen, und die Philosophie hat eigentlich überall erst zu dem, was sich im Volksglauben bereits vorbereitet und teilweise vollendet hatte, ihr Credo hinzugefügt. ist das Verhältnis des Pythagoreismus zu den orphischen Kulten auch für die kommenden Zeiten maßgebend geblieben, insbesondere darin, daß die philosophische Fortführung wesentlich auf wissenschaftlicher Seite lag, wahrend die religiose Grundlage davon wenig berührt wurde. Darum sind die Pythagoreer in ihren religiosen Bestrebungen stets eine orphische Sekte geblieben. Ihre Mathematik, ihre Astronomie und Physik ist ihr ausschließliches Eigentum, oder, so weit es entlehnt ist, stammt es aus andern Quellen. Der Orphismus aber ist bei allem Einfluß, den einzelne Personlichkeiten auf ihn ausgeübt haben mogen, in seinem Gesamtcharakter, so weit sich erkennen laßt, aus Überlebnissen der nie ganz erloschenen lokalen Heil- und Totenkulte und aus neu hinzutretenden Mythen und Kulten, wie sie den mehr und mehr dem Verkehr mit stammesfremden Gebieten sich offnenden griechischen Landschaften zustromten, hervorgegangen. Im Vordergrund dieser neuen Kulte steht der Dionysoskult. In der Aufnahme dieses

Gottes, der wahrscheinlich erst die alten noch dem Medium des Dämonenglaubens angehörenden Toten- und Seelenkulte in eigentliche Gotterkulte umwandelte, besteht die große Bedeutung der orphischen Mysterien. Unter der Führung des Gottes haben die religiösen Jenseitskulte der Orphiker nicht bloß die älteren, in der Naturgrundlage der Vegetationskulte ihnen verwandten eleusinischen Mysterien assimiliert, sondern, indem der Mysteriengott selbst von den alten homerischen Gottern in ihre Mitte aufgenommen wurde, hat er allmählich diese Götter selbst umgewandelt. Denn darin besteht nicht weniger als in der Verbreitung der neuen, von religiosen Genossenschaften gepflegten Kulte die veränderte Lage der späteren griechischen Religion, daß zwar die alten homerischen Götter ihre Namen bewahren, daß sie sich aber mehr und mehr in ihrem Wesen verandern, indem sie die ausgeprägten personlichen Charaktereigenschaften, in denen sie uns in der Heldensage entgegentreten, verlieren.

Ein Symptom dieser Verflüchtigung der Götterpersönlichkeit ist hier sichtlich auch die schon erwahnte Aufnahme abstrakter Begriffe in die Reihe der Gotter. Die Tyche, die Nemesis, die Nike, der Bonus Eventus, die Virtutes wandeln sich bei der Überfuhrung dieser Namen in Gotter doch immer nur scheinbar in Personlichkeiten um. Sie gleichen glück- oder ungluckbringenden Damonen, nicht wirklichen Gottern. Nun reichen freilich manche dieser unpersönlichen Wesen schon in die altere Zeit zurück. Aber gerade diese den Wandel der Zeiten überdauernden Begriffe zeigen dabei bedeutsame Veranderungen. Wo sie, wie dereinst, neben den personlichen Göttern stehen, da besitzen sie durchaus den Charakter finsterer damonischer Wesen, daher sie denn auch meist, wie die Damonen überhaupt, in der Mehrzahl auftreten: so die Moiren, die Erinyen. Oder sie weisen auf die Grenze hin, die der Macht der Gotter gezogen ist und die in ihrem personlichen Wesen ebenso wie in ihrer Vielheit, die dem Willen jedes einzelnen Schranken setzt, ihre Quelle hat. Darum ist Zeus selbst der Tyche unterworfen. Ganz anders in der Zeit, in der sich die Herrschaft der persönlichen Gotter ihrem Ende zuneigt. Jetzt treten jene zu damonischen Mächten gewordenen Begriffe, fast unbeschrankt an Zahl, mitten

unter die Gotter wie ihresgleichen. Sie können, wie diese, ebensowohl freundliche wie feindliche Machte sein, ja sie folgen auch darin den Göttern, daß sie nun in fortschreitendem Maße in heilsame Wesen übergehen. Tragen sie doch zumeist schon in ihren Namen die Bürgschaft ihres heilbringenden Wesens in sich. Freilich hort dabei das Streben, diese Begriffswesen an eine echte Gotterpersonlichkeit gebunden zu denken, nicht auf. treten der Nike, Hygieia, Pronoia eine Athena Nike, Athena Hygieia. Athena Pronoia zur Seite, und mogen auch manche dieser Verbindungen infolge naheliegender Assoziationen mit den hergebrachten Charakteren der Götter mehr sich fixieren als andere, der Willkur ihrer Bildung ist kaum eine Schranke gesetzt. Doch indem ein solcher Doppelname das Wesen des Gottes wiederum nur auf eine abstrakte Eigenschaft bezieht, ist von den beiden Teilwirkungen, die die Verbindung hervorbringt, der Bindung des Begriffs an ein personliches Wesen und der Verflüchtigung der Personlichkeit durch ihre Beziehung auf einen Begriff, die letztere die überwiegende. Deutlich erhellt dies auch aus einer andern, analogen Verbindung, die in der gleichen Zeit der Auflosung der alten Gotter nicht selten vorkommt, und die nicht, wie die vorige, an den längst geübten Gebrauch dauernd gewordener Attribute sich anlehnt. Sie besteht darin, daß nicht der Name der personlichen Gottheit mit dem eines abstrakten Begriffswesens, sondern daß die Namen zweier, ihrem ursprünglichen Charakter nach ganz verschiedener Götter zur Einheit verbunden werden. Daß damit die Personlichkeit der aus einer solchen Mischung entstehenden Doppelgottheit nicht gesteigert, sondern verdunkelt wird, ist augenfallig. Eine Athena Nike als die machtige Gottin, die im Kampf für ihre Schutzbefohlenen ganz als Sieg sich betatigt, laßt sich noch denken. Aber was soll man sich unter einem Zenoposeidon oder unter einer Heraphrodite vorstellen? Es ist klar, hier bedeutet die Verbindung nicht eine Hebung, sondern eine Aufhebung der Gotterpersonlichkeit. Im Hintergrund steht aber unleugbar das Streben, moglichst alle gottlichen Attribute uber das Maß des einzelnen personlichen Gottes hinaus zu steigern; und das bedeutet eben die Tendenz, den Gott, der nur als Einzelpersonlichkeit moglich ist, in eine überpersonliche Gottesidee umzuwandeln.

Zu diesem Wandel der alten Gotter tritt nun in dieser nach neuen Göttern begehrenden Zeit die Aufnahme fremder, vor allem aus den großen Kulturreichen des Orients zugewanderter. Bedeutsamer noch ist aber eine andere, zu dieser Erweiterung des Gotterhimmels nicht minder wie zu jener Verflüchtigung zu abstrakten Begriffen anscheinend kontrastierende Erscheinung. Sie besteht in der Rückkehr zu der unmittelbaren Verkörperung der Götter in den einzelnen Naturerscheinungen. Gerade sie findet in der Aufnahme orientalischer Sternkulte und der mit ihnen verschwisterten astrologischen Mantik ihren Ausdruck. Indem der Sternenhimmel der Zufuhr solch neuer Himmelsgötter und ihrer Verbindung mit den alten ein weites Feld eröffnet, ist es vor allem das strahlendste der Gestirne, die Sonne, die in ihrer unmittelbaren Erscheinung die Herrschaft über die gesamte Gotterwelt gewinnt. Der alte Gott Helios, der sichtlich wegen seiner Gebundenheit an die unmittelbare Anschauung dem eigentlichen Götterstaat fernblieb und, ähnlich dem Okeanos und andern gewaltigen Naturerscheinungen, halb noch in die Region der Dämonen zurückreichte, beginnt in den Kulten der hellenistisch-römischen Welt die alten Götterkönige Zeus und Jupiter zu verdrangen. Mag dieser Vorgang auch durch die verwandten orientalischen Sonnenkulte unterstützt werden, die den Gedanken nahe legen, alle diese Sonnengotter seien von diesem hellenischen Helios nur im Namen verschieden, als das durchschlagende Motiv erkennt man doch das Streben, diesen am sinnenfalligsten in der unmittelbaren Erscheinung sich offenbarenden Gott allen andern In der berühmten Preisrede Kaiser Julians auf ùberzuordnen. den Gott Helios leuchtet dieses Motiv überall hervor. kehren aber die Gottervorstellungen dieser Zeit sichtlich zugleich zu den Anfangen der Entstehung der Himmelsgotter zurück. Denn als korperliche Wesen, ganz so wie sie in ihrer Erscheinung am Himmel gegeben sind, darum mehr als unnahbare und übermachtige Damonen denn als personliche Gotter haben die Himmelsgotter ihre Laufbahn begonnen. Jetzt, nachdem sie ein reiches personliches Leben zurückgelegt, in diesem aber mehr und mehr sich ihrer ursprünglichen Bedeutung entfremdet haben, kehren sie wieder zu jenem Anfang zurück. Auch die Kulte, die ihnen gewidmet sind,

nahern sich wieder den alten Damonenkulten; und nicht minder spricht sich dies in der zunehmenden Macht aus, die auch sonst der Zauber- und Damonenglaube gewinnt. So scheidet sich dieser die gesamte Kulturwelt ergreifende Prozeß des Untergangs der griechischen Religion in zwei an sich entgegengesetzte und doch zugleich eng zusammenhängende Erscheinungen. einen Seite waltet deutlich die Tendenz einer Erhebung der persönlichen Gotter zu überpersonlichen und damit weit über die Schranken der alten Gotter emporwachsenden Gottheiten. Anf der andern Seite gewinnt das Streben nach einer Rückverwandlung der Götter in dämonische Mächte in einer Fülle neu emporwuchernder Damonenkulte und den ihnen parallel gehenden Erscheinungen eines regellosen Aberglaubens die Oberhand. ist es in gewissem Sinn eine Wiederholung und Steigerung der Apotheose, die dereinst aus Damonen und Helden personliche Götter geschaffen hat. Eine solche Steigerung muß mit innerer Notwendigkeit weiterhin Gotter zu überpersonlichen Weltmachten erheben. Hier verwandeln sich die nämlichen Gotter umgekehrt wieder in damonische Wesen, denen ähnlich, aus denen sie dereinst entstanden waren. Dies Schicksal erscheint aber um so unvermeidlicher, als dieser Zeit auch das alte Heldenideal verloren gegangen ist. Denn wo immer sich in ihr der Gedanke einer das gewohnliche Maß menschlichen Konnens überragenden Persönlichkeit regt, da ist es die geistige Seite des menschlichen Seins, die an die Stelle der alten Heldentugenden tritt. Kein sprechenderes Zeugnis gibt es für diesen Wandel als die Umdeutung, die gelegentlich die alten Heldengestalten der Sage, vor andern die zu jeder Zeit populärste der griechischen Welt, die des Herakles erfahrt. Den gewaltigen, durch seine physische Kraft die Naturmächte bezwingenden Heros verwandeln die Sophisten und Stoiker in ein Vorbild kluger Besonnenheit und eines über Leiden und Schmerz sich erhebenden Selbstbewußtseins. Mehr noch sucht aber die Zeit in neuen, der Wirklichkeit angehorenden und durch Mythenbildungen nach alten Mustern ins Ubermenschliche erhobenen Personlichkeiten, wie etwa in einem Apollonius von Tyana, ihr Ideal zu verwirklichen. So tritt zu jenen beiden Erscheinungen, die den Geist der untergehenden Religion kennzeichnen, zur Verwandlung der persönlichen in die überpersönliche Gottheit und der mit dieser nicht selten in trüber Mischung zusammengehenden Rückverwandlung in unterpersonliche damonische Wesen, eine dritte erganzend hinzu: das Streben nach einem neuen, rein menschlichen Ideal, das da, wo der Mensch des Vertrauens auf personliche Helfer und Schützer bedarf, für die untergegangenen Götter eintreten soll. So ersetzt dieses neue Menschheitsideal auf der einen Seite das alte Heldenideal, auf der andern schließt es die Lücke, die durch die Entstehung der überpersonlichen Gottheit entstanden ist; und damit ist nun der Gedanke nahe gelegt, durch diese ideale menschliche Personlichkeit werde der Verkehr des Menschen mit der durch ihr übersinnliches Wesen selbst unerreichbar gewordenen Gottheit vermittelt. Dies führt dann leicht zu der weiteren Vorstellung eines realen oder einer Mehrheit realer personlicher Mittelwesen, die selbst als göttliche Mächte erscheinen und im Kultus als neue persönliche Götter die alten ersetzen.

Die Philosophie hat diesen Prozeß des Untergangs und der Neubildung der Religion nicht erzeugt, aber sie hat ihn vornehmlich in den einflußreicheren Richtungen der hellenistischen Philosophie, im Stoizismus und im Neuplatonismus, zum begrifflichen Ausdruck gebracht und dadurch wirksam in ihn eingegriffen. Weltprinzip der Stoa, das sie in Anlehnung an den Volksglauben Zeus, im Ruckblick auf die dem Gedanken eines allgemeinen Weltgesetzes am nachsten gekommene altere Philosophie Heraklits den Logos nennt, schließt in dieser doppelseitigen Natur der Gottesidee unmittelbar den Begriff einer uberpersonlichen Gottheit in sich. Indem aber die Stoa außerdem den idealen Menschen als die vollkommenste Verwirklichung der Gottheit betrachtet, bringt sie zugleich den Gedanken einer doppelten Form des göttlichen Wesens zur Geltung: einer uberpersonlichen, absolut transzendenten und einer in dem Urbild des idealen Menschen lebendig gewordenen persönlichen Verwirklichung. Der Neuplatonismus, der die alten Götter erneuern und, dem verbreiteten Zug der Zeit folgend, vermehren mochte, erhebt gleichwohl diese Götter, indem er sie in ein logisches Begriffssystem ordnet, zu reinen Begriffswesen, die hochstens da sich zu personlichen Göttern verkörpern konnen, wo sie, wie in dem bereits von Philo, dem Vorläufer der neuplatonischen Richtungen, herubergenommenen Logosbegriff, in der vom Allgemeinen zum Einzelnen fortschreitenden Verwirklichung der gottlichen Vernunft in dem idealen Menschen zusammentreffen. So spiegelt sich in diesen beiden bedeutsamsten Schulen der in dem allgemeinen religiösen Bewußtsein in eine Fulle mannigfaltiger Erscheinungen auseinandertretende Prozeß des Untergangs der alten und der Geburt einer neuen Religion. In die Entstehung dieser sind zwar noch andere Elemente eingegangen, doch sind unter ihnen die Trümmer der alten mit den schon in ihr sich vorbereitenden Neubildungen die bedeutsamsten geblieben. Zugleich kommt aber hier der auf hellenischem Boden beginnenden Entwicklung ein von ihr wesentlich verschiedenes, zu der wachsenden polytheistischen Tendenz der Zeit scheinbar in starkem Kontrast stehendes Moment entgegen, das jedoch gerade durch diesen Kontrast dem tiefsten Zug dieser Entwicklung verwandt ist. Es besteht in dem Gegensatz des auf einer uberreichen Kultur ruhenden griechischen Gotterstaates zu dem ursprunglich aus einem engen Stammesbewußtsein entsprungenen israelitischen Monotheismus.

### 10. Der Stammesgott Israels.

### a. Polytheismus und Monotheismus.

Wie der Polytheismus das natürliche Produkt der Differenzierung der Kultur und darum, wo immer ein Gottermythus sieh entwickelt hat, die vorherrschende Erscheinung ist, so sind es nicht minder spezifische Kulturbedingungen, die einer in der Volkseinheit begründeten monotheistischen Tendenz das Übergewicht verschaffen konnen. Schon die nahezu allgemeingültige Herrschaft eines polytheistischen Gottermythus weist freilich darauf hin, daß es Ausnahmebedingungen sind, die hier obwalten. Auch darf man von vornherein annehmen, daß es nicht besonders verwickelte, sondern im Gegenteil relativ einfache Kulturbedingungen sein werden, unter denen ein solcher Erfolg eintritt. Wie dem aber auch sein mag, ob, wie nahezu regelmaßig im Fortschritt der Kultur, ein mehr oder minder

umfassender Polytheismus zur Ausbildung gelangt, oder umgekehrt der Kult eines obersten Gottes sich zur Alleinherrschaft drangt, in beiden Fallen bilden Stammesgotter, nicht Stadtgötter die Ausgangspunkte der Entwicklungen. Der Stadtgott setzt bereits eine seßhafte Kultur voraus, eine Kultur also, die jenseits der Zeitgrenze liegt, in der Götterkulte überhaupt entstanden sind. Der Nomade bringt, ebenso wie der in zerstreuten Landbezirken lebende Ackerbauer, seine Stammesgotter in die Stadte mit, die er grundet. Ob bei diesem Übergang ein einziger Stammesgott, etwa der eines führenden Stammes, zum herrschenden Volksgott wird, oder ob aus Anlaß verschiedener Stammesniederlassungen mehrere Stammesgotter zu gesonderten Lokalgottern werden, ist schließlich in erster Linie eine Frage der geschichtlichen Bedingungen, welche die Entstehung einer nationalen Kultur umgeben. Die Grundlagen dieser verschiedenartigen Entwicklungen bleiben aber, so weit sie direkt erkennbar oder mit Wahrscheinlichkeit zu erschließen sind, überall die namlichen. Den Stadt- und den Staatsgöttern gehen die Stammesgötter voran, die, indem sie an den Schicksalen der Stämme, die ihre Kulte pflegen, teilnehmen, selbst sich zu Staats- oder, wenn sie über die Grenzen der einzelnen Staatswesen sich ausbreiten, zu Volksgottern erheben.

Hier entsteht jedoch ein weiteres Problem. Diese als die Vorfahren der spateren Staats- und Volksgötter vorauszusetzenden Stammesgottei gehoren im allgemeinen einer unbekannten Vorgeschichte der Volker an, auf deren Inhalt wir überhaupt nicht aus historischen Zeugnissen, sondern nur aus dem Mythus zurückschließen konnen. Was lehren uns — so lautet demnach die hier zu stellende Frage — die Gottermythen, soweit sie auf einen Zustand zurückgehen, in welchem es Stadt- und Staatsgötter noch nicht gab, über die Vorläufer solcher Gotter? Nun ist diese Frage selbstverständlich für die verschiedenen nationalen Gottersysteme um so schwieriger zu beantworten, unter je mannigfaltigeren und weiter zurückreichenden Kulturbedingungen diese Systeme entstanden sind. Je reicher sich insbesondere der polytheistische Gotterstaat entwickelt hat, um so weniger läßt sich im allgemeinen an eine direkte Antwort denken. Zerfallt doch hier

jene allgemeine Frage in eine Vielheit von Einzelfragen, bei deren jeder die verschiedenen in der einzelnen Gottergestalt zusammentreffenden Motive nach ihrer ursprünglichen Bedeutung, ihrer späteren Entwicklung und ihrer Beeinflussung durch den Zusammenhang mit andern Bestandteilen des Kultus zu beantworten wäre. Dem gegenüber bietet der Kult eines einzelnen Stammesgottes, wo er sich als der herrschende oder gar als der einzige durchsetzt, offenbar die gunstigsten, weil einfachsten Bedingungen. erstens begegnen wir hier nicht einer verwirrenden Mannigfaltigkeit von Göttern, sondern einem einzigen Gott, dessen allgemeiner Charakter demnach in deutlicheren Umrissen gegeben ist. Zweitens ist dieser Gott von Hause aus ein Stammesgott, der sich erst in einer erheblich späteren Zeit und unter geschichtlich leichter erkennbaren Bedingungen zu einem über die Grenzen des einzelnen Stammes seine Herrschaft erstreckenden Volksgott entwickelt hat. Endlich bringen es diese geschichtlichen Bedingungen mit sich, daß sich das Verhaltnis des Stammesgottes zu andern Gottern ungleich deutlicher fixiert, als dies da zu geschehen pflegt, wo die Mitglieder einer polytheistischen Gottergesellschaft einander teils hilfreich teils feindlich gegenüberstehen. Unter diesem volkerpsychologischen Gesichtspunkte gewinnt so der israelitische Monotheismus nicht dadurch seine besondere Bedeutung, daß er wegen der früh entstandenen monotheistischen Tendenz einen hoheren religiosen Wert hat - eine Frage, die hier ganz und gar dahingestellt bleiben mag - sondern dadurch, daß er der einfachste, voraussichtlich am wenigsten von religiosen wie politischen Verwicklungen abhängige Gotterkult ist. Dabei führt dann aber der letztere Umstand zugleich die weitere Bedingung mit sich, daß auch das Material an mythischen und legendenhaften Überlieferungen, die auf den Ursprung dieses Stammesgottes Licht werfen, eine verhaltnismaßig einfachere Beschaffenheit besitzt.

## b. Der Kampf der Kulturen: Ackerbauer und Nomade.

Das Landergebiet zwischen Kleinasien und der arabischen Steppe, das den beschrankten Schauplatz der israelitischen Geschichte bildet, hat seit uralter Zeit den Verkehr zwischen den großen Reichen ost- und westsemitischer Kultur vermittelt. Diese Kultur der mesopotamischen Länder weist teils auf Babylon und Assyrien, teils auf Agypten und die östlichen Küstenlander des Mittelmeeres hin. Im Gegensatz zu den großen Weltreichen, zwischen denen diese Landschaft eingekeilt 1st, sind es eine Menge kleiner Ackerbaustaaten mit nomadisierenden Stammen, die sich zwischen ihnen bewegen, in die dies Gebiet zerfällt. Darum ist es der uralte Kampf des Ackerbauers mit dem Nomaden, in den uns auch die früheste Geschichte Israels versetzt, und dieser Kampf der Kulturen ist hier, wie überall, zugleich ein Kampf der Kulte. In diesem Zwischenstromland und seinen syrischen und phonikischen Küstenstädten haben die Ackerkulte mehr als in irgendeinem Ländergebiet der Alten Welt jene leidenschaftlichen Steigerungen erfahren, wie sie uns in ähnlichen Formen nur noch in der Neuen Welt die altmexikanische Überlieferung bewahrt hat. schen Formen der sichtlich aus älteren Damonen- und dazugetretenen Gotterkulten gemischten Frühlings- und Erntefeste sind in der Tat in diesen entfernten Regionen der Erde derart übereinstimmende, daß man schwerlich umhin kann, hier an unabhängig wirkende allgemein menschliche Motive zu denken. Daneben sind aber freilich Wanderungen der Gotter und ihrer Kulte nicht ausgeschlossen, und im Gefolge dieser Wanderungen konnen jene typischen Motive je nach den besonderen Kulturbedingungen, die sie in ihren Verbreitungsgebieten vorfinden, selbst sich wandeln und ebensowohl Steigerungen wie Milderungen erfahren. statigt sich wohl vor allem bei jenen Ackerkulten der asiatischen Nicht nur die Kulte selbst, sondern auch die Mittelmeergebiete. Namen der Vegetationsgötter sind hier und in den östlichen Ländern teilweise dieselben. Aber während sich in der babylonischen Tammuz-Istarlegende der Jahresmythus bereits zu einem Unsterblichkeitsmythus entwickelt hat, der die an die Naturbedeutung der Götter gebundenen ekstatischen Kulte in den Hintergrund drängte, sind in den westsemitischen Ackerkulten die das Wirken der Vegetationsdamonen unterstützenden ekstatischen und phallischen Riten, sowie die Menschenopfer, in denen der Tod des alten und die Wiedergeburt des neuen Jahresgottes gefeiert wird, nicht nur erhalten geblieben, sondern sie haben vielleicht erst in diesen Gebieten vermoge der den orgiastischen Kulten eigenen Macht der Selbststeigerung die abschreckenden Formen angenommen, in denen sie uns in den Schilderungen der griechischen Schriftsteller entgegentreten. Entziehen sich nun auch die Ursachen dieser Unterschiede sonst verwandter Kulte einer näheren Nachweisung, so mag es doch sein, daß die raumliche Beschrankung der politischen Gemeinwesen, in denen diese westsemitischen Ackerkulte blühten. mit der Beschränkung der Gotterkulte auch deren Steigerung mit sich fuhrte. In der Tat ist es augenfällig, wie sehr das Pantheon dieser Stamme gegenüber dem der großen Weltstaaten, zwischen denen sie liegen, zurücksteht, mit Ausnahme etwa der Phoniker. deren früher Handelsverkehr sichtlich auch den Kreis ihrer Götter erweitert hat. Nicht minder ist dieses Gebiet zwar die Eingangspforte gewesen, durch die vornehmlich die orientalischen Jahreskulte in die griechisch-romische Welt eingedrungen sind, wobei sie dann auch hier durch den Kontakt, in den sie mit einer reichen Gotterwelt traten, frühe schon die analoge Übertragung auf das menschliche Leben und seine Zukunft nach dem Tode erfuhren. wie sie in einer alteren Zeit bereits in den großen Kulturreichen des Orients eingetreten war.

Indem nun besonders die kanaanitische Bevolkerung in den Gebieten der ackerbauenden wie der nomadisierenden Stamme in kleine, relativ unabhängige Bezirke zerfiel, bieten diese Kleinstaaten auch in kultischer Beziehung charakteristische Gegensatze zu den in den altorientalischen Weltreichen hervortretenden Gotterstaaten. Dabei ist es aber sichtlich nicht bloß die Qualitat der Kultur, von der die Gotterkulte abhängen, sondern es ist vor allem der Umfang der Kultur- und der Kultgebiete, der eine entscheidende Bedeutung besitzt. Auch stehen hierin die ackerbauenden und die nomadisierenden Stämme von früh an unter übereinstimmenden Bedingungen. Sie alle leben unter Stammeshauptlingen, und jeder Stamm hat seinen besonderen Stammesgott. Der Gott des ackerbauenden Stammes wird im Alten Testament in der Regel »Baal«, der Gott des Nomadenstammes »El«, im Plural »Elohim« genannt. Die Bedeutung beider Worter ist aber die gleiche:

es ist der »Herr«, der »Fürst«, der als gottliches Ebenbild des irdischen Stammeshäuptlings vornehmlich auf Bergen verehrt wird. Jeder Stamm hat so seinen besonderen Gott, der meist keinen Sondernamen trägt, sondern nach dem Ort genannt wird, wo der Stamm seßhaft ist oder sein Weidegebiet hat. Demnach ist allem Anscheine nach die gleiche monotheistische Tendenz bei allen diesen kanaanitischen Stämmen zu finden. Sie hat eben darin ihre Quelle, daß besonders bei den kleineren Häuptlingschaften dieser Ländergebiete ein einziger göttlicher Schutzherr fur alle Bedürfnisse des Lebens zu sorgen hat. Um so mehr scheiden sich die Kulte ihrem Inhalte Der Ackerbauer bringt seinem Baal Feldfrüchte, er bringt aber auch Menschen als Opfer dar, die bei den Vegetationsfesten den Tod des alten und die Geburt des neuen Jahresgottes vermitteln sollen. Ursprünglich sind es vielleicht auch hier die Priester des Gottes oder besondere Kultgenossenschaften gewesen, die sich als die Stellvertreter des Gottes selbst opferten. bei den syrischen Astartekulten in der Raserei der Festfeier die Tanzer sich selbst entmannten, so mag das ein Rest einer solchen alteren Form der Kultfeier gewesen sein. Wie anderwarts, bei kriegerischen Völkern, Kriegsgefangene, so gehorten, nach den Berichten des Alten Testaments, bei den friedlichen Ackerbaustammen Kanaans Kinderopfer zu den Attributen dieser Kulte - ein Brauch, von dem man wohl annehmen daif, daß er eine Ubertragung des Erstlingsopfers der Feldfrüchte auf das begleitende Menschenopfer gewesen sei. Hier, im Kultus, nicht in einem substratlosen monotheistischen Trieb, liegen aber die Gegensätze, die den Nomaden von dem Ackerbauer scheiden. Auch der Nomade bringt blutige Opfer dar, doch es sind die Erstlinge des Wurfs der Herden, die er seinem Gotte weiht, nicht die Früchte des Feldes und nicht die Kinder des eigenen Stammes. Darum mag dahingestellt bleiben, ob die Legende von der Opferung Isaaks (1. Mos. 22) wirklich die Ablosung eines dereinst auch bei den Israeliten verbreiteten Menschenopfers durch das Tieropfer bedeutet habe, ihr nächster Sinn ist jedenfalls der, daß der Gott Israels nicht wie die Baalsgotter Menschenopfer fordert, sondern daß, wie der Besitz an Herden als der kostbarste gilt, so das Tieropfer von dem

Stammesgott hoher als jedes andere geschätzt wird. Darin besteht daher wohl der wesentliche Sinn dieser Legende, daß Jahwe von seinem Volke keine Menschenopfer verlangt; und wenn diese dem Israeliten ein Greuel sind, so liegt hier eben jener Gegensatz der Kulturen des Ackerbauers und des Nomaden zugrunde. Die Geschichte von Abram und Isaak schildert aber in dem Sieg des Jahwekultes zugleich den Ubergang des reinen Nomadentums zum seßhaften Leben. Als Nomade ist Abram in Kanaan eingewandert, aber auch der seßhaft gewordene Halbnomade, der, wie Isaak, reich gesegnet an Landereien und Viehherden ist, bewahrt noch auf lange hinaus die Reste der im nomadischen Wanderleben entstandenen patriarchalischen Familienordnung. Wo immer unter ähnlichen Bedingungen sich eine solche Familienordnung entwickelt hat, da wirkt sie daher noch lange in der Hochschätzung nach, die ebenso den Verstorbenen zuteil wird, wie sie sich von diesen aus vornehmlich auch auf die jüngsten unter ihren noch lebenden Nachkommen erstreckt. Reich mit Kindern, mit Enkeln und Urenkeln gesegnet zu sein, gilt innerhalb solcher Kulturen als der hochste Vorzug. Sind doch Enkel und Urenkel die naturlichen Bewahrer des Gedachtnisses an den aus dem Leben Geschiedenen; daher im alten China bei der Totenfeier der jungste Enkel den Verstorbenen selbst zu vertreten und vor den alteren Festteilnehmern den Vortritt hatte<sup>1</sup>).

#### c. Die israelitische Vatersage.

Unter allen Kulturen gibt es zwei, innerhalb deren der Wert des menschlichen Lebens wenig geschatzt wird: die des Jagers und die des reinen, noch nicht zur Viehzucht fortgeschrittenen Ackerbauers. Der Jager totet, um in dem Blut des Getoteten sich dessen Starke anzueignen; der Ackerbauer opfert seine Sklaven oder Kinder, um von seinem Gott reichen Erntesegen zu gewinnen. Im Gegensatze hierzu steht der Wert des menschlichen Lebens innerhalb einer relativ primitiven Kultur am hochsten bei dem Nomaden und noch mehr bei dem Halbnomaden, der, wie Isaak, zahlreiche Felder und Viehherden sein eigen nennt (1. Mos. 26, 12). Das ist zugleich der Boden, auf dem ein Ahnenkult erbluht, wie er in der israelitischen

<sup>1)</sup> W. Grube, in Bertholets Religionsgeschichtlichem Lesebuch, 1908, S. 22.

Vätersage den Kult des Stammesgottes begleitet. Denn das Vertrauen auf diesen Gott gründet sich nicht zum wenigsten darauf, daß er der Gott der Väter ist, der diesen die Herrschaft über das eroberte Land versprochen hat. Welcher dieser beiden Bestandteile, die Vatersage oder der Jahwekult, der ältere sei, kann aber um so mehr dahingestellt bleiben, als beide im Grunde nur verschiedene kultische Ausdrucksformen der gleichen Kultur sind.

So eng nun auch beide von Anfang an zusammengehören mögen, die Form, in der sie in den kanonischen Büchern des Alten Testaments verbunden sind, ist jedenfalls verhältnismäßig spät auf Grund einer priesterlichen Bearbeitung entstanden, die ihrerseits aus zahlreichen Quellen vereinzelter Märchen und Sagen Bezeichnend für diesen Prozeß der Verschmelgeschopft hat. zung teilweise disparater Elemente sind hier nicht minder die Widersprüche zwischen den Überlieferungen, wie die Sagentrummer heterogenen Ursprungs, die in dem uberlieferten Kanon stehen geblieben sind. Vor allem bieten so innerhalb der Vatersage die Erzählungen, die den Haupthelden Jakob zu ihrem Mittelpunkte haben, eine Sammlung fast aller der Züge, die uns in den bekannten Gestalten der typischen Märchenhelden begegnen. erscheint er in der Szene am Brunnen (1. Mose 29, 1ff.), in der er den Stein, den die andern Hirten nur mit vereinten Kräften zu heben vermogen, allein hinwegwalzt, um Labans Schafe zu trünken, als der starke Marchenheld. An der Furt des Flusses (32, 23ff.), wo er mit dem Gott selbst bis zum Morgengrauen kampft, ohne daß dieser ihn zu bezwingen vermag, scheint er vollends einem himmelsturmenden Titanen zu gleichen. Freilich zeigt sich auch der Gott in dieser Szene in zweifelhaftem Lichte. Ist das wirklich der Gott Israels, der dem nachtlichen Wanderer den Übergang über den Fluß streitig macht? Oder handelt es sich hier ursprünglich nicht sowohl um einen Götterkampf als vielmehr um den Kampf des Helden mit dem Damon des Flusses, der ihm den Übergang wehrt und der nach der Weise aller Spukdamonen mit dem Morgengrauen seine Macht einbüßt? Daß er sich bei seinem Verschwinden dem Jakob als der Gott offenbart, der dem Stamm Jakobs den Namen Israel verleiht, das mag dann ein späterer Zusatz sein, der diese Ortssage benutzt, um die Entstehung des Stammesnamens »Israel«, zu deutsch »Gottesstreiter«, zu deuten, während daneben in echt marchenhafter Weise das kultische Verbot der Israeliten, von dem Fleisch des Hüftmuskels der Opfertiere zu essen, auf den Schlag zurückgeführt wird, durch den in diesem Ringkampf der Gott die Hüfte Jakobs gelähmt habe¹).

Noch mehr in die Regionen des Mythenmarchens versetzen uns jene Teile der Legende, in denen Jakob im Gegensatz zum starken als der kluge, durch List und Betrug siegreiche Held er-So in dem Handel mit Esau um das Erstgeburtsrecht (1. Mos. 17), in dem nebenbei das alte Marchenmotiv von dem Streit der feindlichen Brüder wiederkehrt. In das Gebiet des Zaubermarchens führt uns die Geschichte von den Liebesäpfeln, die Ruben auf dem Felde findet, und mit deren Hilfe Lea dem Jakob einen Sohn gebiert (30, 14), ein Zaubermotiv, das auch in dem babylonischen Mythus vom »Kraut des Gebarens« vorkommt, und das die Jakobslegende zu einer Genealogie der Sohne des Patriarchen verwertet. Als der listige und der zauberkundige Märchenheld zugleich erscheint endlich Jakob in der Geschichte von den gesprenkelten Stäben. mit denen er durch einen Augenzauber die Zeichnung der geworfenen Schafe bestimmt und dadurch seinen Schwiegervater Laban übervorteilt (30, 32ff.). Aus einem Zyklus von Märchen verschiedenen Ursprungs setzt sich schließlich die Josephslegende zusammen. In ihrem Hauptthema eine Variante des bekannten Marchentypus von den neidischen Geschwistern ist sie in ihren weiteren Bestand-

<sup>1)</sup> Diese Deutung H. Greßmanns wird in der Tat, wie mir scheint, dem Charakter dieser Penuelsage besser gerecht als Ed. Meyers Interpretation derselben als eines Gotterkampfes, der hier offenbar noch die Voraussetzung der Prioritat des Gottermythus vor Sage und Märchen zugrunde liegt. (Vgl. H. Greßmann, Sage und Geschichte in den Patriarchenerzahlungen, Zeitschr. für die alttestamentliche Wissenschaft, Bd. 30, 1910, S. 19f. Ed. Meyer, Die Israeliten und ihre Nachbarstämme, 1906, S. 251.) In ahnlichem Sinn hat schon H. Gunkel bemerkt, Adam, dessen menschliche Natur in der Paradiessage der Genesis ausdrucklich betont ist, erscheine an andern Stellen, wie Hiob 157f., Ezechiel 28, 12ff., beinahe wie ein dem Gott gegenübertretender Halbgott (H. Gunkel, Schopfung und Chaos, 1895, S. 148). Sollte es nicht naher liegen, auch hier an jenen Charakter marchenhafter Überlieferungen zu denken, nach welchen Mensch und Gott gelegentlich noch mit übereinstimmenden damonischen Eigenschaften ausgestattet sind?

teilen einem altägyptischen Marchen nacherzählt; und auch hier wird dazu die Einfügung in die Jakobstradition zur Verherrlichung des Patriarchen als des liebenden Familienvaters verwertet<sup>1</sup>).

#### d. Der Gott Jahwe.

Nicht weniger wie der Typus des Patriarchen der Vätersage weist nun das Bild des Stammesgottes selbst, das uns in jener begegnet, auf eine Vorgeschichte hin, die in der Uberlieferung bis auf wenige Züge verwischt ist. Langst sind hier die Elohimund die Jahwetradition als verschiedene Überlieferungen anerkannt, unter denen jene in dem Gebrauch des Plural Elohim die Anerkennung einer Vielheit von Stammesgottern voraussetzt, wahrend Jahwe der später zur Alleinherrschaft gelangte Stammesgott Israels ist. Aber auch die Gestalt Jahwes zeigt in den verschiedenen Teilen der diesen Namen enthaltenden Legenden merkwürdige Wandlungen. Insbesondere in dem Verkehr des Gottes mit seinen Schützlingen lassen sich deutlich drei charakteristische Stadien unterscheiden. Das erste zeigt uns Jahwe mit seinen Lieblingen unter den Menschen wie mit seinesgleichen verkehrend. Er erscheint dem Abram als Wanderer in menschlicher Gestalt mit ihm ahnlichen Wanderern bei den Terebinthen Mamres. Sara wäscht ihm die Füße und bäckt für ihn Kuchen, und er verspricht beiden eine gesegnete Nachkommenschaft (1. Mos. 18, 1ff.). Dieses wahrscheinlich der altesten Schicht angehorende, ganz und gar menschliche Bild steht jedoch vereinzelt da. Feierlicher erscheint der Gott schon, als er mit Abram den Bund stiftet, dieser sich vor Jahwe niederwirft, um ihn als Stammesgott zu verehren und selbst das Versprechen zu empfangen, daß er der Stammvater eines Haufens von Völkern werden solle (17, 1ff.). In einem zweiten Stadium tritt nicht Jahwe selbst auf, sondern er sendet einen Boten, der seine Befehle oder Weissagungen verkündet: so der Hagar bei der Quelle, als sie aus dem Hause Abrams in die Wüste flieht (16, 7ff.). Ebenso

¹) A. Erman, Ägypten, S. 505ff. Maspéro, Contes de l'Egypte ancienne³. p. 6f. Das ähnliche Motiv findet sich ubrigens in einer indischen Erzählung und ist also währscheinlich einer verbreiteten orientalischen Märchentradition entnommen: Somadeva Batta, II, S. 59.

erscheint dem Mose der Engel in der Feuerflamme des Dornstrauchs, und dann erst spricht aus diesem Jahwe selbst zu ihm (2. Mcs. 3, 1ff.). Es ist ein weiter, immerhin aber durch diese Zwischenstadien vorbereiteter Weg, der von jenen Mythen, in denen der Gott unter Menschen wie unter seinesgleichen wandelt, endlich zu der dritten Stufe führt, wo er sich nur noch dem gottbegeisterten Seher in Vision und Traum offenbart, und wo nun auch jene Stimme, die zu Mose aus dem Dornbusch redete, zu einer inneren Stimme geworden ist, die erst durch den Mund des Propheten die Mahnungen und Weissagungen des Gottes kundgibt. Doch so bedeutsam diese Entwicklung für die Ausbildung der Gottesidee ist, auf die Frage nach der Entstehung der ursprünglichen Vorstellungen kann sie um so weniger eine Antwort geben, da die Stammessage, in deren Mittelpunkt dieser Stammesgott steht, offenbar ebenso wenig der historischen Wirklichkeit angehort, wie die Sagen von den Taten des Herakles oder die Genealogien der griechischen Mythographen. Vielmehr sind in den Legenden, aus denen die Vatersage besteht, ganz so wie in den Heldensagen anderer Volker, allverbreitete Märchenstoffe zusammengeflossen. Dabei sind dann aber diese einem ın den allgemeinen Kulturbedingungen dieser nomadischen Volker wurzelnden Kult dienstbar geworden, in welchem sich der Kult des Stammesgottes mit einem in der Vätersage bewahrt gebliebenen Ahnenkult zu einer festen Einheit verbunden hat. So ist hier die Ahnensage allem Anschein nach gleichzeitig mit dem Stammesgott entstanden. Dies war aber um so leichter möglich, da bei diesen Nomaden und Halbnomaden die Heldensage erst einer viel späteren Zeit angehort. Darum ist der Inhalt der Vatersage nicht mythische Heldensage, sondern Mythenmarchen. Wahrend die Griechen unter dem Einfluß ihrer zahlreichen und vielgestaltigen Kulte den hochsten ihrer Gotter zum Vater der Götter und Menschen machten, verband sich in Israel frühe schon mit dem Streben, den Stammesgott zum alleinigen Trager des Kultus zu erheben, das andere, diesen Stammesgott ebenso von den Gottern anderer Nationen wie von den Gestalten der aus Mythenmarchen und beginnenden Legenden sich bildenden Vatersage zu sondern. Nicht auf Jahwe selbst, sondern auf die Vater, die mit diesem Gott ihren Bund geschlossen, dem sie geopfert, und auf dessen Befehl sie die bei den benachbarten Ackerbauvölkern bestehenden blutigen Menschenopfer durch das Tieropfer ersetzt hatten, fuhrten daher die Israeliten ihren Ursprung zurück.

So weist die israelitische Vätersage nach Form und Inhalt auf eine mythische Vorgeschichte zurück. Ihrer Form nach ist sie eine Ahnenlegende, in der der Ahnenkult des ehemals wandernden Nomadenstammes und die Erinnerung an seine Ansiedelung in dem eroberten Lande nachwirkt. Ihrem Inhalt nach besteht sie aus Märchenstoffen, die weitverbreiteten Mythenmarchen der durchwanderten Gebiete angehoren, und denen nachträglich die priesterliche Stammestradition die Beziehung zu dem Stammesgott, dessen Kultus auf jene Vater zuruckgeführt wird, beigefügt hat, ahnlich wie in der sonst im Orient verbreiteten Gattung der moralisierenden Märchen, am ausgesprochensten in den indischen Saminlungen, eine sittliche Nutzanwendung nicht zu fehlen pflegt. Ein typisches Beispiel ist hier vor allem die Penuellegende mit der Zuspitzung ihres einen Damonenkampf behandelnden Märcheninhalts zu der ätiologischen Deutung des israelitischen Stammesnamens und eines Speiseverbots, das natürlich an sich ebenso wenig wie jener Name mit der vorangegangenen Marchenerzählung zusammenhangt, sondern in irgendwelchen, der Erinnerung entschwundenen Tabumotiven seinen Grund hat.

Wie verhält sich nun aber zu diesen Wandlungen der Vaterlegende der ihren Mittelpunkt bildende Stammesgott selbst? Dieser Gott ist zunächst, wie der Elohimname andeutet, einer der vielen Schutzgötter, die die Nomadenstamme auf ihren Wanderungen begleiten. In der Art aber, in welcher der Gott Israels in der Vätersage mit seinen Schutzbefohlenen in Beziehung tritt, trägt er alle Merkmale eines werdenden Gottes an sich. Denn eben die Eigenschaften, die dem vollendeten Gott zukommen, besitzt er ursprünglich noch nicht. Sein erstes Erscheinen im Hause Abrams zeigt ihn uns ganz und gar als einen Menschen, von andern Menschen nur dadurch verschieden, daß er über Zauberkräfte verfügt, durch die er Dinge vollbringen kann, die dem gewöhnlichen Lauf der Natur widerstreiten. So ist er hier noch ganz der glückbringende Dämon

des Marchens. Weiterhin tritt er dann in dem Bündnisvertrag mit Abram zwar immer noch als ein unter Menschen wandelndes Wesen auf; aber dieses Verhältnis ändert sich nun von Stufe zu Stufe. Der Gott wird zusehends unnahbarer. Zunachst offenbart er sich nicht mehr selbst, sondern in gewaltigen Naturphanomenen, im Feuer und in der Wolke, oder, wie bei dem Wunder, mit dem Elia die Baalspriester am Berge Karmel besiegt, in Donner, Blitz und stromendem Regen. Endlich ist er ganz zum unsichtbaren Gott geworden, der zwar immer noch menschlich vorgestellt wird, aber seinen Wohnsitz jenseits dieser sichtbaren Welt hat. Damit ist die Entwicklung vollendet, die von dem Damon zum Gott emporführt. Es ist die gleiche Theogonie, die uns überall begegnet, wo uberhaupt auf Erden Gotter entstanden sind. Der Ubergang ist nur infolge der einfacheren Bedingungen, die dieses Werden eines einzelnen Stammesgottes gegenuber der Entwicklung polytheistischer Religionen bietet, in der kontinuierlichen Folge der Zeugnisse, die hier von der Vatersage zu Mose und den alteren Propheten und dann endlich zu dem späteren Prophetentum hinuberführt, besonders deutlich ausgepragt. Freilich dürfen wir uns dabei durch den Wandel nicht storen lassen, den gerade infolge der Erhebung der Damonen zu Gottern der Begriff des Damons selbst in seiner Bedeutung erfahrt. Von Hause aus gibt es gute wie bose Damonen, und gerade das Marchen, in dem sich auch in dieser Beziehung heute noch der ursprüngliche Zustand des Mythus spiegelt, hat beide in diesem ihrem Gegensatz bewahrt. Aber indem die guten Damonen, die Schutzgeister der Landschaften, der Stämme und der einzelnen Menschen allmählich zu Gottern erhoben werden, die nicht mehr, wie dereinst, dem Menschen als freundliche Zauberwesen auf seinen Wegen begegnen, sondern als unsichtbare Wunschwesen ihm beistehen, sind hauptsachlich die Verkorperungen des Mißgeschicks und des Unheils, die den einzelnen uberall umgeben oder auch in dem Drohen der Naturgewalten ihn erschrecken, als Damonen zuruckgeblieben. Die Götter dagegen haben zwar ebenfalls solche furchterregende Eigenschaften bewahrt; im ganzen aber gelten sie als Heilbringer und Schützer aller derer, die ihnen in kultischer Verehrung zugetan sind. Auch diese beiden, aus der einstigen Damonennatur stammenden Eigenschaften, glückbringend und furchterregend zugleich zu sein, zeigt nun, entsprechend der Einfachheit seiner Entwicklung, der israelitische Stammesgott deutlicher ausgeprägt, als ein polytheistischer Götterstaat, in welchen sich diese Rollen freundlicher und feindlicher Wesen mehr auf die einzelnen Gotter und ihr Verhaltnis zu den Menschen verteilen. Stammesgott ist hilfreich und furchtbar: hilfreich dem Frommen, der seinen kultischen Pflichten gegen den Gott gewissenhaft nachkommt, furchtbar demjenigen, der die Gebote des Gottes miß-So steht mit diesen in scharfem Kontrast innerhalb einer und derselben Götterpersonlichkeit vereinigten Eigenschaften sichtlich zugleich der ungewöhnlich stark ausgeprägte Diesseitscharakter dieser monotheistischen Religion in enger Beziehung. Die Damonen gehören - das scheidet sie von den Gottern der umgebenden irdischen Welt an. Das gilt von den guten wie von den bosen, und es gilt daher auch von dem Gott, der die Eigenschaften beider geerbt hat. Darum, mag der Gott selbst dem gewöhnlichen Anblick unsichtbar geworden sein, sein Regiment erstreckt sich nur auf die sinnliche Welt. lohnt er den Frommen und bestraft er den Frevler, oder wo seine Vergeltung den Menschen selbst nicht mehr erreichen kann, da übt er sie gegenüber den Nachkommen. Darum gibt es ursprunglich für diese Religion keine ausgleichende Gerechtigkeit im Jenseits, um so mehr aber eine solche im Diesseits. Denn hier tritt sie unfehlbar ein, indem jeder, wenn nicht in eigener Person, so in seinen Kindern und Kindeskindern des Lohnes seiner Taten im guten wie im schlimmem Sinne gewiß sein kann. Das ist die Konsequenz dieser aus Ahnen- und Stammeskult zusammengesetzten religiösen Anschauung, die darum aber auch in dem Augenblick wankend zu werden beginnt, wo der Stammesgott in und nach der Zeit des Exils durch die religiöse Reform des Prophetentums allmählich zum allgemein menschlichen Gott erhoben wird.

So wiederholt sich bei dem Gott Israels schließlich auch im Verhältnis des Staates zu seinen Göttern der allgemeine Verlauf, in welchem sich die Entwicklung der Götter bewegt, unter den vereinfachenden Bedingungen, die dieser Stammesgott von seinen

Urformen an mit sich führt. Er beginnt seine Herrschaft als das ideelle Oberhaupt eines einzigen Stammes, und er vereinigt als solches alle die wesentlichen Züge in sich, die sonst unter dem Einfluß einer reicheren Kultur an eine Vielheit von Gottern verteilt sind. Am Ende dieses Verlaufs aber verliert er den Zusammenhang mit dem Staat überhaupt, so daß er nun zum vollkommensten Ausdruck eines von politischen und nationalen Beschränkungen freien religiosen Triebes wird. Nur ein staatlos gewordenes Volk konnte einen solchen internationalen Gott erzeugen, und nur ein beschränkter, von vornherein auf eine einheitliche Personlichkeit angelegter Stammesgott trug zugleich die Kraft in sich, diese in der Beschränkung der Lebensbedingungen wurzelnde Einheit des Gottes zur umfassendsten Einheitsidee zu erweitern. So bewährt sich auch hier jenes überall das geschichtliche Werden beherrschende Prinzip schopferischer Heterogonie, nach welchem das letzte Ergebnis nicht die Verwirklichung einer von Anfang an in den Erscheinungen wirksamen Idee ist oder, wie der gleiche Gedanke in religioser Form ausgedrückt zu werden pflegt, in einer fortwahrend sich verwirklichenden gottlichen Offenbarung besteht, sondern nach dem vielmehr das Einfachste das Umfassende, die politisch und national beschränkteste Religion die in beiden Beziehungen unbeschränkteste, endlich die ausschließlich dem Diesseits zugewandte eine ganz und gar auf das Jenseits gerichtete aus sich erzeugt hat. Hierin liegt dann zugleich eingeschlossen, daß auch dieses Ende kein absolutes, sondern daß es der Anfang einer neuen Entwicklung ist. Dabei darf man freilich in Heterogonie und Kontrast ebenso wenig einen zufalligen Wechsel bloß in äußerer Zeitfolge verbundener Erscheinungen wie eine den Dingen immanente Dialektik der Begriffe erblicken, die der inneren Gesetzmäßigkeit des geistigen Lebens nicht minder äußerlich wie der planlos wechselnde Zufall gegenuberstunde. Vielmehr bildet, wie bereits im individuellen Bewußtsein, so auch in dem geschichtlichen Werden der gesetzmaßige Verlauf der Affekte in seiner Wechselwirkung mit den außeren Lebensbedingungen das reale Substrat des geistigen Lebens. Hier ist daher die Gesetzmäßigkeit der religiösen Entwicklung ein ıntegrierender Bestandteil der geschichtlichen und in ihr der

geistigen Entwicklung überhaupt. Will man jene naher abgrenzen, so darf man sie aber wohl als denjenigen Teil des geschichtlichen Lebens bezeichnen, in welchem sich der Geist der geschichtlichen Menschheit in fortschreitendem Maße auf den von den außeren Bedingungen des Daseins unabhangigen dauernden Inhalt des geistigen Seins zurückzieht, der darum schon innerhalb des Einzelbewußtseins schließlich als das von äußeren Bedingungen unabhängige Wesen des Geistes selbst erfaßt wird. So ist es denn auch der gleiche Prozeß der Verinnerlichung der ursprünglich als äußere Weltmachte geschauten Gotter, der trotz aller nach den Verhältnissen der Natur und Kultur wechselnden Bedingungen und Hemmungen schließlich in allen zu bleibender Bedeutung gelangten religiösen Entwicklungen in übereinstimmender Gesetzmäßigkeit sich vollzieht. Vom Damon zum persönlichen Gott, vom persönlichen Gott zur überpersonlichen Gottheit, von dem einzelnen Stammes- und Volkstum zur Idee eines über allen Unterschieden des Ursprungs und der geschichtlichen Entwicklung stehenden menschlichen Ideals, vom Zwang des außeren Lebens zum Bewußtsein der Zugehorigkeit zu einem unendlichen geistigen Sein, oder, wenn wir alles das in ein einziges Wort zusammenfassen wollen, von der physischen Außenwelt zur geistigen Innenwelt führt die Entwicklung aller Religion.

# II. Die Formen des Göttermythus.

# 1. Allgemeine Übersicht der Formen des Göttermythus.

Schon ein flüchtiger Überblick uber die Erzählungen, in denen in der Volksüberlieferung und in der aus ihr schöpfenden Dichtung Gotter als handelnde Wesen auftreten, lehrt unzweideutig, daß die gleichen Formen, in denen die Stoffe des Mythus überhaupt Gestalt gewinnen, auch den Gottermythen eigen sind. Nicht wenige von diesen sind offenbar reine Märchen, mit allen den Eigenschaften ausgestattet, die das Märchen auf den verschiedenen Stufen seiner Ausbildung darbietet. Andere besitzen den Charakter von Sagen: sie sind teils an bestimmte Orte, teils, insofern neben den Gottern Menschen handelnd auftreten, an geschichtliche oder in der Sage

ihnen gleichende mythische Personlichkeiten gebunden. Endlich und vor allem aber ist es die Legende, die sich der Götter nicht minder wie der mit ihnen in engere Beziehung gesetzten Helden und der durch sie geheiligten Menschen bemächtigt; ja gerade von der Legende gilt dies in dem Maße, daß sie vermoge des Charakters der Heiligkeit ihrer Helden als eine spezifische Unterform der Gottersage betrachtet werden kann, insofern man in diese die Rückwirkungen mit einbezieht, die sie auf die Gestalt des Helden ausübt<sup>1</sup>). Aus diesem Grunde ist denn auch in unserer Betrachtung der Heldensage in Kap. VI, zu der in dieser Übertragung auf menschliche Personlichkerten die Legende als eine durch die Umbildung des Heldenideals entstandene Form gezahlt werden kann, diese zunachst unberücksichtigt geblieben. Sie ist eben eine Unterart der Sage, deren volles Verständnis erst durch die Einwirkung des Göttermythus und der aus diesem hervorgegangenen religiosen Entwicklung gewonnen werden kann.

So klar nun aber auch die Scheidung des Göttermythus in jene drei Gattungen der Mythenerzahlung mit den selbstverstandlich auch hier nicht fehlenden Mischformen vor Augen liegt, so begegnet doch diese Scheidung im vorliegenden Fall eigentümlichen Schwierigkeiten, die außerdem durch die gegenwärtig noch immer weitverbreitete Annahme einer Ursprünglichkeit des Götterglaubens, die ja notwendig zugleich die Annahme einer Ursprunglichkeit des Gottermythus in sich schließt, verstärkt wird. Lichte dieser Theorie ist man dann geneigt in diesem Mythus eine spezifische mythologische Form zu sehen, die überhaupt keiner jener drei allgemeinen Formen der Mythenerzählung zugezählt werden könne, aus der vielmehr umgekehrt diese selbst erst entsprungen seien. Daß diese Theorie unhaltbar ist, wurde oben bereits an verschiedenen Stellen gezeigt. Teils scheitert sie an der wirklichen Entwicklungsgeschichte von Marchen und Sage, teils und besonders auch daran, daß von einer Ursprünglichkeit des Gotterglaubens überhaupt nicht die Rede sein kann, sondern daß dieser, wie nicht nur die Geschichte des Kultus, sondern auch die Entwicklung des Märchens und der Sage selbst überzeugend beweist, erst auf der

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 52, S. 443ff.

Grundlage der in diesen Mythenformen enthaltenen Vorstellungen von Damonen und menschlichen Helden entstehen konnte.

Damit tritt nun aber auch die Frage, welche jener Formen. ob das Marchen oder die Sage mit der an sie sich anschließenden Legende innerhalb des Gottermythus die ursprüngliche sei, unter einen wesentlich veränderten Gesichtspunkt. Natürlich handelt es sich hier, ebenso wie bei der Heldensage, nur um den allgemeinen Gang dieser Entwicklung. Denn daß, sobald diese Formen einmal nebeneinander gegeben sind, Rückbildungen wie Fortbildungen zwischen ihnen vorkommen, daran kann ja kem Zweifel sein. geneigt man jedoch von vornherein sein mag, nach Analogie der Heldensage auch bei der Gottersage mannigfache märchenhafte Uberlieferungen, die in ihr weitergebildet worden seien, in diesem Sinne also eine Prioritat des Göttermärchens vor der Gottersage und -legende als den definitiven Formen des Gottermythus vorauszusetzen, so wurde es doch offenbar unzulässig sein, eine solche Annahme lediglich auf diese vermutete Analogie zu stützen. unverkennbar zeigt der Gottermythus, welcher der Formen sonstiger Mythenerzählung er sich nahern mag, Eigentümlichkeiten, die nicht unbeachtet bleiben dürfen. In erster Linie steht hier die Tatsache, daß es einen aus einer größeren Zahl zusammenhängender und auf ein einheitliches Ziel gerichteter Handlungen bestehenden Göttermythus und dementsprechend auch ein auf der Grundlage einer solchen einheitlichen Sage entstandenes Gottorepos nicht gibt. Zwei beschrankende, aber im Sinne der strengeren Bedeutung des Begriffs notwendige Bedingungen muß man dabei freilich im Auge behalten. Erstens gilt dieser Satz nur für die Kultgötter, also nicht für jene teils damonischen teils beim Übergang zu einer philosophischen Welterklarung entstehenden halb damonischen halb begrifflichen Wesen der kosmogonischen Dichtung. Sie stehen. wie wir bald sehen werden, ursprünglich überhaupt außerhalb der Entwicklung der Gottesidee und treten erst verhaltnismaßig spat mit dem religiosen Inhalt dieser in Verbindung. Zweitens muß man nicht minder abstrahieren von der unter besonderen Bedingungen, ımmer aber vom Standpunkte eines bereits verschwundenen Göttermythus aus, durch Sammlung und Ergänzung von Sagen- und

Märchenfragmenten unternommenen künstlichen Erfindung einer Gottersage nach dem allgemeinen Vorbild der Heldensage. Beispiele solcher Art bieten die nordische Gottersage und das finnische Kale-Beide Ausnahmen bestätigen ubrigens insofern die Regel, als zweifellos viele Bestandteile dieser Dichtungen der Volksüberlieferung entnommen sind, in ihr aber niemals in dem, bei dem nordischen Gotterepos durch die spätere christliche Kultur beeinflußten Zusammenhang existiert haben. Soweit wir uberhaupt Mythen von Kultgottern kennen, die von solchen tief eingreifenden dichterischen Überarbeitungen frei blieben, bestehen sie in Einzel-Sie berichten die Einzelhandlung eines Gottes oder erstrecken sich höchstens auf einen kleinen Umkreis nahe verbundener Begebenheiten, die im allgemeinen von der auf die Herstellung eines Zusammenhanges bedachten dichterischen Bearbeitung nur außerlich, etwa nach der Sitte der griechischen Mythenerzahler durch weit ausgesponnene, offenbar sekundare Genealogien der Gotter und der von ihnen abstammenden Helden verbunden werden. Diese Beschränkung der einzelnen Handlung liegt aber tief begründet im Wesen der Gotter. Pflegen auch diese nach der Volksanschauung und noch mehr nach der aus ihr schopfenden Dichtung keineswegs bedürfnislos zu sein, so sind sie doch schon dadurch, daß sie in der Regel von Krankheit und Tod nicht heimgesucht werden, über die schlimmsten Wendungen des menschlichen Geschicks erhaben. Ein stets in ungetrübter Vollkommenheit lebender Gott, wie ihn der Kultus verlangt, kann eigentlich nichts erleben, oder seine Erlebnisse konnen sich doch hochstens in dem Umkreis bewegen, in dem der Gott zu Menschen und ihren Handlungen in Beziehung tritt. Darum bilden die Gotter auch auf dem einzigen Schauplatz, auf dem sie fortlaufend in die menschlichen Geschicke eingreifen, wie im griechischen Epos, mehr eine dauernde und an sich im wesentlichen unverändert bleibende Staffage als einen notwendigen Bestandteil der Handlung.

Die zweite charakteristische Eigenschaft des Gottermythus besteht darin, daß es einen reinen, ausschließlich in der Welt der Gotter selbst spielenden Mythus nicht gibt. Vor allem gilt auch dies wieder von den Kultgottern, zu deren Wesen es so sehr ge-

hört, mit dem Menschen in Verkehr zu treten, in sein Leben und seine Schicksale einzugreifen, daß ein Mythus unmöglich ist, der sich nicht innerhalb dieses Verkehrs bewegt. Näher betrachtet bilden übrigens selbst jene kosmogonischen Mythen, die es nur mit kultlosen Göttern zu tun haben, keine Ausnahme. Ist doch der Kampf der Gotter mit Damonen der Urzeit das fast überall wiederkehrende Thema dieser Mythen, und wo die kosmogonischen durch anthropogonische Mythen ergänzt werden, da fehlt natürlich auch die Beziehung zum Menschen nicht. Man denke nur an die biblische Paradiessage, die in der priesterlichen Fassung, in der sie uns erhalten ist, die ganze Weltschöpfung eigentlich nur als die Vorbereitung zur Erschaffung des Menschen behandelt. So bilden Götter und Damonen, die letzteren auch in der biblischen Sage, und neben ihnen schließlich in ihrem wichtigsten Teil der Mensch die Grundbestandteile dieser Mythen, in deren ursprünglicheren Formen die Götter selbst im wesentlichen noch ganz den Charakter von Damonen an sich tragen.

Gibt es so weder einen primaren, dem Damonenglauben und der Heldensage vorausgehenden, noch auch einen reinen, nur dem Leben der Gotter selbst angehorenden Göttermythus, so ist es klar, daß auch die obige Frage, wie sich dieser zu den andern Formen des Mythus verhalt, nicht anders als dahin beantwortet werden kann, daß er jedenfalls nicht ganzlich außerhalb derselben als eine spezifische Mythenform steht, sondern daß er ingendeiner dieser allgemeinen Formen angehort. Ob er im einzelnen Fall in die Klasse der Mythenmärchen oder der mythologischen Sagen zu verweisen oder eine Mischform aus beiden sei, das wird aber jeweils nach den Merkmalen zu entscheiden sein, die er selbst darbietet. Unter diesem Gesichtspunkt kann es nun keinem Zweifel unterliegen, daß ein großer Teil der Gottermythen der Gattung der Mythenmärchen angehort. In der Tat kann dies auch bei näherer Erwägung der Bedingungen, unter denen diese Mythengattung steht, nicht auffallen. Denn erstens sind es ja einzelne, relativ in sich abgeschlossene Sondererzahlungen, aus denen sich der Göttermythus zusammensetzt. Gerade dies aber ist eine allgemeine Eigenschaft des Marchens, das überall erst in später Zeit bisweilen durch die Dichtung in eine mehr ausgesponnene Epik umgewandelt worden ist, wobei jedoch solche Weiterbildungen, zu denen z. B. das aus der Tierfabel entwickelte Tierepos gehort, ganzlich außerhalb des Gebiets der eigentlichen Gottermythen liegen. Zweitens bildet die Zauberkausalitat ein hervorragendes Merkmal des Marchens. Aus dem Zauber entspringt aber als dessen gesteigerte Form das Wunder, dessen Verhaltnis zu jenem, soweit es sich überhaupt einigermaßen fixieren läßt, wohl dahm bestimmt werden kann, daß der Zauber stets an gewisse beschrankende Bedingungen, also an einigermaßen fest bestimmte Formen gebunden bleibt, während das Wunder solche Beschränkung nicht kennt, also im allgemeinen damonische Wesen voraussetzt, die über jede beliebige Art von Zauber und in beliebig wechselnder Weise verfugen1). Solche Wesen sind nun gerade die Gotter, und in der Ausdehnung des Zaubergedankens, der ihnen eigen ist, liegt die nachste Vorbereitung zu dem Attribut der Allmacht, das ihnen übrigens, wie wir oben sahen, namentlich innerhalb der polytheistischen Religionen in der Regel nur in beschränkter Weise beigelegt wird (S. 65). Abgesehen hiervon wird nun dadurch, daß der einzelne Gottermythus eine relativ isolierte Handlung aus dem Leben des Gottes herausgreift, auch dieser Unterschied verwischt. Als Wunder kann sich der Zauber eben erst dadurch offenbaren, daß in vielen voneinander unabhangigen Handlungen Zauberwirkungen der verschiedensten Art und Richtung entstehen. Immerhin bieten auch diese, selbst wenn sie nur in einem begrenzten Umfang auftreten, noch keine Berechtigung, solche Mythen von den Zaubermarchen zu scheiden. Bestehen sie doch umgekehrt vielmehr in einer Steigerung eben jenes Hauptmerkmals der Zauberkansalität.

Bildet so das Gottermärchen den Grundstock der Gottermythen, dessen Ubergewicht aus der ubermenschlichen Natur der Gotter notwendig entspringt, so kann nun aber anderseits kein Zweifel obwalten, daß es Gottermythen gibt, denen wii unbedenklich nach Analogie namentlich mit der mythischen Heldensage den Charakter von Sagen zuerkennen mussen. Nicht als ob aus ihnen die Zauber- oder Wunderkausalitat verschwande: das ge-

<sup>1)</sup> Vgl. uber die Kausalität des Zaubers und die Zauberformen Bd. 42, S. 262 ff.

schieht ja auch bei der mythischen Heldensage keineswegs. Wohl aber ist es ein festerer, von einheitlichen Zwecken bestimmter Zusammenhang von Handlungen, der auch hier bei vielen Göttermythen einen deutlichen Unterschied von der planloseren Phantastik des Märchens erkennen läßt. Dennoch bleibt es bemerkenswert, daß die Entstehung der Göttersage weniger als die der Heldensage als ein Prozeß erscheint, der aus dem Zusammentreffen der in zahlreichen Marchenüberlieferungen niedergelegten Motive mit bestimmten außeren Bedingungen der Kultur und Geschichte hervorgeht, sondern daß es spezifische, an die Gottervorstellungen und vor allem an die Götterkulte geknüpfte religiöse Motive sind, aus denen natürlich nicht ohne die Mitwirkung solch äußerer Bedingungen, aber immerhin unter vorwaltender Führung dieser im Kultus sich betätigenden inneren Antriebe hier die Sage ent-Diese Beziehung zum religiösen Kultus tritt namentlich an zwei Eigenschaften hervor, welche bald einzeln bald zusammen der Göttersage zukommen. Die erste besteht in dem ihr mehr oder weniger deutlich aufgeprägten Charakter einer dichterisch-religiösen, also im allgemeinen priesterlichen Erfindung, der besonders in der allegorischen Umdeutung irgendwelcher Marchenmotive sich ausspricht; die zweite in der Verwendung der biographischen Form der Sage. In dieser Form wird aber die Gottersage zur Legende in der eigentlichen Bedeutung dieses Begriffs, und aus ihr, die infolge der Ubertragung des der Gottheit eigenen Attributs der Heiligkeit neben der Gotter- die Helden- und Heiligenlegende umfaßt, entwickelt sich dann in der Ruckwirkung irgendeiner dieser drei Formen auf den Kultus als die letzte und wichtigste Form die Indem bei ihr der erzahlte Lebensinhalt zu seiner Kultlegende. Darstellung durch die Kulthandlung herausfordert, geht hier von selbst die epische Form, die die Legende zunächst nut den andern Gattungen der Sage gemein hat, in die dramatische über. wurzelt vornehmlich in dieser Verbindung der Legende mit der Kulthandlung jener religiose Ursprung des Dramas, den wir fruher als eine der bedeutsamsten Erscheinungen in der Entwicklung der Dichtung kennen lernten<sup>1</sup>). In der steigernden Wirkung, die diese

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 32, S. 518ff.

zur religiosen Handlung gewordene Kultlegende auf die im Kultus sich außernden Affekte ausübt, tritt aber endlich die religiose Bedeutung des Göttermythus überhaupt am vollendetsten in die Erscheinung.

Seitab von diesen in der religiosen Legende kulminierenden Gottermythen liegen nun von Anfang an die kosmogonischen und theogonischen Mythen. Sie enthalten, wie oben schon mehrfach im Hinblick auf die zu ihnen gehörenden Mythenmärchen der Naturvolker bemerkt wurde, von Hause aus keine Spur religioser Motive, was sich vor allem darin zu erkennen gibt, daß die Gotter oder, wie diese hier im allgemeinen zutreffender genannt würden. die zu Gottern erhobenen Dämonen, die in diese Mythen eingreifen. Dieser Charakter bleibt durchweg außerhalb des Kultus stehen. auch den ausgebildeteren kosmogonischen und theogonischen Dichtungen eigen, die sich nur dadurch unterscheiden, daß sie planmaßiger aufgebaut und zum Teil mit philosophischen Anschauungen verwebt sind. Dies schließt natürlich nicht aus, daß in einer spateren Zeit die eigentlichen Kultgotter auf die Gestalten dieser Weltschopfungsmythen um so leichter zurückwirken können, als infolge der unvermeidlichen Assoziationen der Mytheninhalte in allen ausgebildeteren Theogonien die kosmogonischen Gotter, besonders die hervorragenderen unter ihnen, die gleichen Namen wie die Kultgötter tragen, so daß nun die Ordnung der Welt in eine der fruhesten Taten der Kultgötter selbst sich umwandelt. Vor allem aber stellen sich Beziehungen zu den im Kultus herangereiften religiösen Anschauungen in einer Mythengattung ein, die sichtlich unter der Einwirkung der kosmogonischen Mythen entstanden ist, dabei jedoch von Anfang an mit den Kultgottersagen in Beziehung tritt: sie besteht in den Weltuntergangsmythen, die sich ihrerseits wieder in partielle und totale unterscheiden lassen. Davon sind die ersteren in den Sintflutsagen, denen sich als eine seltenere Varietat die Sintbrandsagen zuordnen, weit verbreitet. Die totalen sind in der spatesten Form, in den apokalyptischen Weltuntergangsmythen zur Entwicklung gelangt.

#### 2. Das Göttermärchen.

Daß zahlreiche Göttermythen den Charakter von Marchen besitzen, und daß dies nicht nur vermöge der Eigenschaften der Göttervorstellungen vollkommen begreiflich ist, sondern geradezu als eine Folgewirkung des Wesens der Gotter erscheint, ist schon oben erörtert worden. Es kann sich darum hier nur noch erstens um die Frage handeln, welche Gattungen des Mythenmarchens vorzugsweise unter den Gottermythen vertreten sind, ein Moment, das, wie man annehmen darf, auf die Vorgeschichte der Gotter selbst und demnach auch der Gottermythen Licht werfen kann: und zweitens wird auf Grund der überlieferten Märchen dieser Art und ihrer Vergleichung mit andern Mythenmarchen zu erwägen sein, ob die Taten der Gotter von Anfang an den Inhalt dieser Erzählungen gebildet haben, oder ob auch sie, wie dies in so vielen Filllen bei den Sagenhelden nachweisbar ist, erst verhältnismäßig spät an die Stelle früherer Marchenhelden getreten sind. Nun fehlt es in keiner Weise den Mythologien der Kulturvolker an Göttermythen von märchenhaftem Charakter. Aber in den meisten Fallen bilden die Marchenzüge einen kaum mehr sicher zu isolierenden Einschlag in einem umfassenderen Ganzen, oder sie sind offenbar in bewußter Absicht teils zu Allegorien umgedichtet teils zu religiösen Legenden verwertet. Diese das ursprüngliche Bild trübenden Einflüsse sind vor allem da zu bemerken, wo Kult- und Priestergenossenschaften von fruhe an die uberlieferten Mythen zu kultischen Zwecken be-Sprechende Beispiele bieten hier vor allem Indien nutzt haben. und Agypten, zwei an Marchen der mannigfaltigsten Art überaus reiche Kulturgebiete, in denen aber gerade das Gottermarchen in seiner ursprünglichen Form als Einzelerzählung kaum vorkommt, während in Hymnen und Legenden reichlich märchenhafte Züge zu finden sind. Auch in dieser Beziehung hat dagegen der griechische Gottermythus den großen Vorzug, daß die Freiheit, in der er sich entwickelte und in der Uberlieferung fortlebte, ihm in weit höherem Maße neben den Umbildungen, an denen es naturlich auch hier nicht fehlt, vieles von dem ursprünglichen Gut bewahrt hat, so daß wir leichter ein Bild von der Beschaffenheit der einzelnen Mythen in ihrer solchen Veränderungen vorausgehenden Beschaffenheit gewinnen konnen. Freilich gehören die Schriftsteller, die uns die Kenntnis dieser alten, noch ganz im Medium des Marchens sich bewegenden Göttermythen vermittelt haben, einer sehr spaten, dieser alten Mythenwelt längst entwachsenen Zeit an. Aber gerade darum ist es sichtlich ihr Bemühen gewesen, den Stoff, den sie in älteren Quellen vorfanden, moglichst treu zu bewahren. Daß sie nicht dichtende und umdichtende Poeten gewesen sind, wie Ovid, der hier im wesentlichen ausscheiden muß, gibt darum ihren Sammlungen eine gewisse Bürgschaft der Wahrheit, natürlich abgesehen von den sichtlich später hinzugefügten Genealogien der Götter und Helden, durch die sie die im übrigen voneinander unabhängigen Marchenerzählungen zu verbinden bemuht waren.

Daß die in diesen Sammlungen enthaltenen Gottermythen ganz und gar den Charakter von Marchen besitzen, ist ohne weiteres ersichtlich. Wenn in ihnen, was teils mit der eiwahnten genealogischen Einordnung teils mit der lokalen Bedeutung der Kulte zusammenhangt, Beziehungen auf bestimmte Orte voikommen, so ist dieses Verhältnis ein so außerliches, daß es jedenfalls noch nicht berechtigt, solche Marchen auch nur als Ubergange zur Ortssage in Anspruch zu nehmen. Ist doch diese lokale Beziehung keine andere, als wie sie sonst gelegentlich dem Märchen eigen ist, wo sich die Handlung beliebig auch auf andere Orte ubertragen läßt, da der Gott selbst vermöge seiner allgemeinen Eigenschaften nicht an raumliche Grenzen gebunden ist. Abstrahiert man daher von allen diesen unwesentlichen Zugaben, so sind es nach dem Inhalt der Handlung zwei allgemeine Marchengattungen, denen sich die Gottermarchen hauptsächlich einordnen lassen: das Himmelsmarchen und das Tiermarchen. Einzelner Himmelsmarchen, in die wirkliche Gotter eingehen, bei denen eine ursprüngliche Beziehung zum Himmel auch noch spater nachwirkt, wie unter den griechischen Gottern bei Zeus, Apollon, ist daher schon früher gedacht worden<sup>1</sup>). Uberblickt man aber die Gesamtheit der Gottermärchen, so ist augenfallig, daß, entgegen dem was man vielleicht a priori erwarten mochte, unter ihnen das Himmelsmärchen sehr

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 52, S. 261, 265, 291, 293ff., 313.

zurücktritt, und daß ein hierher gehöriges Märchenmotiv in d Regel nur gelegentlich gestreift wird. Eine so hervorragende Ro in den allgemeinen Vorstellungen über die Gotter und demna auch in den theogonischen Mythen der Hımmel spielt, so wer tritt er in der Tat in den Mythen, die das Handeln der Gotter a Erden schildern, in den Vordergrund. Bei naherer Erwagung ist di freilich wohl begreiflich, da der wesentlichste Teil der Handlung der Kultgotter und jedenfalls der für Wohl und Wehe des Me schen bedeutsamste auf Erden sich abspielt, wie sich denn auch d Kult in seinen ursprünglicheren Formen durchaus auf die irdisch Wirksamkeit der Gotter, auf das Gedeihen der Feldfrucht, d Viehherden und auf Schutz in allen Fährlichkeiten des Lebens b Das ist aber das Medium, in welchem sich auch d zieht. Göttermärchen bewegt, dem die Sorge um ein künftiges Lebe dessen Schauplatz spater der Himmel wird, fernliegt. Die im A schluß an diese Vorstellungen sich ausbildenden Mythen gehore einer weit über das eigentliche Göttermarchen hinausgehende Entwicklung an, in die neben den aus den Seelenkulten entstehende Motiven des Traums, der Vision und Ekstase gewisse Weiterbildunge der kosmogonischen Mythen eingreifen, auf die wir unten zuruc kommen werden. Im Unterschied von den nur sparlich vertretene Himmelsmärchen nehmen nun die Tiermärchen unter diese frühen Gottermythen den weit überwiegenden Raum ein, wogege Motive anderer Marchengattungen im allgemeinen nur unter der Mi hilfe der überall das Märchen beherrschenden Zauberkausalität eil gedrungen sind. Namentlich sind es hier gewisse sonst im Diens des Glücksmarchens stehende Zauberwirkungen, die auch in de Göttermärchen vorkommen. Noch mehr ist das Pflanzenmärche teils auf spate poetische Erfindungen, teils auf spezifische Naturb dingungen beschränkt<sup>1</sup>). Demgegenüber gehoren die Gottermarche in so überwiegender Anzahl zur Gattung der Tiermärchen, daß ma sie fast als eine Spezies derselben betrachten konnte. Freilich bilde sie eine solche nur mit Rücksicht darauf, daß neben den Gotter Tiere zu den Trägern der Handlung gehören, nicht hinsichtlich de Motive der Handlung. Diese sind den Gottermärchen im wesentliche

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 52, S. 224ff.

mit andern Tiermarchen gemein. Es kommen in ihnen ebenso Verwandlungen der Menschen und besonders der Götter in Tiere wie umgekehrt solche von Tieren in Menschen vor. Auch die als Strafe verhängte Verwandlung und die ihr bisweilen folgende Rückverwandlung fehlen nicht. Ehen zwischen Tieren oder in Tiergestalt erscheinenden Gottern mit menschlichen Frauen werden geschlossen. Daneben finden sich die sonstigen Zauberrequisiten des Märchens: die dämonischen Drachen, die Zauberkräuter, die Verwandlungen von Steinen, von Drachenzahnen in Menschen, die Verwandlungen lebender Wesen in Steine oder Baume usw. Nur bringen natürlich die Eigenschaften der Gotter, besonders ihr unsterbliches, über die gewohnlichen Leiden und Schmerzen des Menschen erhabenes Leben Besonderheiten mit sich, die vor allem da hervortreten, wo die Gotter selbst die Haupthelden der Handlung sind. Dahin gehort namentlich das große Übergewicht solcher Tierverwandlungen. deren sich die Gotter bedienen, um sich in tierischer Gestalt sterblichen Frauen, von Liebe zu ihnen entbrannt, zu nahen und mit ihnen Kinder zu erzeugen. Bemerkenswerterweise sind dann aber die Abkommlinge solcher vorubergehend tiergestaltigen Götter stets Menschen oder menschenahnliche Halbgotter, wahrend, wo sich je einmal in einem Gottermarchen ein wirkliches Tier mit einem menschlichen Weibe begattet, die Mischlinge selber die bekannte Zwittergestalt besitzen, die ihnen in den sonstigen weit verbreiteten Tiermärchen, die das Thema der Ehe zwischen Mensch und Tier behandeln, zukommt. So besucht Zeus die Europa als Stier und entführt sie nach Kreta, wo sie ihm drei Sohne gebiert, die als Könige und Gesetzgeber berühmt werden. Doch als Poseidon aus Rache gegen ihren Gatten die Pasiphae in Liebe zu einem Stier entbrennen laßt, da wird von ihr der Minotaurus geboren, der das Gesicht eines Ochsen hat, im übrigen aber menschlich gebildet ist (Apollodor 3, 1). Für den Gott ist eben die äußere Gestalt etwas Außerliches, Gleichgültiges. Die Kinder, die der Ehe mit ihm entsprießen, welche Gestalt er auch annehmen mag, stehen daher unter allen Umständen eher über als unter dem Menschen. Wohl aber bringt es Verderben, wenn der Gott in der ganzen Herrlichkeit der Attribute dem menschlichen Weibe naht,

wie der Semele, die in ihrer Verblendung den Zeus überredet hat, sich ihr in der nämlichen Gestalt zu zeigen, in welcher er einst um Hera geworben, und der, als ihre Bitte erfullt wird, der Schrecken vor dem auf seinem Wagen in Blitz und Donner erscheinenden Gott den Tod bringt (3, 4). Um so bemerkenswerter ist es, daß der Gott zumeist nicht in der ihnen vertrauteren menschlichen, sondern in tierischer Gestalt mit menschlichen Frauen verkehrt. Da im übrigen diese Erzählungen zumeist einer Stufe des Mythenmarchens angehören, auf der für den Menschen die Tierverwandlung bereits als eine Erniedrigung gilt, so kann diese Erscheinung nur jenem Schwanken der primitiven Gottervorstellungen entspringen, bei welchem diese bald in außeren Naturphanomenen bald in den Gestalten der alten Tierdämonen verkorpert werden, ein Schwanken, das offenbar noch weit in die Ausbildung anthropomorpher Gotter hereinreicht. Dafür spricht auch, daß die Tiere, in deren Gestalten die Götter in solchen Szenen auftreten, meist dieselben sind, die der Volksglaube als die ihnen heiligen Tiere betrachtet. Das heilige Tier ist eben in diesem Stadium der Gott selbst in einer der Formen, in denen er dem Menschen sichtbar werden kann, und in denen er vor allem da sichtbar wird, wo er ähnlich handelnd wie der Mensch auftritt, während er doch fortan als ein von dem Menschen verschiedenes dämonisches Wesen gilt, ahnlich wie die Tiere in einer der Entstehung der Gotter vorangegangenen Zeit als solche dämonische Wesen galten. So bietet sich hier die dem Marchen geläufige Zauberverwandlung als ein Vorgang, der dieses Stadium eines von den ehemaligen Tiergottern, die dauernd zwischen anthropomorphen und theriomorphen Bildern die Mitte hielten, zu den rein menschlichen Göttern gerichteten Übergangs kennzeichnet. Die Zeit, die einen Minotaurus als ein häßliches Ungeheuer verabscheut, duldet keine Götter mehr, die selbst solche Zwitterwesen sind. Aber jene Verbindung der entstehenden Gotter mit den Tierdamonen, die ihnen vorausgehen, löst sich nicht mit einem Male. Da bildet denn die Verwandlung ein natürliches Mittelglied zwischen jener Verschmelzung anthropomorpher und theriomorpher Vorstellungen und der Ausbildung rein menschlicher Gotter, zu deren Attributen nun die vorher mit beiden sich mischenden Himmelserscheinungen werden. Einen wichtigen Schritt weiter auf dem in diesen Verwandlungen von dem Gottermärchen betretenen Wege führt dann das Epos, das, indem es in die Schilderung der Taten der Helden die Gotter aufnimmt, den Gott nach dem Bild des Helden gestaltet, und diesen Prozeß bringt endlich die bildende Kunst in den von ihr geschaffenen Götterbildern zum Abschluß, denen sie die Naturphänomene und damonischen Tiere hochstens noch als außere Symbole beigibt.

Die Übergangsstellung, die hier dem Gottermärchen als einer teils noch in dem alten Dämonenglauben befangenen, teils schon den menschlichen Gottern zugewandten mythischen Form eigen ist, kommt nun auch in jener zweiten Klasse von Verwandlungen zum Ausdruck, in denen sich nicht ein Gott der tierischen Gestalt in seinem Verkehr mit Menschen bedient, sondern in denen er einen Menschen zur Strafe oder aus Rache in ein Tier verwandelt. Dieses regelmäßige Motiv einer solchen Verzauberung beweist, daß hier im Gegensatz zu manchen auf der Stufe primitiverer Kultur vorkommenden Mythenmarchen, und obgleich die Gotter selbst sich nicht scheuen gelegentlich Tiergestalt anzunehmen, die Tierverwandlung des Menschen als eine Erniedrigung gilt1). Auffallender konnte es scheinen, daß ein Gott, wo er eine solche Strafe über einen Menschen verhängt, diesen in der Regel in das gleiche Tier verwandelt, das ihm selber heilig ist, und in dessen Gestalt er zu erscheinen pflegt. So verwandelt Artemis den Aktaon in einen Hirsch (Apollodor 3, 5), Hera die Jo in eine Kuh (2, 1), Dionysos die verräterischen Schiffer, die statt nach Naxos nach Asien steuern, um ihn dort zu verkaufen, in Delphine (3, 5). Der Hirsch ist aber der Jagdgottin Artemis, die Kuh der Hera als mutterlicher Himmelsgottin, der Delphin dem Dionysos, den er bei semen Wanderungen über das Meer tragt, heilig, und in diesen Tieren verkorpern sich die Gotter, wenn sie Tiergestalt annehmen. Gleichwohl lag darin für den Erzahler und Horer dieser Göttermarchen sicherlich kein Widerspruch. Denn die Tierverwandlung des Menschen überhaupt wurde, gleichgültig welches Tier der Gott wählte, als Strafe empfunden. Für den Gott selbst und den Erzahler des Marchens lag es aber

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 52, S. 195ff.

am nächsten, dabei an das Tier zu denken, das mit der Vorstellung des Gottes am engsten verbunden war. Übrigens gelten in den Gottermärchen auch Krankheiten, unter diesen besonders der Wahnsinn und in selteneren Fällen die Blendung, als spezifische Strafen der Götter. So verfallen in dem Marchen von der Fahrt des Dionysos die Schiffer, als sie das Wunder der in Schlangen verwandelten Masten und Ruder und des den Schiffsraum überwuchernden Efeus erblicken, in Wahnsinn, und dann erst, nachdem die rasend gewordenen in die See gesprungen, werden sie in Delphine verwandelt. Hera sendet der zur Kuh verwandelten Jo eine Bremse, die sie zum Wahnsınn bringt, bis sie, durch die Länder rasend, in Agypten Heilung findet und zu ihrer menschlichen Gestalt zurück-Die Blendung als Strafe verhangt Athena über Teiresias, und da sie der Bitte, ihm das verlorene Augenlicht wiederzugeben, nicht willfahren kann, so remigt sie zur Entschädigung sein Gehor, worauf er fortan die Stimmen der Vogel verstehen kann (3, 6). Auch diese Gabe, die vor andern dem in die Zukunft blickenden Seher zukommt, ist ein echter Marchenzauber, der uns weit verbreitet noch in der Heldensage begegnet. Es mag sein, daß in ihm der alte Glaube an den überlegenen Verstand der Tiere, besonders der Vogel, ın denen man dereinst die Seelen der Verstorbenen erblickte, leise noch nachwirkt. Bestatigt uns doch die Schlußszene der Odyssee. ın der die Seelen der Freier als zwitschernde Vogel von Hermes zum Hades geleitet werden, diesen Glauben auch für die griechische Vorzeit (Od. 24, 5-10). Der Mensch, der die Sprache der Tiere versteht, nimmt — das ist wohl die ursprüngliche Grundlage dieses Zaubermotivs — an dem hoheren Wissen teil, das jenen eigen ist; daher die Götter vornehmlich dem Seher, dem sie das Augenlicht nehmen, um sein Sınnen ganz von der ihn umgebenden Außenwelt abzuwenden, jene Gabe verleihen.

Indem das Gottermärchen in seinen einzelnen Motiven, vor allem auch in jener doppelten Tierverwandlung, die es aus dem noch ganz in der Welt der Dämonen spielenden Zaubermarchen herübernimmt, allverbreitete Märchentypen wiederholt, beantwortet sich nun auch unmittelbar die oben aufgeworfene Frage, ob die Gotter früher seien als die Marchen, in denen sie handelnd auf-

treten, oder ob umgekehrt in zuvor bereits umlaufende Mythenmarchen die Gotter nachträglich erst und in vielen Fällen wohl an Stelle ihnen vorangegangener damonischer Wesen aufgenommen wurden. Hier, ähnlich wie bei der Heldensage, wird diese Frage zunächst dahm zu beantworten sein, daß ihnen analoge Mythenmarchen vorhanden sind, ehe es noch Gotter gibt, und daß das Gottermarchen weit verbreitete, auch unabhangig von ihm vorkommende Marchenmotive enthält. Dies zeigen die zahlreichen, von dem Gotterglauben noch völlig unberührten Mythenmärchen, die wir früher (in Kap. V) kennen lernten, und in denen uns genau dieselben Märchenmotive begegnen, die dem Gottermärchen eigen sind. Auch hier muß aber, wie bei der Heldensage, der Grundsatz gelten, daß weiter verbreitete Mythenmotive im allgemeinen alter sind als die besonderen Verbindungen, in die diese Motive in speziellen Mythengattungen eintreten. Immerhin sind zwei Gesichtspunkte bei der Anwendung dieses Grundsatzes auf das Gottermarchen im Auge zu behalten. Erstens bringt die Einfuhrung der Gotter zum Teil eigenartige Bedingungen mit sich. So steht die Selbstverwandlung zwar den Damonen und zauberkundigen Menschen anderer Marchen ebenfalls zur Verfügung; aber die Motive solcher Selbstverwandlungen sind doch insofern eigenartige, als dieser Zauber von den Gottern nicht, wie in der Regel sonst, aus Bosheit, um andere unerkannt zu schädigen u. dergl., sondern daß er lediglich zu den eigensten Zwecken des Gottes, sei es auch nur aus Liebesleidenschaft zu sterblichen Frauen, geubt wird. Ebenso üben die Gotter ihre Macht der Zauberverwandlung des Menschen diesem gegenüber nicht aus blinder Bosheit, wie so oft die Dämonen in dem sonstigen Zaubermärchen, sondern aus Rache für eine von ihnen erfahrene Unbill oder zur Strafe fur begangene Schuld. Zweitens bleibt natürlich eine relative Neuentstehung von Gottermarchen in dem Sinne moglich, daß zu einer bestimmten einzelnen Erzählung keine genauen Parallelen innerhalb der sonstigen Märchen zu finden sind. Doch ist auch dies fur die allgemeine Stellung des Gottermärchens nicht entscheidend, da die namliche Freiheit der Neubildung innerhalb jeder Marchengattung stattfindet. Wesentlich ist vielmehr nur dies, daß die allgemeinen Motive des Zaubermärchens auch dem Gottermarchen eigen

sind, und daß daher dieses in allen seinen Eigenschaften offenbar als ein mythisches Gebilde erscheint, das aus den zumeist längst vorhandenen Motiven des Zaubermärchens unter dem Einfluß der Gottervorstellungen hervorgeht, und nur dadurch in einem gewissen Grade spezifische Züge gewinnt, daß die alten Märchenmotive, wie sie auf die Gotter heruberwirken, so ihrerseits von den besonderen Eigenschaften der Gotter beeinflußt werden. Ist dieser letztere Einfluß in den relativ primitiveren Gottermarchen noch gering und stellenweise kaum erkennbar, so tritt er nun aber da bedeutsamer hervor, wo die Stoffe dieses Märchens kultischen Zwecken dienstbar werden und so zu Bestandteilen einer Sagengattung werden, die wir, zur Unterscheidung von der auch hier einem andern Gebiet angehorenden kosmogonischen Sage, als Kultgottersage bezeichnen können.

## 3. Die Kultgöttersage.

So geringfügig auf den ersten Blick die Unterschiede erscheinen mogen, die das Gottermarchen gegenüber dem gewöhnlichen Zaubermärchen auszeichnen, so erkennt man doch bei näherer Betrachtung schon deutlich genug die Motive vorgebildet, die in diesem Fall vom Märchen zur Sage fuhren, und die, wie sie selbst eigenartige sind, so auch der Gottersage eine von der Heldensage wesentlich abweichende Gestalt geben. Hier sind es nicht, wie bei jener, die großen Umwandlungen in der außeren Kultur, die Wanderungen, Mischungen und Kriege der Volker mit den aus ihnen entspringenden staatlichen Ordnungen, die jenen Übergang vermitteln, sondern es sind die freilich ihrerseits an diese äußeren Vorgange zum Teil gebundenen seelischen Umwandlungen, die in den Sagen über das Leben der Gotter in ihrem Verkehr mit der menschlichen Welt zum Ausdruck kommen. Vorbereitet ist aber die Eigenart der Göttersage bereits in jenen beiden Eigenschaften des Göttermärchens, daß, abgesehen von leisen Nachwirkungen in dem Motiv der Rache, das auch den Gottern nicht fremd ist, der Bosheitszauber, diese vorherrschende Triebfeder des Dämonenmärchens, aus dem Gottermarchen verschwindet, um der Strafe für den Ungehorsam gegen die Gotter und für schwere sittliche Verschuldung

Platz zu machen, und daß die Wohltaten, die die Gotter ihren Lieblingen erweisen, zu einem wesentlichen Bestandteil solcher Mythen geworden sind. Schon die Götter des Märchens erheben dieses so kann man dies Verhältnis wohl ausdrücken — in eine ethische und religiöse Sphare, die ihm ursprünglich fremd ist. Damit sind aber auch für die Gottersage neue, von denen der Heldensage, soweit nicht in diese selbst ihre Motive mit eingehen, weit abliegende Bedingungen gegeben. Die Gottersage entspringt aus dem Kultus, in welchem sich eben jene religiösen und ethischen Motive, der Gehorsam gegenuber den Normen der Sitte und die Furcht vor den Gottern, zur Einheit verbinden. Indem sich der Kult zu einem wesentlichen Teile in Anrufungen der Gotter, in Bitten um ihre Hilfe in gegenwartiger und künftiger Not betätigt, bilden aber die Taten der Gotter selbst, die als Zeugnisse ihres wohltätigen Wirkens in der Erinnerung leben, einen wesentlichen Bestandteil desselben. Vor allem ist es darum diejenige unter den Formen des Gebets, die zu solchem Dank für dereinst gespendete Wohltaten und in Verbindung damit zum rühmenden Gedenken der Taten des Gottes überhaupt herausfordert: der Hymnus. So bildet die Gottersage in jenem engeren Sinne des Wortes, in welchem sie sich einerseits auf die Kultgotter beschränkt und anderseits nicht bloß eine Nebenepisode der Heldensage ist, einen integrierenden Bestandteil der religiösen Hymnendichtung, und alles spricht dafür, daß sie überhaupt erst in dieser entstand. Indem die Lobpreisung der Götter die in einzelnen Gottermärchen und in der Heldensage zerstreuten Überlieferungen benutzt, um aus ihnen ein Bild des Gottes zu entwerfen, wird sie zu einer Erzahlung der diesem Zweck vor andern entsprechenden Lebensschicksale und Taten des Gottes.

Diese Entwicklung der Gottersage aus der Hymnendichtung führt nun aber zugleich Bedingungen mit sich, die der freien epischen Gestaltung des Inhalts in den Weg treten. Gewinnt der den lyrischen Formen der Dichtung zugewandte Gebetscharakter die Oberhand, so kann er die epischen Elemente ganz verdrängen oder auf Andeutungen einschränken, die in die Schilderung der Herrlichkeit des Gottes verwebt sind. Beispiele dieser Art sind die biblischen Psalmen. Nicht wenige unter ihnen besitzen den ausge-

prägten Charakter des religiösen Hymnus mit seiner typischen Eigenschaft, der Lobpreisung des Gottes die Bitte um seine Gnade und seinen Schutz anzuschließen. Aber nirgends wird hier die Lobpreisung durch die Erzahlung einzelner Taten des Gottes erlautert, sondern überall, wo die Schilderung seiner Macht und Große dazu Anlaß bieten konnte, bleibt es bei allgemeinen Ausdrücken, in denen der Gott verherrlicht wird. Nicht anders verhalt es sich im wesentlichen mit der babylonischen Hymnendichtung, wenn auch, wie vor allem das hervorragendste Stück dieser Hymnen, das Gebet an Marduk, zeigt, die Ausmalung der Eigenschaften des Gottes eine ungleich reichere ist. Doch während in Israel fur dieses, zum Teil wohl mit der Einheit des Stammesgottes zusammenhängende Fehlen einer Kultgottersage nur die Erzvaterlegende einen Ersatz bietet, hat die babylonische Religion neben jenen Anspielungen in der Hymnendichtung eine wirkliche Gottersage entwickelt, die hier, wie vermutlich überall in der Alten wie in der Neuen Welt, ursprünglich von den Ackerkulten mit ihrer Bindung des Lebens der Gotter an das Wachstum und Absterben der Vegetation ausgegangen ist und ihre bedeutsamste Wendung dadurch erfahren hat, daß das im Jahresmythus sich vollendende Schicksal der Vegetationsgötter auf das menschliche Leben und seine Erneuerung in einer jenseitigen Welt übertragen wurde. Hier steht der Mythus von der »Hollenfahrt der Istar« als eine reine Gottersage, in der diese Beziehung auf den Menschen nicht einmal erwähnt ist, obgleich sie offenbar, um den Sinn des Mythus zu würdigen, hinzugedacht werden muß, allen andern voran. An sie schließen sich dann weitere Gottersagen, unter ihnen zunachst die entfernt an die griechische Demeter-Persephonesage erinnernde von der gewaltsam geschlossenen Ehe der Unterweltsgötter Ergal und Erischkigal an. Inwieweit an diesen Beziehungen Wanderungen der Motive beteiligt sein mögen, muß hier unerortert bleiben. Zweifellos ist jedoch, daß einerseits die Motive dieser Mythenbildungen innerhalb der Gebiete der Ackerkulte allgemeingültiger Natur sind, und daß anderseits, auch wo äußere Einwirkungen stattgefunden haben sollten, die Ausgestaltung der Mythen im einzelnen überall ein eigenartiges, von den sonstigen Bedingungen der Kultur und des Kultus

abhangiges Gepräge zeigen. Charakteristisch ist hier insbesondere auch, daß die Israeliten mit ihrem aus einem ursprünglichen Nomadenleben erwachsenen Stammesgott trotz der sie von allen Seiten umgebenden Jenseitskulte erst spät diesen zuganglich geworden Schon in jenen ursprunglichen Kultgottersagen, die an den Jahresmythus sich anschließen, und in den hinzutretenden weiteren Sagenbildungen kommt aber bei den alten Kulturvolkern, bei denen die Ausgestaltung der Gottersage von einer den Kultus leitenden Priesterschaft ausging, ein Moment zur Geltung, welches diese Sagen dem Gebiet der eigentlichen Volkssage weit mehr entfremdet, als dies fur das Heldenepos in seinem Verhaltnis zu der vorausgehenden volksmäßigen Sage anzunehmen ist: die priesterlichen Dichter gehen darauf aus, die Erzahlung dem Kultus dienstbar zu machen, so daß sie und in manchen Fallen wohl auch die mimische Nachbildung der Handlung direkt in den Kultus aufgenommen werden kann. Dabei kann es dann zugleich geschehen, daß vermoge der Anziehung, die hier das Mythische und das Magische aufeinander ausuben, der Dichter seinem Werk einen geheimen Sinn unterzulegen sucht, so daß die Erzählung zur allegorischen Veranschaulichung einer religiosen Idee wird. Dem Priester, der in einem gewissen Grade zugleich Philosoph ist, liegt dieses Mittel der Allegorie um so näher, weil er an den unmittelbaren Inhalt überlieferter Gottermärchen, die ihm etwa als Grundlagen seiner Dichtung dienen, selbst nicht mehr glaubt, und weil er doch einen adäquaten begrifflichen Ausdruck für die religiose Idee oder den religiösen Sinn einer Kulthandlung noch nicht zu finden vermag. Demnach wird hier der Mythus zu einer Allegorie, in der natürlich jener mehr oder weniger stark verandert sein kann. Aber nicht genug damit, ist einmal erst dieser Weg der Umwandlung der Gottersage eingeschlagen, so liegt auch der weitere Schritt nahe, vereinzelte mythische Vorstellungen und Kulthandlungen, namentlich Opferriten, zu einer frei erdichteten allegorischen Erzählung zu verbinden. So ist der Mythus von der Hollenfahrt der Istar zweifellos eine Allegorie, wenn er auch moglicherweise einzelne Bestandteile alterer, von solchen allegorischen Umwandlungen noch freier Mythen aufgenommen hat. Ebenso trägt das Gilgameschepos, diese wahrscheinlich auf der

Grundlage mehrerer Gottermythen ganz in der Weise einer Heldensage aufgebaute Dichtung, deutlich die Spuren einer allegorischen Daistellung astralmythologischer Ideen an sich1). Die sprechendsten Belege für diese allegorisierende Umdichtung und Erdichtung von Göttermythen bietet jedoch die indische Hymnendichtung. Lieder des Rigveda sind ihrem allgemeinen Charakter nach Hymnen, also Lobpieisungen der Gotter, darin analog den biblischen und babylonischen Götterhymnen; aber sie unterscheiden sich dadurch, daß in sie Erzahlungen eingeflochten sind, in denen die Taten der Götter geschildert werden. Diese Erzahlungen sind nun in vielen Fallen unzweifelhaft, in andern wenigstens wahrscheinlich Allegorien, wenn auch der Sinn der Allegorie nicht selten dunkel bleibt, da auch auf diese allegorischen Dichtungen der Satz Anwendung findet, daß die Allegorie sehr leicht zum Ratsel wird. Sie kann dies um so leichter, als möglicherweise hier wie anderwarts gerade die religiöse Allegorie sich nicht selten zugleich als geheimnisvolle Weisheit zu geben liebt. So ist die Erzählung von der Flucht und der Wiedergewinnung des Agni (RV 10, 51ff.) unverkennbar eine die Beziehung des Opferritus zum Wechsel der Jahreszeiten darstellende Allegorie, die so geringe Spuren navver Göttermythen an sich trägt, daß sie möglicherweise von vornherein zu Kultzwecken von einem einzelnen Dichter geschaffen ist2). In andern Fallen laßt sich wohl eine Grundlage verbreiteter Marchen auffinden, von der die Allegorie ausgegangen ist; aber auch da bleibt die Distanz groß genug, um der allegorischen Umdeutung einen hervorragenden Anteil an der Entstehung eines solchen Liedes beizumessen<sup>3</sup>).

Im Gegensatz zu diesen bald hinter Lobpreisung und Gebet ganz zurücktretenden bald durch allegorische Umdichtungen ver-

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 5<sup>2</sup>, S. 475f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. uber diese Dichtung A. Hillebrandt, Vedische Mythologie, Bd. 2, S. 137ff.

<sup>3)</sup> Ein charakteristisches Beispiel bietet hier das Lied von Pururavas und Urvaçi (RV 10, 95), bei dem Geldner (Vedische Studien, Bd. 1, S. 293ff.) eine solche Marchengrundlage wahrscheinlich gemacht, und bei dem sich ubrigens die Bedeutung der Allegorie so sehr verdunkelt hat, daß daruber nur unsichere Vermutungen möglich sind. Vgl. daruber Leop. von Schroeder, Mysterium und Mimus im Rigveda, 1908, S. 232ff.

anderten Formen hat nun die unvergleichliche Erzahlungskunst der Griechen die Gottersage, außer in den in das Epos verwebten einzelnen Zügen, ebenfalls in der Hymnendichtung ausgebildet, aber treuer den ursprünglichen Gehalt des Mythus festgehalten. Besonders in den »Homerischen Hymnen« bilden diese epischen Bestandteile die Grundlagen der Dichtung, die mit einer Lobpreisung zu beginnen und abzuschließen pflegt, wahrend die zwischentretende Erzählung die Macht und das wohltätige Wirken des Gottes veranschaulicht. Zugleich hat diese nachhomerische, immerhin jedoch in eine verhältnismäßig frühe Zeit zurückreichende Epik noch genug von der Ursprünglichkeit der homerischen Dichtung bewahrt, um allegorischen Umdichtungen oder gekunstelten Ausschmückungen, wie sie die späteren Nachahmungen der hellenistischen Zeit bieten, fernzubleiben. So bilden auch diese Gottersagen in ihrer Anlehnung an den Hymnus ein Zeugnis dafur, daß wahrscheinlich überall, wo selbständige Gottersagen entstanden sind, sie aus dem Gebetsritus hervorgingen. Zugleich besitzen sie aber durchaus den Charakter relativer Ursprünglichkeit in ihrer Anlehnung an die ihnen mutmaßlich vorausgegangenen Gottermarchen. Am deutlichsten tritt dies naturlich da zutage, wo uns die gleiche Erzahlung einerseits als Marchen, anderseits aber in threr Umdichtung zur Kultsage überliefert 1st. Ein Beispiel bietet hier der Hymnus auf Dionysos. In dem Märchen, das oben (S. 208) nach Apollodor erzahlt wurde, und das diesem, wie wir wohl voraussetzen dürfen, aus älteren Marchenquellen zufloß, sind die zauberhafte Verwandlung des Schiffes und der durch den Schreck rasend gewordenen Schiffer in Delphine die einzigen Wunder. Im Hymnus ist ein kleineres Wunder vorausgeschickt: die Schiffer fesseln den Gott, aber dieser zerreißt lachelnd die Bande. Da eikennt der Steuermann, daß der Fahrgast ein Gott ist. Er mahnt die Genossen von ihrem Vorsatz abzustehen; erst als diese der Warnung nicht achten, geschieht nun das zweite Wunder, bei dem neben den Schreckbildern auch die segensreichen Gaben des Gottes, der Wein und der Weinstock, nicht fehlen. Von der Strafe bleibt aber der Steuermann verschont, der den Gott erkannt hat, und den dieser beim Abschied gnadig entläßt. schließt der Hymnus nicht, wie das Marchen, mit der Strafe, sondern mit einer Gnadenerweisung des Gottes, deren Erzählung zu der den Schluß bildenden abermaligen Lobpreisung überleitet. Neben dieser Hervorhebung des wohltätigen Wirkens der Gotter tritt noch ein anderer Zug in diesen Erzählungen bedeutsam hervor, der nicht minder die Sage von dem Märchen scheidet: der Zauber, besonders der zwecklose, der zu dem Charakter des Gottes außer Beziehung steht, tritt zurück, und der Verkehr der Götter sowohl unter sich wie mit Menschen nimmt die Formen eines rein menschlichen an, ganz so wie dies ja bereits für das homerische Epos gilt. Ein bezeichnendes Beispiel ist hier der Hymnus auf Demeter. Die zwischen Himmel, Erde und Unterwelt spielende Handlung wird erzählt, als sei sie die natürlichste Geschichte. Demeter geht zu Helios, um ihn zu fragen, ob er nichts von ihrer Tochter Persephone gesehen habe, ungefahr so wie sich jemand bei seinem guten Nachbar nach einer verschwundenen Tochter erkundigt. Alles dies entspricht den Wandlungen, die überall die Marchenstoffe beim Übergang in die Sage erfahren, obgleich die Helden dieser Erzählungen nicht menschliche Helden, sondern Götter sind. Doch diese Gotter denken und handeln wie wirkliche Menschen, und so bildet der Übergang des Gottermärchens in die Gottersage vor allem in den von allegorischen oder gar philosophischen Umdeutungen freien Formen, wie sie das griechische Epos und die ihm verwandte Hymnendichtung zeigen, deutliche Belege für die fortgeschrittene Vermenschlichung der Gotterwelt.

Nichtsdestoweniger hat die Gottersage auch hier kein großeres zusammenhängendes Epos entwickelt. Man konnte unter Anwendung der heute üblichen Bezeichnungen der Literaturgattungen alle die hierher gehorigen Erzahlungen Novellen nennen. Als solche haben sie mit dem Märchen den Charakter der Einzelerzählung gemein; aber sie haben die zauberhaft phantastischen Züge, abgesehen von dem Wunderhaften, das den Göttern als solchen zukommt, beseitigt. Dennoch gibt es einen Fall, wo auch die Gottersage einen größeren Umfang gewinnen kann. Dies geschieht da, wo das gesamte Leben eines Gottes Gegenstand der Erzahlung wird. Da aber eben dies dem eigentlichen Wesen der unsterblichen Gotter widerstreitet, so greift diese Erzahlungsform, die Legende, vor-

zugsweise da Platz, wo entweder die Vorstellung eines Sterbens und Wiederauflebens eines Gottes in die Göttersage eindringt, oder wo nicht eigentliche Gotter, sondern Menschen, die durch ihre besondere Heiligkeit göttliche Verehrung genießen, den Inhalt der Sage bilden. Davon ist der erste Fall zweifellos der ursprünglichere, und mehrfach hat wohl die innerhalb der Ackerkulte entstandene und von ihnen aus auf die Jenseitskulte übertragene Götterlegende ganz oder teilweise die Wurzel solcher Legenden gebildet.

### 4. Götter- und Heiligenlegende.

#### a. Allgemeine Entwicklung der Legende.

In der allgemeineren Bedeutung, die dem Begriff der Legende beigelegt werden muß, wenn diese bis zu ihren letzten Quellen zurückverfolgt werden soll, erstreckt sich die Legende von den frühesten Anfangen des Mythus an bis herauf zu den hochsten Stufen religioser Entwicklung, wo sie schließlich in der Kultlegende als ein letztes, alle andern Mythenbestandteile überlebendes mythologisches Substrat des religiosen Kultus zuruckbleibt. Die Legende in diesem allgemeinsten Sinne umfaßt daher das Mythenmarchen und die Sage. Denn sie bildet keine spezifische mythologische Form neben ihnen, sondern fällt teils mit dem Marchen teils mit der Sage zusammen. Da der auf die letztere kommende Anteil der größere und wichtigere ist, so behält die Auffassung der Legende als einer Abart der Sage immerhin eine relative Berechtigung. Doch weist schon das Merkmal, in welchem sie sich von andern Formen der Sage scheidet, auf Bedingungen zurück, die selbst den primitiven Formen des Mythenmarchens nicht fehlen, und die so allgemeiner Art sind, daß sie schließlich alle Stufen des Mythus bis herauf zur Gottersage umfassen. Dieses Merkmal laßt sich am zutreffendsten in dem Begriff des »Heilbringers« ausdrücken, wenn wir unter diesem ein Wesen verstehen, dem die Überlieferung große, für das leibliche oder geistige Wohl der Menschen unersetzliche Heilstaten zuschreibt. Naturlich ist ein solcher Heilbringer zunächst ein mythisches Wesen. Wie der Mythus auch sonst sich geschichtlicher Personen bemächtigen und deren historisches Bild bis zur Unkenntlichkeit umge-

stalten kann, so ist das aber auch bei dem Heilbringer, namentlich auf den spateren, mit der historischen Tradition in lebendigeren Kontakt getretenen Stufen der Mythenentwicklung moglich. der Heilbringer ist mehr als irgendeine andere Sagengestalt geeignet, Mythisches und Wirkliches in sich zu vereinigen. Bis in die Gegenwart herab pflegt daher die Legende leichter als andere Formen der Mythenerzahlung einen historischen Kern zu bergen. wohl gilt das nur für die späteren Stadien der Legendenbildung und auch hier nicht ausschließlich. Auf weiter zurückliegenden Stufen sind die Heilbringer sichtlich rein mythische Gestalten. So treten sie vor allem im Mythenmärchen als Fabelwesen auf, die von der primitiven Marchenphantasie in verschwenderischem Grade mit Wunder- und Zauberkraften ausgestattet sind, und bei denen an geschichtliche Erinnerungen um so weniger zu denken ist, als bei den Volkern, denen solche Heilbringermarchen angehoren, eine auf viele Generationen zurückreichende historische Überlieferung überhaupt nicht besteht. Noch weniger ist es moglich, alle Gestalten der Helden- und der Gottersage auf den Typus des Heilbringers zurückzuführen. Vielmehr kommt dieser spezifische Legendenheld zwar auf jeder Stufe der Mythenentwicklung vor, im Mythenmärchen, in der Helden- und in der Gottersage. Aber es gibt nicht nur zahlreiche Märchen- und Sagenhelden, die durchaus keine Heilbringer sind, sondern auch die Gotter stehen in vielen ihrer Eigenschaften und Handlungen dem Heilbringer fein. Sie sind ebenso die Urheber von Naturerscheinungen oder von Schickungen, die dem Menschen verderblich, wie von solchen, die ihm gunstig sind, und wo sich unter der Wirkung religioser Motive, namentlich derer, die mit den Jenseitsvorstellungen in Beziehung stehen, spezifische Heilsgotter ausgebildet haben, da pflegen sich dann diesen um so bestimmter andere Wesen gegenuberzustellen, die, wie der persische Agramainju und der christliche Teufel, geradezu den Charakter von Unheilbringern besitzen. Mag aber auch die Bedeutung noch so groß sein, die der Heilbringer in diesen Fällen als einer der Hauptzeugen für den Übergang zum religiösen Mythus hat, weder laßt sich nach ihm der Gottesbegriff uberhaupt orientieren, noch ist die Gestalt des Heilbringers selbst von Anfang an anders als

mythisch fundiert. Wo schließlich ein Mensch als Heilbringer verehrt wird, da ist daher ein von Hause aus mythischer Charakter auf eine historische Persönlichkeit übertragen worden, nicht umgekehrt.

Fur dieses Verhältnis ist es bezeichnend, daß auch die ursprunglich der geschichtlichen Überlieferung entstammenden Heilbringer durch die Legende reicher als der gewöhnliche historische Sagenheld von einem Mythen- und Marchenkranz umgeben werden, der sie mit Wunder- und Zaubertaten ausstattet. Dies ist eben ein Erbteil, das die Legende aus ihrer rein mythischen Vergangenheit in das Gebiet der Geschichte herübernimmt, und das an der Gestalt des Heilbringers unabhängig von seinen Beziehungen zur Geschichte haften bleibt. Er ist fortan der Wunderheld, weil das Heil, das er gebracht hat, in welchen Gütern es auch bestehen mag, als ein Wunder empfunden wird. Darum bewahrt die Legende auf allen Stufen ihrer Entwicklung eine großere Affinität zum Zaubermarchen, aus dem sie sich ursprunglich abgezweigt hat, als die Helden- und selbst die Gottersage. Anderseits kann sie dagegen in der Gestalt ihres Helden in jedes dieser andern Gebiete des Mythus hineinreichen: sie ist Marchen-, Helden- oder Gotterlegende, je nachdem der Heilbringer eine reine Märchengestalt, ein mythischer oder ein historischer Held oder aber ein Gott ist; und gerade die Legende eröffnet ein weites Feld für die Übergänge dieser verschiedenen Formen ineinander. Nur die kosmogonischen Gotter stehen auch hier ursprünglich abseits dieser Entwicklung, in die sie erst spät, unter dem Einfluß ihrer Verschmelzung mit den Kultgottern, durch die Übertragung ethischer Motive auf die Handlungen der weltschaffenden Machte hereinreichen können.

Um einen Einblick in die ursprünglichsten Motive der Legende zu gewinnen, wird hiernach vor allem auf ihre bereits früher geschilderten Anfange in dem »Kulturmarchen« zurückzugehen sein (Bd. 5², S. 340ff.). Denn dieses bildet zusammen mit den Auslaufern, die es in die primitive Stammessage entsendet, sichtlich den Mythenstoff, aus dem die Gestalt des ursprünglichen Heilbringers hervorwächst. Der Held des Kulturmarchens hat dereinst den Vatern des Stammes die notigsten Hilfsmittel ihres Lebens verschafft,

er hat ihnen das Feuer vom Himmel geholt oder sie zur Kunst seiner Bereitung angeleitet, er hat sie in der Herstellung von Waffen und Werkzeugen unterrichtet, und endlich: er hat ihnen die Zeremonien gezeigt, durch die man günstigen Zauber ausüben und sich vor bösem Zauber schützen kann. Mit diesen Elementen des Kulturmarchens verbinden sich nun die der Stammessage: die Spender der vornehmsten Heilsgüter sind selbst die Urvater des Stammes. sind im Besitz einer Macht und Weisheit gewesen, die sie über die Geschlechter der später Geborenen emporhebt. Das ist die Anschauung, die sich von den Muramuralegenden der Australier bis zu den Ahnen- und Urvätertraditionen der alten Kulturvolker erstreckt, um dann freilich hier weiterhin in die Heroen- und Gottersage einzumunden oder durch sie ersetzt zu werden. So ist es wesentlich die Verschmelzung dieser, dem Kulturmarchen und der Stammessage angehorenden Elemente, die der Legende ihre früheste Gestaltung gibt. Dem Kulturmarchen entnimmt sie die Vorstellung von dereinst durch wunderbare Zauberwesen gebrachten Kulturgütern; die marchenhafte Stammessage macht die Kulturbringer zu Urahnen der lebenden Geschlechter. Von beiden Quellen liefert die erste, das Kulturmärchen, den Inhalt, die zweite, die Stammestradition, die Form der Legende. Von diesen Faktoren ist aber der zweite der am meisten veränderliche. In dem Maße als die Stammessage selbst in den Hintergrund gedrängt wird, treten Heroen und Götter an die Stelle der einstigen Stammesahnen, - ein Prozeß, bei dem übrigens die Auffassung der Heroen und der Gotter als der Ahnen der lebenden Geschlechter die mannigfaltigsten Zwischenstadien bietet, in denen allmahlich die ältere in die jungere Form dieser Vorstellungen übergehen kann. Demgegenüber bleibt der der Heilbringerlegende aus dem ursprünglichen Kulturmarchen zufließende Inhalt verhältnismäßig konstant: er verandert sich nur insoweit, als der Wandel der Kultur auch einen solchen der Kulturgüter mit sich führt, die als wertvoll geschätzt werden. Dabei ist übrigens die Abhangigkeit dieser Guter von der subjektiven Wertschatzung und der Wandel, der sich infolgedessen in dem Charakter des Heilbringers vollzieht, ein Beweis dafür, daß die Gestalt des letzteren zunächst nicht einer in der Wirklichkeit vorhandenen

Personlichkeit ihr Dasein verdankt, sondern daß sie aus der Schätzung der Güter selbst entspringt. Darum hat der Mythus den Heilbringer geschaffen, nicht umgekehrt der Heilbringer den Mythus. Eist auf einer weit späteren Stufe kann unter dem Einfluß geschichtlicher Bedingungen der so entstandene Heilbringermythus an eine historische Personlichkeit gebunden werden, um nun seinerseits von ihr Einwirkungen zu empfangen. Dies sind Wandlungen des Legendenhelden, die durchaus dem Übergang des mythischen in den historischen Sagenhelden parallel gehen (vgl. Bd. 5<sup>2</sup>, S. 429ff.).

Jener Prozeß der Verschmelzung, durch den aus dem Kulturmärchen durch die sukzessive Einwirkung zuerst der Ahnen- und Stammessage, dann der Heroen- und Gottersage die Legende auf den verschiedenen Stufen ihrer Ausbildung hervorgeht, läßt sich nun aber auch an den Kulturgütern verfolgen, die jeweils das Thema der Legende bilden. Während sich diese Güter mehr und mehr uber den Umkreis des alltäglichen Lebens und der natürlichen, keine außergewohnlichen Hilfsmittel voraussetzenden Vorgange erheben, gehoren umgekehrt die Anfänge dieser Entwicklung noch ganz dem Medium des Kulturmarchens an. Noch hat hier der Marchenheld, auf den eine erste heilbringende Tat zurückgeführt wird, nichts von dem Charakter des eigentlichen Heilbringers oder Legendenhelden an sich. Irgendein Knabe gewinnt etwa nach dem Mythenmarchen der Präriemdianer die magische Gabe, die Büffel herbeizulocken oder einen Vertrag mit ihnen zu schließen, der sie unter bestimmten, in primitive kultische Formen gekleideten Bedingungen dem Bedürfnis des Menschen dienstbar macht (ebend. Doch dieser Zauberknabe ist bereits in der nächsten Erzahlung spurlos verschwunden: er wird von einem andern Marchenhelden abgelost, der entweder ähnliche Taten oder beliebige andere, an sich zwecklose Glücksabenteuer besteht. Auch das Weib, das Mannern im Walde begegnet und ihnen die ersten Brotfrüchte reicht, erhebt sich noch nicht uber diese Sphäre (ebend. S. 343). Alle diese Erzählungen tragen zwar in ihrer Beziehung auf die für die Fristung des Lebens geschätzten Güter einen legendarischen Zug an sich; doch sie bleiben auf der Stufe des Kulturmärchens: ihr Held ist anonym, jeder beliebige Stammesgenosse konnte die

Tat vollbracht haben. Es fehlt der wirkliche Legendenheld, der eine Reihe von Taten ausführt, und an dessen Gestalt daher nun auch eine Reihe von Erzählungen geknupft ist. Dazu ist die Einwirkung der Stammessage erforderlich, mag diese selbst sich auch noch so sehr in der Region des phantastischen Zaubermarchens bewegen. So ist denn das erste die beginnende Legende von ihren Vorläufern im Kulturmärchen scheidende äußere Merkmal die Bildung eines Märchenzyklus, dessen einzelne Stucke durch die Gestalt des Märchenhelden zusammengehalten werden. Ausgesprochene Beispiele dieser Art sind schon die Muramuralegenden der Australier, dann die Raben-, Hasen-, Coyote- und Manabushmärchen der nordamerikanischen Indianer. Sie zeigen bei aller Verschiedenheit im einzelnen auch darm einen gemeinsamen Charakter, daß die im Kulturmarchen in engeren Schranken sich bewegenden Wunder- und Zaubertaten des Helden hier durchweg ins grotesk Phantastische gesteigert sind. Dazu bietet die Tierverwandlung, die bei vielen dieser primitiven Legendenhelden wahrscheinlich unter der Mitwirkung uralter totemistischer Vorstellungen für die gewöhnliche außere Erscheinungsweise bestimmend ist, ein günstiges Hılfsmittel. Der Legendenheld setzt gleich dem Hasen mit Windeseile über Berge und Taler, oder er fliegt als Vogel durch die Luft, holt von der Sonne das Licht und aus der Tiefe der Erde die Finsternis, und in diesen schrankenlosen Zauberverwandlungen erhebt er sich bisweilen zur Hohe eines Welt- und Menschenschopfers oder sinkt in der sich überstürzenden Marchenphantastik zu einer Spottfigur herab, die nicht zum wenigsten durch die Zuge grotesker Lächerlichkeit, die sie an sich tragt, zu einer Lieblingsgestalt des Marchenerzahlers wird. So wirkt der Nimbus des Zaubers, der die großen, als Wunder angestaunten Kulturtaten umgibt, aus denen die Legende erwachst, auf die Gestalt des Legendenhelden zurück. Je hoher die Wunder geschätzt werden, die dieser vollbringt, um so mehr gewinnt er selbst die Natur eines Wunder- und Zauberwesens, bis die immer mehr in wilde Phantastik ausartende Schilderung dieses Helden in das Lächerliche umschlagt. Das sind Motive, die, in der naturlichen Verkettung der Gefühle und ihrer Kontraste begrundet, schließlich noch bis in spate Zeiten in den beiden scheinbar widerstreitenden, in Wahrheit aber doch eng verbundenen Erscheinungen nachwirken, daß der Held der Legende reicher als der der gewohnlichen Sage mit Wunder- und Zauberkraften ausgestattet und eben darum hoher als dieser geschatzt ist, daß er aber auch weit mehr zu parodistischen Verspottungen seiner Person und seiner Taten herausfordert.

Unter den Taten, durch die sich der Legendenheld von früher Zeit an sein Fortleben in dem Gedachtnis der Nachwelt sichert, stehen nun zwei in erster Linie: sie sind diejenigen, die im allgemeinen auch äußerlich den Ubergang von dem Kulturmarchen zur eigentlichen Legende bezeichnen. Die erste Tat ist die Bringung des Entweder hat es der Held direkt vom Himmel geholt, oder er hat die Vorväter des Stammes in der Entzündung des Notfeuers durch Bohrung oder Reibung eines Holzstabes unterwiesen. Wie diese beiden Entstehungsweisen des irdischen Herdfeuers noch in alten Kultusüberlebnissen zusammenfließen, indem zur Feier der wiederkehrenden Fruhlingssonne das Notfeuer an einem holzernen Rad entzundet und dieses als Bild der aufgehenden Sonne vom Berg ins Tal gerollt wird, so kann der Feuerbringer der Legende diese beiden Eigenschaften vereinigen: er hat zuerst das Feuer vom Himmel geholt und dann nach dem Vorbild des himmlischen Feuers das irdische erzeugt1). Auf diese Weise hat hier das Himmelsmärchen zusammen mit dem an die kunstliche Feuererzeugung gebundenen Kulturmarchen die Grundlage zu einer über den engeren Bezirk des letzteren sich erstreckenden Legendenbildung abgegeben. Zugleich erhebt diese Assoziation des irdischen mit dem himmlischen Feuer den Feuerbringer über die sonstigen Helden des Kulturmäichens, um ihm auch noch in andern Richtungen die Rolle eines erfinderischen Wohltaters der Menschen zuzuweisen. Das sind Zuge, die trotz des ungeheueren Abstandes der Mythenentwicklung schließlich von Jelch dem Raben, dem primitiven Feuerbringer der Tlinkit und anderer Indianerstamme der nordpazifischen Küste, bis zur

<sup>1)</sup> Vgl. die trotz der Entfernung der Kulturkreise verwandten Verbindungen solcher Art in den Überlebnissen germanischer Vegetationskulte bei Mannhardt, Wald- und Feldkulte, I, S. 519, mit mexikanischen Überlieferungen bei K. Th. Preuß, Der Ursprung der Menschenopfer in Mexiko, Globus, Bd. 86, 1904; S. 109.

gewaltigen Gestalt eines Prometheus hinaufreichen. Der Rabe hat für die Menschen nicht bloß von einer fernen Insel das Feuer geholt und sie belehrt, wie es aus Steinen und aus Holz durch Schlagen und Bohren erzeugt werden könne, er hat auch die Sonne und den Mond, die zuvor in einem Kasten verschlossen waren, an den Himmel gesetzt; und er hat aus Menschen, indem er sie über Wald und Meer und Berg und Tal verteilte, die verschiedenen Tiere entspringen lassen, ahnlich wie umgekehrt Prometheus bald selbst Menschen schafft, bald seinem Sohn Deukalion, den er aus der von den Gottern verhängten Flut gerettet, das Zaubermittel der rückwärts geworfenen Steine mitteilt, damit er die Erde bevolkere<sup>1</sup>). Darin freilich bringt der Prometheusmythus einen neuen, jener aus totemistischer Stammessage und primitivem Kulturmarchen zusammengewebten Tierlegende noch fremden, erst durch den Einfluß einer hoch entwickelten Gottersage moglich gewordenen Zug hinzu: dieser Wohltater der Menschen raubt den Gottern die Güter, deren Genuß ihnen bisher allein vorbehalten war. Für die Segnungen, die er bringt, trifft ihn daher die Strafe der Gotter. So erhebt sich hier die für die weitere Entwicklung der Legende überaus folgenreiche Verbindung der Eigenschaften des tätigen und des leidenden Helden, wie sie der griechische Mythus in anderer Form auch in der Herakleslegende kennt, in der sie besonders für die spatere Entwicklung dieser Heroengestalt bezeichnend ist.

Die zweite Tat, die den Legendenhelden von fruhe an uber den gewohnlichen Marchenhelden emporhebt, ist die Gabe des Zaubers, die er nicht bloß selbst besitzt, sondern von der er den Voreltern des Stammes die erste Kunde gebracht hat, indem er sie in den Zeremonien unterrichtete, durch die man sich Jagdbeute und Erfolg im Krieg, Schutz vor Krankheit und Tod und was sonst noch der Mensch begehrenswert finden mag sichern kann, wogegen die Unterlassung solcher Zeremonien Gefahr bringt. Denn sie erregt den Zorn der Damonen oder Gotter, die durch jene Handlungen gewonnen werden sollen. Unter diesen Zeremonien, die die primitive Legende den übermenschlichen oder halb

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Zur Rabensage der Tlinkit vgl. F. Boas, Indianische Sagen, S. 311ff. Aurel Krause; Die Tlinkit-Indianer, S. 261ff.

tierischen halb menschlichen Urahnen zuzuschreiben pflegt, steht der Zaubertanz in erster Linie. Ihm zunächst kommt das damit verbundene Zauberlied, endlich eine Reihe von Riten, durch die der einzelne Stammesgenosse im Alter der Mannbarkeit in die Stammesgemeinschaft oder in eine engere Kultgenossenschaft aufgenommen wird, wie die Tatowierung, Bemalung, Beschneidung, das Herausschlagen von Zahnen und ähnliches. Warum alle diese Riten und Zeremonien geübt werden, oder welche Motive bei ihrer Entstehung wirksam waren, das pflegt langst dem Gedachtnis entschwunden zu sein. Es ist genug, daß solche Handlungen als heilig gelten, um ihre Befolgung zu einer Pflicht zu erheben, deren Vernachlässigung schwere Gefahren mit sich bringt. Je unbekannter der Ursprung, um so bestimmter führt aber die Legende diesen auf die Einsetzung durch einen personlichen, von der mythenbildenden Phantasie selbst mit wunderbaren Eigenschaften ausgestatteten Träger zurück. So wird der Legendenheld zum Kultstifter, und als solcher kann er nun um so leichter selbst zum Gegenstand eines Kultus werden, als der Zauber, der von den durch ihn vermittelten Zeremonien ausgeht, auf ihn zurückstrahlt. Vor allem in dieser Eigenschaft als Kultstifter wird er daher verschwenderisch mit Zaubereigenschaften ausgestattet. So kann, indem die auf primitiveren Stufen den Zauberzeremonien beigelegte Wunderwirkung auf den Helden der Legende übergeht, dieser selbst zum Objekt des von ihm gelehrten Kultus werden. Darum macht bei der Weiterbildung dieser primitiven Vorstellungen die Legende zuweilen die Gotter selbst zu Stiftern der ihnen geweihten Kulte. Sie haben dereinst bei der Gründung der Kultstätten, die ihrem Dienste bestimmt sind, die Vorschriften gegeben, nach denen ihr Beistand gewonnen werden kann. Dabei sind es wieder hauptsachlich solche Gottergestalten, deren Charakter als Heilbringer besonders ausgeprägt ist, wie in der griechischen Sage Apollo oder später Asklepios, in denen sich diese Eigenschaften vereinigen.

Diese Verbindung des Kultstifters und des im Kultus gefeierten Gottes in einer und derselben Personlichkeit hängt nun aber enge mit einer andern Erscheinung zusammen, die in der unbestimmten Begrenzung der Gestalt des Legendenhelden ihren tieferen Grund hat.

Dieser Held kann an sich ein Marchen-, ein Sagenheld oder ein Gott sein. Doch in seiner gesamten Entwicklung folgt er Stufe fur Stufe diesen Formen des Mythus, und indem die Tendenz vorwaltet, die Gestalt des legendarischen Helden hoher und hoher zu heben, ist die Umwandlung des Heilbringers zum Gott ebenso das letzte Ziel dieser Entwicklung, wie ihr Anfang der Marchenheld ist, der über die Reihe anderer ahnlicher Gestalten nur durch die größere Macht seiner Zauberwirkungen emporragt. Indem so der Legendenheld alle diese Stufen vom Märchen- zum Sagenhelden und schließlich zum Gott sukzessiv durchlauft, behalt er auf den folgenden immer gewisse Eigenschaften zurück, die er auf den früheren erworben hat. Insbesondere bewahrt er den phantastischen Wunderund Zaubercharakter des Marchenhelden: auch als Sagenheld wie als Gott ist der Heilbringer in hoherem Grade als andere Helden und Gotter mit der Gabe ausgerüstet, Wunder zu tun. In den sonstigen Eigenschaften, die ihm die Legende gibt, folgt er dagegen dem allgemeinen Zuge der Zeit. Er kann ein allbezwingender Held wie Herakles oder ein in Visionen schwarmender Asket wie der christliche Eremit und der indische Büßer, oder er kann ein drachenbezwingender Recke sein wie der heilige Georg. Doch in der Gabe Wunder zu tun ist er zu jeder Zeit derselbe. Daneben bleibt die durchgehende Tendenz dahin gerichtet, den Helden der Legende hoher und höher zu heben, und dieser Prozeß ergreift wieder voinehmlich jene Klasse der Heilbringer, die dem Menschen die Kenntnis der Riten und Kulte vermittelten, die nicht bloß ein einzelnes Gut in die Welt gebracht haben, sondern dem Schutz gegen Not und Gefahr in der Gewinnung des Heils in allen Lagen des Lebens und schließlich noch über das Leben hinaus dienen. Solche Heilbringer hochster Ordnung konnen aber nur die Götter selbst sein, die eben darum gleichzeitig zu Urhebern und zu Gegenständen des Kultus werden. So steht der heilbringende Gott folgerichtig am Ende dieser Entwicklung. Die Motive, die diesem Ende zustreben, liegen jedoch einerseits in dem unbegrenzten Heilsbedürfnis des Menschen, das sich nicht mit einzelnen Lebensgütern zufrieden gibt, sondern alle zumal und uber die ihm in der Vergangenheit zuteil gewordenen hinaus die zukunftigen begehrt. So bemachtigt sich der

Legendenbildung unter dem hier einsetzenden Einfluß des Kultus eine doppelte Tendenz: die eine ist dahin gerichtet, den Heilbringer zum Gott zu erheben, die andere dahin, den Göttern als die hochste ihrer Eigenschaften die der Heilbringer zuzuteilen. doppelten Tendenz wirkt freilich ebenso unablässig ein anderes Motiv entgegen. Es entspringt aus der in den natürlichen Bedingungen der Mythenentwicklung begründeten Vielheit der Gotter. dem Gotterstaat zwischen den Einzelgöttern ein ähnliches Verhältnis wiederkehrt, wie es die Arbeitstellung der menschlichen Gesellschaft mit sich führt, so verteilen sich auch die Segnungen, die der Mensch den Göttern zuschreibt, und die er in der Zukunft von ihnen erwartet, auf eine Vielheit gottlicher Heilbringer. werden diese, indem zugleich die alten, nie ganz ersterbenden Vorstellungen der Orts- und Berufsdamonen herüberwirken, zu spezifischen Schutzgottern, Gestalten, die nunmehr die Motive des Dämons, des Legendenhelden und des Naturgottes in sich vereinigen. Diese Verbindung bedingt dann aber ein Schwanken, das auf der einen Seite aus der fortwahrenden Tendenz nach Vervielfaltigung der hilfreichen Machte, und auf der andern aus dem Streben nach einer Vereinigung vieler oder wo moglich aller heilbringenden Eigenschaften in einer einzigen Gottergestalt entspringt. Einen charakteristischen Ausgleich pflegen diese widerstreitenden Kräfte darin zu finden, daß sich die Gestalten der Legendenhelden selbst wieder differenzieren, indem die hochsten und allgemeinsten Interessen des Menschen der heilbringenden Fürsorge einer hochsten Gottheit, die kleineren, alltäglichen, in Haus und Beruf sich regenden Bedürfnisse beschränkteren Schutzmächten unterstellt werden.

# b. Der Heilbringer als tatiger und als leidender Held.

Der Held der Legende ist von Anfang an vor andern Helden von Marchen und Sage mit den Zaubergaben ausgestattet, die ihn in den Stand setzen, das Feuer und andere Kulturgüter dem Menschen zu bringen. So lange er in der Sphäre des Märchenhelden verbleibt, gehört diese seine Tatigkeit der Vergangenheit an: es sind Güter, die irgend einmal erworben sein müssen, von deren erster Erwerbung aber keine sichere Kunde mehr berichten kann, und die daher den Taten des fabelhaften Heilbringers zugeschrieben werden. Die erste bedeutsame Wendung, die in dieser Auffassung eintritt, gehört schon einer sehr frühen Zeit an: sie ist sichtlich an die Vorstellung geknüpft, nach der der Heilbringer zugleich Kulturbringer ist. Diese Vorstellung ist aber, obgleich sie noch ganz in die Regionen des Mythenmarchens zurückreicht, doch ihrer Natur nach ebenso in die Zukunft wie in die Vergangenheit gerichtet. Die Kultzeremonien, die der ersten Unterweisung jener legendarischen Helden zugeschrieben werden, sollen die Güter, die die Vergangenheit gebracht hat, auch für die Zukunft sichern: sie sollen der Vermehrung der Totem, der Jagdtiere und Feldfrüchte dienen und dagegen Krankheit und Tod ferne halten. dem bleibt der Heilbringer ein Zauberwesen, das als solches noch manche außerhalb dieser spezifischen Eigenschaft liegende Wunder vollbringen kann, dessen eigenste Natur aber nur in seiner fortan in Wunder und Zauber sich äußernden Tatigkeit besteht, und dem eben deshalb ein personlicher Charakter abgeht. Mag die äußere Gestalt dieser Heilbringer primitiver Volker noch so verschieden sein, der eigenen Persönlichkeit entbehren sie alle. Darin sind sie eben die echten Märchenhelden, auf die nun auch sonstige, besonders dem Abenteuer-, Tier- oder Himmelsmärchen entlehnte Stoffe übertragen werden konnen, so daß gerade auf dieser Stufe der legendarische Held leicht andere, ursprünglich neben ihm vorhanden gewesene Marchenhelden verdrängt.

Da ist es denn ein überaus wichtiger weiterer Schritt, der in dem Augenblick geschieht, wo aus dem Märchen die Sage hervorwächst, und wo nun, diesem Vorgange folgend, auch die Legende aus der Region des Märchens in die der Sage hinüberwandert. Was der Heilbringer als Märchenheld nicht besitzt, das gewinnt er als Sagenheld. Er wird zu einem Wesen ausgeprägter Eigenart, das mit dem Menschen fühlt, an seinem Glück und Unglück teilnimmt, und das darum selbst in um so hoherem Grade durch das, was die Legende von ihm erzählt, das eigene Mitgefühl des Horers hervorruft. Indem so der Heilbringer mehr und mehr menschliche Charakterzüge annimmt, gewinnt er aber neben der ihm von Anfang an zukommenden Eigenschaft zum Wohl des Menschen tatig zu sein

noch die andere, mit dem Menschen zu leiden; und aus dieser entspringt schließlich im Verein mit jener die hohere, für den Menschen zu leiden, so daß nun das Leiden selbst zur Tat wird. Das ist der Wandel, den wir überall, anfänglich wohl nur in leisen Andeutungen, dann aber mit fortschreitender geistiger Kultur immer energischer, in der Natur des Helden der Legende und in seiner Bedeutung als Heilbringer eintreten sehen. Er fehlt zumeist noch, so lange das Heil, das er bringt, in außerer Hilfe, in Vernichtung drohender Ungeheuer oder in der Rettung vor ihnen besteht. stellt sich um so sicherer ein, je mehr sich das Wirken des Heilbringers auf das Glück, die Ruhe oder die Rettung der Seele aus den Stürmen der Leidenschaften richtet. Dieser Prozeß der Vergeistigung vollzieht sich so als eine Ubertragung der dem Helden selbst beigelegten personlichen Erlebnisse auf andere, denen er durch seine Taten Rettung und Heil bringt. Von diesem Punkte an gewinnt daher der Heilbringer zugleich den Charakter eines Vorbildes fur das eigene Tun und Lassen.

Deutlich tritt uns dieser Übergang, zuerst zum Heilbringer, der bloß um seiner Taten willen geschatzt wird, dann zum Helden, dessen eigener in Muhe und Leid sich bewährender Charakter Bewunderung findet, und endlich zum sittlichen Heros, der in Tun und Leiden ein ideales Vorbild ist, in der griechischen Sage entgegen. Den ersten Übergang bemerken wir in der Gestalt des Prometheus. Er ist in dem ursprünglichen Mythus schwerlich in wesentlich anderem Sinne ein Feuerbringer gewesen, als in dem er allerorten schon im Heilbringermärchen vorkommt. Aber die spatere, feiner empfindende Dichtung verweilt mit Vorliebe bei dem Bilde des gefesselten Titanen, der, weil er mit menschlichem Mangel Mitgefühl empfunden, selber unmenschliches Leid erdulden muß (Aeschylos Prometheus 749ff.). Die weiteren Ubergange bietet die Sagengeschichte des Herakles. Sie baut sich auf dem Hintergrund einer einfachen, vom Heilbringergedanken noch unberührt erscheinenden Heldensage auf. Vom Bild des starken Helden, dessen Wundertaten bloß um der gewaltigen in ihnen sich offenbarenden Kraft willen zur Bewunderung notigen, heben sich hier zunächst jene Rettungen ab, die, wie die Totung der Lernäischen Schlange

und die Befreiung der Hesione, die Natur der alten Heilbringerlegende besitzen; bis auch in diesem Bilde die Züge der Mühsal und des Leidens in den Vordergrund treten, die schließlich in der Selbstverbrennung des vom unermeßlichen Schmerz gepeinigten Helden endigen. Dieser duldende, doch über den Schmerz des sterblichen Dulders zum schmerzlosen Dasein der Unsterblichen sich erhebende Held der Herakleslegende ist es, der später den Kynikern und der Stoa als ideales Vorbild eines von keinem Leid und keiner Leidenschaft berührten Charakters gilt. Und indem hier der Held zum Lohn seiner Taten und seiner Leiden schließlich selbst zu den Göttern erhoben wird, steht die Herakleslegende bereits auf der Grenze zwischen Helden- und Gotterlegende.

#### c. Die Gotter als Heilbringer.

Die Vorstellung, daß die hilfreichen Wesen, die dem Menschen in seiner Not beistehen, den Wert des Mitleids, das sie üben, in eigenem Leid erprobt haben müssen, erstreckt sich aus der Heldensage in die Gottersage. Besonders dem germanischen und dem griechischen Mythus ist dieser Zug eigen. So gewinnt die nordische Gotterwelt den dustern Charakter, der sie so augenfallig von der griechischen, namentlich der homerischen scheidet, vor allem dadurch, daß hier das Leiden unter der Schwere begangener Schuld alle Gotter zumal ergriffen hat. Gerade diese Verallgemeinerung des Motivs laßt freilich kaum zweifeln, daß dasselbe mindestens zum überwiegenden Teil erst der Reflex einer bereits untergegangenen Götterwelt in der spateren Dichtung ist. Deutlicher ausgepragt tritt uns darum jener Zug des Mıtleids durch die Erinnerung an eigenes Leiden in der griechischen Göttersage entgegen, wo er zugleich im Hinblick auf das unsterbliche Leben der Gotter als eine nur vorübergehende Trubung ihres Daseins erscheint, in der sich auf solche Weise das Motiv des tätigen und leidenden Helden in gemilderter Form wiederholt. Auch in dieser Beziehung ist der Held das Vorbild des Gottes. Zudem ist aber die Eigenschaft Heilbringer zu sein untrennbar an das Wesen der Götter gebunden. Denn sie sind es, die dem Wunsch entgegenkommen, Heilung von den Leiden des Korpers und der Seele und Rettung vor den Damonen zu finden,

welche letzteren sich um so mehr in finstere, unheilbringende Machte verwandeln, je mehr sich die Götter zu guten, denen, die ihnen und denen sie zugetan sind, Glück spendenden Wesen erheben. So sind die Götter Heilbringer in der hochsten Potenz: in ihnen ist zum vollkommensten Ausdruck gelangt, was schon der Primitive in seinen bald tierischen bald menschlichen Heilbringern der Vorzeit dunkel erstrebt hat.

Doch so lange dieses segensreiche Wirken mit einem uber Mangel und Schmerz erhabenen Dasein der Gotter verbunden ist, mag es wohl dem Bedürfnis nach Schutz und Rettung aus vorübergehender Not genügen. Soll die Idee des Heils derart in einem Gott sich verkörpern, daß das ganze Wesen des Gottes in der Hingabe für den schutz- und heilsbedürftigen Menschen aufgeht, so bedarf es mehr. Ein solcher Heilbringer im hochsten Sinne des Wortes muß von menschlichem Mitleid derart erfüllt sein, daß er, wie das Wort es ausdrückt, die Not und den Schmerz des leidenden Menschen selber leidet. Ein solches Mitleiden ohne sinnliches, köiperhaftes Substrat, als abstrakte Idee gedacht, ist aber fur den Mythus ein unvollziehbarer Gedanke. Wie die Gotter sinnliche und korperliche Wesen sind, so muß auch der Gott, dessen Wesen in dem Mitleid mit den in Not und Schuld verstrickten Menschen besteht, selber das Leid physisch und seelisch erlebt haben. So entsteht das Bild eines leidenden und aus seinem Leid sich selbst befreienden Gottes, der nun, da ihm neben einem unbegrenzten menschlichen Mitleid eine ebenso unbegrenzte gottliche Macht zu Gebote steht, zum erlosenden Gott wird. Nicht jeder Gott kann in solchem Sinne ein erlosender Gott sein. Besitzt doch dieser zwei Eigenschaften, die eigentlich unvereinbar sind: er erduldet menschliches Leid, und seine Macht erhebt ihn gleichzeitig über alles Leid. Die Vereinigung dieser Eigenschaften ist nur moglich, wenn das Leiden des Gottes nicht ein gegenwartiges, sondern ein vergangenes ist, und damit ist dann der weitere Gedanke gegeben, daß in dem Uberwinden des Leids der Gott ein Vorbild und vermoge seiner Macht zugleich ein Burge der gleichen Befreiung fur den leidenden Menschen sei. Nur der Gott, der sich selbst erlöst hat, kann den Menschen erlosen. So stellt sich der Erlosergott den andern Gottern, die, weil

sie ein dauernd ungetrübtes Leben fuhren, im menschlichen Sinne des Worts nichts erleben können, mit einer die außersten Wechselfälle menschlichen Schicksals in einem idealen Bilde wiederholenden Lebensgeschichte gegenüber. Darum ist der Erlosergott der einzige Kultgott, dem eine eigentliche Göttersage zur Seite steht. Diese Sage hat aber, da sie das Leben des Gottes schildert, den Charakter einer Legende, und diese wird, insofern an die Hauptakte der Lebensgeschichte des Gottes der Kultus sich anlehnt, zu einem wesentlichen Bestandteil des Kultus selbst.

Vor allen andern Formen des Göttermythus zeichnet sich nun diese Kultlegende durch die große Übereinstimmung ihrer Motive wie ihres allgemeinen Inhaltes aus, so verschieden die Ländergebiete sein mogen, in denen sie zur Entwicklung gelangt ist. Vor allem gilt dies von denjenigen Legenden, bei denen von Anfang an Gotter die Träger der Handlung sind, wahrend da, wo dies nicht ein leidender Gott, sondern ein Mensch ist, der erst nach Überwindung seines Leidens zum Gott erhoben wird, mannigfaltige Abweichungen möglich sind. Ein Beispiel dafür bietet die Heraklessage, deren Held nach der gewohnlichen Tradition ein sterblicher Mensch war und erst im Tode zu den Unsterblichen erhoben wurde. Demgegenüber bewegt sich die reine Götterlegende im ganzen, wie das Leben der Götter selbst, in einer jenseitigen Welt. Nur tritt der Gott der Legende zumeist direkter als die andern Gotter mit der menschlichen Welt in Berührung, indem er besonders da, wo er seine Wohltaten spendet, als Mensch unter Menschen verkehrt. Das sind die Züge, die uns besonders in der griechischen Hymnendichtung so anmutend entgegentreten. Insoweit das Leben solcher Erlösergotter in der transzendenten Region des Gotterhimmels spielt, kann die Legende, die dieses Leben erzählt, Kultlegende in einem doppelten Sinne genannt werden: sie ist aus dem Kultus entstanden, und sie geht, indem das Leben des Gottes zum Inhalt der kultischen Handlungen wird, in den Kult über. Aber dieser Kult, der das Leben und Leiden des erlosenden Gottes feiert, ist nicht mehr derselbe, aus dem in den Anfängen des Gottermythus die ursprüngliche Gestalt dieses Gottes entstanden war. Die Kulte, aus denen die Gotterlegenden hervorgingen, sind, soweit unsere Kenntnis reicht, die ur-

sprunglichsten Gotterkulte, die Vegetationskulte; jene späteren sind die Jenseitskulte. Beide sind aber nicht etwa disparate Kultformen, sondern die Jenseitskulte sind Weiterentwicklungen der Vegetationskulte, denen dann unter der Wirkung der neuen die ursprünglichen Kultzwecke verloren gehen konnen. Dies ist in der Tat die Wirkung, die sich in den Mysterienkulten dereinst überall durchgesetzt hat, wenn auch Bestandteile der einstigen Agrarfeste vielfach, z. B. bei den eleusinischen Mysterien, erhalten geblieben waren. Diese Spuren, so gering sie auch sein mögen, weisen jedoch deutlich auf eine Kontinuität der Entwicklung hin, als deren Tragerin die von jenen primitiven Ackerkulten zu den Unsterblichkeitskulten herüberreichende Legende erscheint. Der Ackerkult hat zuerst, indem er das Hinsterben und Wiederaufblühen der Vegetation auf das Sterben und Wiederaufleben eines Gottes bezog, zugleich dieses Sterben als eine Selbstopferung des Vegetationsgottes aufgefaßt, die durch den allem Opfer innewohnenden Zauber die Wiedererneuerung der Vegetation und mit ihr die des Gottes Dabei kommt nun aber dieser Sieg über den selbst bewirke. Tod nicht bloß dem Gott zugute, sondern dieser bewährt auch darin seine schützende Macht, daß das Opfer, das er durch die Hingabe seines Lebens bringt, der dringendsten Not des Ackerbauers, dem Hunger abhilft. Doch indem die Ackerkulte von weither die Stammesgenossen zu gemeinsamer Feier vereinigen, schließt sich an sie eine Fulle weiterer Kultzwecke an, und es dehnt sich so auch die Macht des Gottes, dem jener Hauptkult des primitiven Ackerbauers gilt, auf diese andern Kultzwecke aus<sup>1</sup>). Unter ihnen steht in erster Linie die Bekämpfung der beiden Übel, gegen die sich der Mensch von den frühesten Anfängen primitiver Zauberkulte an bis zu den hoch entwickelten Gotterkulten um Hilfe umsieht: die Krankheit und der Tod. So bildet schon bei manchen der amerikanischen Halbkulturvolker der durch Wasser- und Feuerreinigung oder andere magische Mittel bewirkte Heilzauber gelegentlich einen überwiegenden Bestandteil der Vegetationsfeste. gesellt sich mit der fortschreitenden Kultur noch eine weitere Verschiebung der Motive. Der Zaubermedizin, deren umfassende Be-

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 526ff. Dazu oben S. 93ff

triebsstätten die zu Allgemeinkulten auswachsenden Ackerkulte geworden sind, treten allmahlich die Anfänge einer die naturliche Heilung der Krankheit eistrebenden wissenschaftlichen Heilkunde gegenüber, die aber, wie sie selbst den uralten Trieb nach Überwindung des korperlichen Leidens nie ganz aus den Motiven des Kultus zu entfernen vermag, so um so mehr das Übel, gegen das es kein Heilmittel gibt, den Tod, fortan der Hilfe der Gotter anheimgibt. Und hiermit fließen dann die Motive des Unsterblichkeitsglaubens zusammen, denen wir unten begegnen werden (Kap. VIII).

Doch hier kommt nun zur Geltung, daß diesem Glauben eine doppelte Unsicherheit anhaftet. Erstens bleibt die Hoffnung auf ein Leben nach dem Tode ungewiß. Diese Unsicherheit zur Gewißheit zu erheben, soll daher der Kultus durch analoge kultische Mittel bewirken, wie sie die von der ahnlichen Unsicherheit umgebene Heilung von der Krankheit herbeiführen. Zweitens bleibt, auch wenn die Hoffnung auf Wiedererweckung nach dem Tode nicht trügen sollte, der Zustand des Lebens nach dem Tode ein ungewisser. Er kann als eine glücklichere Fortsetzung des gegenwärtigen Lebens oder im Anschluß an die Totenklage der Zurückbleibenden als ein Zustand der Trauer und endlich, indem die Affekte sich steigern, die diese verschiedenen Objektivierungen der Hoffnung und der Furcht bewirken, ein Zustand der Seligkeit oder der Pein sein. Auch diese Gegensätze sind an sich uralt, viel alter als die Jenseitskulte selbst. Ihre Anfange reichen in eine Zeit zurück, in der es einen eigentlichen Unsterblichkeitsglauben überhaupt nich nicht gibt. Hier aber bieten jene umfassenderen Kulte, die an die Ackerfeste sich anlehnen, wirksame Anlässe zu der Uberfuhrung der unbestimmt fluktuierenden Vorstellungen eines kunftigen Daseins in eine im Kultus sich betatigende und durch ıhn sich zu festeren Formen gestaltende Anschauung. Wie schon bei den großen Kultfeiern der Halbkulturvolker, die im übrigen noch ganz auf die Güter des täglichen Lebens gerichtet sind, das Heil, das der einzelne Mensch fur sich zu gewinnen sucht, einen Wettstreit in der Benutzung der magischen Mittel hervorruft, die solchen Heilzweck herbeiführen sollen, so ubertragt sich nun dieses Streben auch auf das Gut, das womoglich noch mehr als der

Genuß der Gesundheit ganz dem einzelnen eigen ist: auf das Glück in einem jenseitigen Leben. Darum sind die Unsterblichkeitskulte vor allen andern zu Geheimkulten prädestiniert. Auch als solche sind sie freilich in den frühesten Ackerkulten bereits vorgebildet, in denen aus dem einzeln umherwandernden Medizinmann der primitiven Kultur eine Priestergesellschaft geworden ist, an die sich dann eine weitere Kultgenossenschaft anschließt, deren Mitglieder die Hauptfunktionäre bei den offentlichen Kultfesten abgeben, während sie zugleich eine intimere Kenntnis der Kultriten und daher nach dem allgemeinen und wohl auch nach ihrem eigenen Glauben ein hoheres magisches Wissen besitzen. Hierin liegen zugleich die Motive, die vornehmlich in den Unsterblichkeitskulten weitergewirkt und diese zu Geheimkulten in geschlossenen, nach der Kenntnis des magischen Zeremoniells in bestimmte Gradabstufungen gegliederten Genossenschaften gemacht haben. So sind die Mysterien die Nachfolger der in die Frühzeiten der Kultur zurückreichenden geheimen Gesellschaften, und sie bilden insofern die vollendetste Form dieser, als bei ihnen der kultische Zweck der denkbar hochste und der individuell beschrankteste zugleich ist. Kein Wunder daher, daß, wo einmal zu jenen älteren Ackerkulten diese neuen Motive hinzugetreten sind, die andern Bestandteile vollig verschwinden konnen, wenn es auch an Rudimenten, die an sie zurückerinnern, selten fehlt. Dieser Übergang der Ackerkulte in die Jenseitskulte ist demnach keineswegs, wie gewohnlich angenommen wird, eine Analogie oder Metapher, bei der das Leben, Sterben und erhoffte Wiederaufleben des Menschen als eine Übertragung der Erschemungen der Vegetation auf das menschliche Leben zu deuten ware. Volkerpsychologische Entwicklungen von so allgemeiner Art wie diese konnen wohl nachträglich als Allegorien und Metaphern gedeutet und verwendet werden; sie selbst sind es aber ebensowenig wie der ursprungliche Mythus eine dichterische Erfindung ist. Vielmehr setzt auch hier jener assimilative Bedeutungswandel ein, den am ausgepragtesten die Sprache in zahlreichen Fallen einer Neuschöpfung von Wortbedeutungen bietet, wo infolge einer Verschiebung der dominierenden Elemente eines Begriffs und des Verblassens anderer, die bis dahin die Herrschaft fuhrten, scheinbar eine totale Neubildung erfolgt, während in Wahrheit doch Anfang und Ende kontinuierlich zusammenhängen1). Genau ein solcher im ganzen stetiger, aber im einzelnen durch hinzutretende Assoziationen mit neuen Kult- und Kulturelementen bedingter Verlauf ist es. der die Umwandlung der Ackerkulte in Jenseitskulte herbeiführt. Nicht weil er in dem Aufblühen und Abblühen der Vegetation in ihrem immerwahrenden Wechsel ein Bild des menschlichen Lebens sieht, hofft der Mensch auf seine eigene Unvergänglichkeit, sondern weil er an diese glaubt, wird ihm das Leben der Vegetation zu einem Bild der Unverganglichkeit des eigenen Lebens. Die eigentliche Wurzel des Übergangs der Vegetations- in die Jenseitskulte liegt daher überhaupt nicht in solchen Analogien, sondern in der Entstehung jener alle Seiten des menschlichen Lebens und Strebens umfassenden Gesamtkulte, die sich auf der Grundlage der primaren Ackerkulte erheben und innerhalb deren nun die Einzelkulte, die dies komplexe Ganze zusammensetzen, verstarkend oder hemmend aufeinander einwirken, je nach der Verwandtschaft oder dem Gegensatz ihrer Motive. die Heilung, die der zu diesen Kultfesten eilende Kranke zu finden glaubt, die Hoffnung des andern, der nach Schutz gegen Gefährdung seines Lebens, oder endlich desjenigen, der nach Hilfe gegen den Tod selbst sucht, sicherlich mehr beleben, als es die Aussicht auf das Wiederaufblühen der Vegetation vermag. Der Ackerkult hat hier überall zunächst nur die Bedeutung, daß er im Verlauf seiner Entwicklung die andern Kulte sammelt und ihnen so die Moglichkeit schafft aufeinander zu wirken. Ein Teil dieser Wirkung kann dann aber naturgemäß auch darin bestehen, daß dieser Kult selber durch einzelne jener Teilkulte, die sich unter seinem Schutze entwickelt haben, verdrängt wird.

Eine bedeutsame Seite dieses Wandels besteht nun in dem Einfluß, den er auf den Charakter der Götter selbst ausübt. In der, wenn auch nicht unbeschränkten, so doch über menschliche Schranken weit hinausreichenden Macht der Gottheit liegt es begründet, daß ein einzelner Gott der Beschützer mannigfacher Seiten des menschlichen Lebens zu sein pflegt und daher verschiedene Kulte in sich vereinigen kann. Vor andern ist es daher vermöge der über-

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 23, S. 534ff.

ragenden Bedeutung der Ackerkulte in der Frühzeit der Kultur der Gott, dem das Gedeihen der Feldfrucht anvertraut ist, der sich, wo eine Mehrheit von Kultzwecken zu einem Ganzen vereinigt wird, zum herrschenden Gott erhebt, und der nun insbesondere die innerhalb eines solchen Kultganzen durch die assimilativen Wechselwirkungen seiner Bestandteile neu entstehenden Kulte ganz in seine Obhut nimmt. Solche neu entstehende Kulte sind aber die Jenseitskulte. Nicht nur dem primitiven Menschen, sondern selbst ausgebildeten Religionen, wie der altisraelitischen, sind sie unbekannt. Anderseits üben aber, wenn auch außerhalb liegende Motive nicht ausgeschlossen sind, die bedeutsamsten Einflüsse jedenfalls jene Kulteinheiten aus, deren Zentren ursprünglich die Ackerkulte sind. Daraus erklart sich ohne weiteres, daß die Gotter der Unsterblichkeitskulte zugleich Vegetationsgotter sind, oder, wo der ursprüngliche Ackerkult verdrangt wurde, solche gewesen sind. So kann es geschehen, daß schließlich ein totaler Kultwechsel eingetreten ist: der Ackerkult ist verschwunden, und der Jenseitskult ist an seine Stelle getreten, während der Gott bei diesem Wechsel scheinbar derselbe blieb. Mag er dabei auch seinen Charakter vollig verändert haben, die Attribute seines einstigen Wesens pflegt er in diese seine neue Wirksamkeit hinüberzunehmen.

Noch ein anderes Erbteil verdankt aber der Kultgott, der in dieser Weise aus einem irdischen zu einem jenseitigen geworden ist, seiner agrarischen Vergangenheit: das ist die Eigenschaft, daß er eine Lebensgeschichte besitzt, die als Kultlegende zum beherrschenden Bestandteil des Kultus wird, indem auf sie die andern Kultgebrauche bezogen werden, so daß der Kultus selbst schließlich in eine teils wirkliche teils symbolisch gemilderte Wiederholung der Leiden und der Taten des Gottes sich umwandelt. Auf diese Weise sind die griechischen Mysterienkulte, vor andern die dionysischen, die Ursprungsstätten des griechischen Dramas, und sind im Mittelalter die Passionsspiele wenigstens teilweise die der neueren dramatischen Kunst geworden<sup>1</sup>). Doch die entscheidende Bedeutung der Kultlegende und ihrer mimischen Wiederholung liegt nicht in diesen sekundären Wirkungen, sondern in der gewaltigen

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 32, S. 496ff.

affektauslosenden Kraft, die das eigene Erleben oder Nacherleben ausübt, und mit dem daher auch der weitreichende Einfluß zusammenhangt, den die Bildung der Kultgemeinschaften auf die Entwicklung des religiösen Lebens gewinnt.

Hier tritt nun gerade in der Kultlegende mit besonderer Klarheit die allgemeine Ubereinstimmung der religiosen Grundmotive und zugleich die charakteristische Differenzierung derselben je nach den sonstigen Bedingungen der religiosen Entwicklung vor Augen. Sprechende Beispiele bieten dafür namentlich die Götterlegenden, die auf die drei einflußreichsten Kulte, die im hellenistischen Zeitalter um die Herrschaft kämpften, zurückgehen: die des griechischen Dionysos, des persischen Mithra und des agyptischen Osiris. Thema ist bei allen das gleiche: nach einer wunderbaren Geburt und nach ebenso wunderbaren Schicksalen erduldet der Gott qualvolle Leiden, die uberwindend er zum hilfreichen Gott wird, dem die Macht gegeben ist, auch den Menschen aus seinem Leid zu erlosen und ihn über die Schrecken des Todes hinweg einer glucklichen Wiedergeburt entgegenzuführen. Dieses ubereinstimmende Thema ist aber in den drei Legenden in sehr abweichender Weise behandelt, so daß zwar in einzelnen Zügen, wie in der der Dionysosund der Osirislegende gemeinsamen Zerstücklung des Gottes, eine Entlehnung sehr wohl moglich, eine solche im ganzen aber unwahrscheinlich ist.

Unter ihnen hat die Dionysoslegende die Beziehung zur Vegetation, deren Beschützer Dionysos überhaupt, namentlich als der Pfleger des Weinstocks geblieben ist, am treuesten bewahrt. Der Wein als Opfertrank der dionysischen Mysterien mag durch seine Wirkung auf die religiose Ekstase, ähnlich dem indischen Soma, auch noch innerhalb der orphischen Kulte, denen im übrigen der Gedankenkreis der Ackerkulte ferngerückt war, die Anlehnung an diese bewahrt haben. Aus seiner thrakischen Heimat aber hat der Gott wohl jene lärmenden Sonnenwendfeste mitgebracht, bei denen trunkene Frauen als Repräsentantinnen der die Gefolgschaft des Gottes bildenden Thyiaden und Manaden lebendes Fleisch zerrissen und verzehrten. Die zerstuckelten Tiere, die dem Gott heiligen Jungen Ziegen, sind wohl auch hier, wie die heiligen Tiere

überhaupt, Verkorperungen des Gottes selbst, dessen Leiden auf solche Weise der Kult vor Augen fuhrt. Zugleich erinnern jedoch diese Erschemungen unverkennbar an die Selbstpeinigungen der kleinasiatischen Vegetationskulte: die Opferhandlung projiziert der Kult auf den Gott. Nach seinem Tode steigt dann Dionysos nach der Legende in den Hades hinab, um aus ihm die Seelen der Gestorbenen zu erlosen. So spiegelt sich hier unmittelbar der Bedeutungswandel, den das dem Gedeihen der Ackerfrüchte bestimmte Opfer erfahrt, indem es in ein Opfer zur Sicherung eines künftigen Lebens übergeht. Besitzt doch die Askese durchaus den Charakter eines Selbstopfers, das zwar nicht das Leben, wohl aber dessen für den sinnlichen Menschen wertvollsten Inhalt, das Glück des Daseins, freiwillig hingibt, um Leid und Schmerz dafür einzutauschen. Darin eben ist der leidende Gott das Vorbild, dem der Mensch in der Askese nacheifert. Der Schmerz, den er sich zufügt, wird ihm zum Mittel, kunftige Glückseligkeit zu erwerben. Wie der Gott sein Leben hingegeben hat, um den Menschen zu erlosen, so soll der Mensch sein gegenwärtiges, vergangliches Glück hingeben, um ein zukunftiges, unvergängliches dafur zu gewinnen. Es ist dasselbe Doppelopfer, Selbstopfer des Gottes und Opfer fur den Gott, wie es schon den fruhen Ackerkulten eigen war. Nur das Gut, dem beide Opfer gelten, ist ein anderes geworden, und dementsprechend hat sich die Gabe, durch die der Opfernde den Gott zu gewinnen sucht, gewandelt: es ist nicht mehr die Frucht des Ackers oder das Tier der Herde, was er bietet, sondern der eigene Korper, durch dessen Leiden der Asket eine Wirkung auf die Gottheit ausüben will. Ursprünglich ist dieses wie jedes Opfer, und wie vor allem die Selbstopferung des Gottes, eine Zauberhandlung. Sie wandelt sich dann auch hier unter dem Einfluß der fortschreitenden Vermenschlichung der Gotter allmählich in ein Geschenk oder — wozu dieses in solchem Falle von selbst wird — in ein Symbol der unbegrenzten Hingabe an die Gottheit um. Zugleich tritt aber bei dem Opfer des Asketen noch ein anderes Motiv hinzu, das der objektiven Opferhandlung fehlt. Es entspringt aus der Beziehung, in die das gegenwärtige Leben zu einem zukünftigen als seiner Fortsetzung gebracht wird. Der Asket gibt seine Gegenwart fur seine Zukunft hin. Damit ordnet sich das Verhaltnis unter jenes Prinzip der Korrelation der Gegensätze, das seinerseits wieder in dem natürlichen Kontrast der Gefühle seine Quelle hat. Da Freude und Leid derart aneinander gebunden sind, daß wir uns das eine nicht ohne das andere denken können, so wird diese Beziehung schon innerhalb der Aufeinanderfolge der gewohnlichen menschlichen Schicksale zu einer das Unglück begleitenden Hoffnung auf eine Wendung zum Glück oder auch, wie bei dem ägyptischen Gastfreund in der Legende vom Ring des Polykrates, zu einer das Übermaß menschlichen Glücks begleitenden Furcht vor einem kunftigen Unheil. Die religiöse Askese wurzelt in dem ersten dieser kontrastierenden Er-Sie begnügt sich aber nicht, wie der gewohnwartungsgefühle. liche Schicksalsglaube, mit den unausbleiblichen Leiden des Lebens, sondern der Asket ist bestrebt, das Leben selbst in ein dauerndes Leiden zu verwandeln, um desto sicherer auf ein dauerndes Gluck in einem jenseitigen Leben hoffen zu dürfen.

Die Legende vom leidenden Gott und deren Reflex auf das Leben der Kultgemeinde, die Askese, wie sie der orphische Dionysoskult noch in deutlichem Zusammenhang mit den alten Agrarkulten enthält, bildet nun die Grundlage auch der andern oben erwahnten Mysterienkulte, trotz der Abweichungen, die die Beziehungen zu dem sonstigen Gotterkultus mit sich bringen. So ist die Osirislegende, die Plutarch (De Iside et Osiride 12ff.) erzahlt, und die man, abgesehen von unerheblichen Mißverständnissen dieses Schriftstellers und von mannigfachen Varianten, an denen es auch hier nicht gefehlt hat, wohl als die gangbare betrachten darf, sichtlich vielfach durch die Vermischung mit älteren Gestalten des ägyptischen Gotterhimmels sowie durch mancherlei phantastische Zutaten und Märchenmotive verändert. In ersterer Hinsicht macht es aber gerade die enge Beziehung, in die der Gott zu dem alten Sonnengott Rē, der zugleich als Beschützer der Vegetation galt, wahrscheinlich, daß auch Osiris ursprünglich ein solcher von mehr lokaler Bedeutung gewesen ist. Der Marchenmotive enthält außerdem diese Kultlegende wohl mehr als irgendeine andere: so neben dem der Zerstückelung und Wiederbelebung das der feindlichen Brüder, der Aussetzung in einer dem Meer übergebenen Truhe, des

auch in die griechische Demeterlegende aufgenommenen Unsterblichkeitszaubers durch Verbrennung des Korpers, den Isis, ahnlich an ihrem Werk gestort wie Demeter, als Amme verkleidet an dem Kind des Konigs von Byblos ausführt usw. Doch nicht in diesen nebensächlichen Einschaltungen, sondern darin liegt offenbar die Eigenart dieser Kultlegende, daß bei ihr der Anschluß an den Totenkult überwiegt und wohl eben deshalb die Beziehung zu den Vegetationskulten sich verdunkelt hat. So ist es denn auch der ungeheure Einfluß, den der Toten- und Unsterblichkeitskult in der ägyptischen Religion gewonnen, der den Osiris noch in ungleich höherem Grade zum Hauptgott des Kultus gemacht hat, als dies von dem griechischen Dionysos gesagt werden kann, der außerhalb der Mysteriendienste an den meisten Orten der alte Weingott geblieben war. Dementsprechend wird denn auch Osiris nach seinem Tode nicht bloß, wie Dionysos, der hilfreiche Gott, der die Seelen aus dem Hades rettet, sondern er wird der oberste Herrscher der Unterwelt, der Totenrichter, in dessen Handen das Schicksal des Menschen im kunftigen Leben ruht. Darin liegt es wohl auch begründet, daß Osiris in der Oberwelt tot bleibt. An seiner Stelle fuhrt hier Horus, der nach der Legende sein und seiner Schwester Nephthys Sohn ist, die Herrschaft. Indem Osiris auf Erden stirbt, um ganz im Jenseits weiterzuleben, wird er aber nicht nur ein vollkommeneres Vorbild des zwischen der irdischen und der jenseitigen Welt geteilten menschlichen Lebens, sondern der Gott wird in seinem irdischen Leben selbst zum Menschen. Wie der Ägypter seine Könige als Gotter verehrt, so nimmt er keinen Anstoß daran, daß der Gott, der in der Unterwelt über aller Schicksal entscheidet, dereinst auf Erden ein Konig gewesen ist, der den Ägyptern ihre Gesetze und ihre Gotter gab und sie in dem Bau der Feldfrüchte unterwies. Auch in der Hervorhebung dieser in das irdische Leben des Gottes fallenden Einführung der Ackerkultur wird man aber wohl einen Hinweis auf seine durch den Unterweltskult nicht ganz zu verdrangende ursprüngliche Bedeutung einer Vegetationsgottheit sehen durfen.

Wieder einem andern Kulturmedium gehort endlich der dritte der Mysterienkulte an, in dem die Legende von einem leidenden und erlosenden Gott zur Herrschaft gelangte: der Mithrakult. Fast mehr noch als die Osiris- ist die Mithralegende zu einem verwickelten Mythengebilde geworden, das die mannigfaltigen Einwirkungen spiegelt, die das Bild des Gottes zuerst in seiner persischen Heimat, dann durch die babylonische Astralmythologie, endlich durch die Verwebung dieser und anderer, frei erfundener Elemente zu einer phantastischen Kosmogonie erfahren hat. Die Probleme der hellenistisch-romischen Kulte, auf die diese Vermischungen hinweisen, liegen außerhalb unserer Aufgabe. Bedeutsam für die Stellung der Mithratradition innerhalb der allgemeinen Gattung der Erlösungslegenden sind hier nur diejenigen Zuge, in denen die besondere, den abweichenden Kulturboden verratende Eigenart der Legende besteht. Da kommt zunächst die iranische Heimat dieses Gottes, der, gleich dem Osiris, am Sternhummel in der Sonne verkorpert gesehen wird, darin zum Ausdruck, daß, ahnlich wie in Indien, neben dem Ackerbau die Viehzucht der Kultur und mit ihr den Göttern Irans ihr Gepräge gegeben hat. Darum ist Mithra von Hause aus mehr Hirtengott als Ackergott, und der kriegerische Geist des Nomaden spiegelt sich in seinen Heldentaten. Auch nimmt das Glück des diesseitigen Lebens unter den Wohltaten, die er spendet, einen größeren Raum ein als in dem Osiris- und selbst in dem Dionysosdienst, wenngleich auch ihnen jener Zug nicht gefehlt hat1). Dies sind die Momente, die den Mithrakult in der romischen Kaiserzeit vornehmlich zu einer Religion des Kriegerstandes gemacht haben. Den Ursprung innerhalb einer halbnomadischen Bevolkerung und die Ausbreitung in einer kriegerischen Kultursphare spiegelt daher durchaus die Legende. Unter Hirten ist der Gott, in der einen Hand ein Messer, in der andern eine Fackel tragend, aus einem Felsen hervorgekommen. Hirten haben dem göttlichen Kind Erstlinge des Feldes und der Viehherden als Opfer dargebracht. Herangewachsen hat dann der Gott zuerst die alten Götter überwunden, von denen der Sonnengott ihm seine eigene Krone aufs Haupt setzt. Dann sucht er den Urstier auf, das erste lebende Wesen, das Ahuramazda auf Erden geschaffen. Der Kampf

<sup>1)</sup> Vgl. uber die Mithramysterien im allgemeinen Cumont, Die Mysterien des Mithra, übers von Gehrich, 1903, darin die zum Teil auf Grund der Denkmaler ausgeführte Rekonstruktion der Mithralegende S. 94ff.

mit diesem gewaltigen Stier bildet den Höhepunkt der Taten, aber auch der Mühen und Leiden des Gottes. Er klammert sich an die Horner des Stiers, den er nicht überwaltigen kann, und wird so bis zu der Hohle geschleift, die dem Tier als Wohnort dient. Ungeheure Hindernisse stellen sich hier dem Gott, der in die Hohle eindringt, in den Weg, doch er uberwindet sie und totet schließlich den Stier, indem er ihm sein Messer in die Flanke stößt. Aus dem sterbenden Tier sprossen aber in wunderbarer Fulle Blumen, Krauter, Getreide, aus seinem Blut der Weinstock, Gaben des Himmels, die bis dahin noch nicht vorhanden waren. So wird Mithra zum segenspendenden Gott, zum Mittler zwischen den Himmelsgottern und der bedürftigen Menschheit. Berichtet nun aber auch die Legende nur über die Gewinnung irdischer Güter, so zeigen die überlieferten Anrufungen des Gottes, in denen Bestandteile des Mithrakultus zu vermuten sind, oder die nach dem Vorbild der Kulthymnen als Zauberformeln Verwendung fanden, daß der Mysteriengemeinde diese Erzählung zugleich als eine Allegorie galt, die in dem Kampf und der Not des Gottes ein Bild der Leiden und Prüfungen des menschlichen Lebens und in seinem Sieg die Überwindung der Schrecken des Todes durch die Gewahr der Unsterblichkeit schildern sollte, deren der Gott selbst teilhaftig wurde, indem er nach seinem siegreichen Kampf in die Reihe der unsterblichen Gotter zurückkehrte1).

Führen die Kultlegenden, deren Träger von Anfang an ein leidender und durch sein eigenes Leiden die Menschheit erlosender Gott ist, ganz oder teilweise auf Vegetationskulte zurück, so läßt sich nun aber dieser Satz nicht verallgemeinern. Nicht alle Kultlegenden, die uberhaupt Leiden und Erlösung zu ihrem Thema haben, sind aus ursprünglichen Ackerkulten hervorgegangen. Vielmehr ist die unerlaßliche Bedingung dazu, daß der Erloser von Anfang an ein Gott sei, als Gott geboren, nicht erst durch sein Tun und Leiden zum Gott geworden. Denn nur ein Gott kann als Schützer und Beherrscher der Vegetation und anderer an die äußere Natur

<sup>1)</sup> Vgl. hierzu den von A. Dieterich übersetzten Zauberpapyrus, dem nach Dieterichs Vermutung ein liturgischer Mithrahymnus wohl als Vorbild gedient hat. (Dieterich, Eine Mithrasliturgie, 1903.)

gebundener sinnlicher Güter verehrt werden. Dies hindert jedoch nicht, daß auch der Mensch durch sein Tun und Leiden zum Heilbringer für andere werden kann, und diese Moglichkeit liegt vor allem da vor, wo sich dieses Heil nicht auf die an die Natur gebundenen äußeren Güter, sondern wo es sich nur auf die Seele und ihre Zukunft bezieht. Hier, wo es sich um rein geistige Güter handelt, steht vielmehr der Mensch mit seinem Leiden und seinem Mitleid dem Menschen näher als der Gott. Darum auch die Heilsgötter, wie dies vor andern der ägyptische Osiris zeigt, mindestens zeitweise als Menschen unter Menschen zu wandeln pflegen. Vollends gilt das, wo ein wirklicher, der Geschichte angehörender Mensch durch die Wirkungen, die er zurückläßt, als Erloser verehrt wird. Hier beginnt die Legende da, wo die des als Gott geborenen Erlosers endet; aber wie dort der Gott zu Zeiten zum Menschen, so wird hier unvermeidlich durch die Macht des Kultus der Mensch Die Buddhalegende und die Christuslegende sind die zum Gott. beiden bedeutsamsten Beispiele dieser religiosen Entwicklung.

#### d. Die Buddhalegende.

Daß Buddhismus und Christentum in Glauben und Kultus manche übereinstimmende Züge bieten, ist, wie man im übrigen auch über die geschichtlichen Beziehungen beider Religionen denken mag, allgemein anerkannt. Vor allem ist ja der Buddha- und der Christuslegende das eine gemeinsam, was sie von den Mysterienlegenden grundsatzlich scheidet: daß ein leidender Mensch, kein leidender Gott durch sein Vorbild und seine Lehre der Erloser der Menschheit geworden ist. Es kann nicht ausbleiben, daß schon diese Ubereinstimmung des Grundgedankens, bei dem nicht minder auf die Ergänzung des Vorbildes durch die Lehre wie auf die menschliche Natur des Erlosers Gewicht zu legen ist, weitere Analogien mit sich fuhrt. Um so wichtiger ist es daher, wenn nicht das Bild beider Erlosergestalten getrübt werden soll, auch der wesentlichen Unterschiede zu gedenken, die diese Legenden schon nach ihren allgemeinen Kulturgrundlagen trennt. Jahrhunderte hindurch hatte der indische Brahmanismus in seinen Wirkungen auf Religion, Philosophie und personliches Leben der Idee des Heil-

bringers jene Richtung auf die rein geistigen Güter des Seins gegeben, die schließlich in der daneben mit einem reichen Wunderund Zauberapparat ausgestatteten Buddhalegende ihren Ausdruck fand. In dieser Ausstattung mit dem Zauber einer phantastischen Marchendichtung läßt die Buddhalegende die Wunder Jesu, mindestens die in den Evangelien erzählten, weit hinter sich, und entsprechend diesem namentlich in den Weiterbildungen der Legende mehr und mehr einem unbeschränkt wundertätigen Gott sich nahernden Wesen des Buddha ist hier das ganze Interesse des Kultus auf die Person des Buddha konzentriert, von der nur ein schwacher Abglanz auf die Junger des großen Asketen zurückstrahlt, wahrend in der Christuslegende, wie in ihr das Mythologische auf ein bescheideneres Maß zurückgedrangt ist, nun um so mehr der Apostel und der Schar der Bekenner, die ihnen folgt, sich eine in zahlreiche Einzellegenden zerfallende Mythenbildung bemachtigt. Eine Heiligenlegende, wie sie in einer reichen Fülle von Einzelbeispielen das Christentum erzeugt hat, besitzt daher der Buddhismus nur in schwachen Anfangen. Weiter noch scheiden sich aber beide dadurch, daß der Buddhalegende jene Züge des außeren Leidens fehlen, die dem Leben Jesu und der Heiligen eigen sind, deren wichtigste Repräsentanten nach dem Vorbild Jesu und seiner vornehmsten Apostel als Märtyrer Das Leiden Christi und der Martyrer ist für sie selbst und für die Gläubigen, die ihnen vertrauen, der Weg zum Heil. Anders die Buddhalegende. Wohl ist Buddha von dem Gedanken erfüllt, daß das Leben ein Leiden sei; aber dieses Leiden ist durchaus nur ein inneres: es stammt aus der Erkenntnis der Nichtigkeit der Dinge, und darum wird es durch diese Erkenntnis überwunden. Vollends Asketen und Anachoreten gibt es im Buddhismus wohl mehr als im Christentum, und die Askese nimmt in jenem noch raffiniertere Formen an. Aber was ihm fast ganz fehlt, das ist das außere aus Haß und Verfolgung entspringende Leiden, das den Martvrer ausmacht. Davon weiß die Buddhalegende nichts. Der im Palast geborne Konigssohn, der bis in sein dreißigstes Lebensjahr im Besitz aller äußeren Glücksgüter lebt und sich dann freiwillig in die Einsamkeit begibt, um der Betrachtung und der Kasteiung

zu leben, hat auch nach dieser großen selbstgewahlten Wendung seines Schicksals mit keinerlei äußeren Schwierigkeiten zu kampfen. Die Seinen bewundern ihn, Jünger schließen sich ihm an, und die von ihm eingeleitete asketische Bewegung hat sich über weite Kreise verbreitet, als er hochbetagt und zufrieden mit seinem Werk das Auge schließt, in der Zuversicht, nun in das ersehnte Nirwana einzugehen. Die Versuche einiger Monche feindlicher Sekten, ihn zu verleumden oder in den Schatten zu stellen, werden allmählich zunichte, der Neid ungetreuer Schüler gebührend bestraft, kurz: zum Verfolgten und Gequältem fehlt dem äußeren Lebensbilde dieses Helden so gut wie alles. Und doch hat sich in ihm das Leiden selbst in der hochsten Steigerung, deren es fahig ist, verkörpert. Denn gerade der Mangel dessen, was in der gemeinen Bedeutung des Wortes Leiden genannt wird, der äußeren Schmerzen und Qualen, laßt das ihn erfüllende Leiden der Seele um so mehr als das wahre und einzige Übel erscheinen. Darum besteht nun aber auch das Heil, das dieser Held des Leidens bringt, nicht in äußern Gütern, sondern nur in dem Mitleid und in der vom Mitleid eingegebenen Belehrung, die andere zum Vergessen des Leidens anleitet. Es sind alte Züge indischer Spekulation, die hier zur Grundlage eines Kultus werden, dessen Gott der ideale Asket selbst ist, der in der Uberwindung des Leidens die Ruhe seiner Seele gefunden hat. andere, die Grade der Heiligkeit, die durchlaufen werden müssen, um dieses Ziel zu erreichen, die Verbindung dieser Vorstellungen mit der Lehie von der unablassig bis zu vollendeter Erlosung sich wiederholenden Wiedergeburt, die mit der Lehre von der Wiederkehr unzahliger Buddhas sich verbindet, dazu der scholastische Formalismus in der Aufzählung der Eigenschaften Buddhas, der Grade der Heiligkeit und der moralischen Lebensregeln, mit denen die buddhistische Monchsscholastik diese Lehre ausgestattet hat. alles das gibt dem Kern dieser Tradition einen teils kühl verstandesmaßigen teils dem werktätigen Leben abgewandten, stark der Meditation zugeneigten Charakter. Es sind Züge, in denen diese in der Vorstellung des Gottmenschen sonst dem Christentum nachstverwandte Religion von Anfang an wesentlich abweicht. Läßt sich doch nicht verkennen, daß die der außeren Lebensklugheit zugewandte

Reflexion nicht etwa erst dem späteren Buddhismus zur Last fallt, sondern schon in den dem Buddha selbst zugeschriebenen Reden und Gleichnissen ausgepragt ist<sup>1</sup>).

Mit dieser kuhlen Verstandigkeit und nuchternen Moralitat steht nun die Wunder- und Zauberwelt, mit der die Legende das Leben des Buddha von der Geburt an bis zu seinem Tode umgibt, in einem merkwürdigen und doch wieder im Hinblick auf die Eigenart des indischen Denkens, wie sie auch in Dichtung und Philosophie sich ausspricht, begreiflichen Kontrast. Der Buddha ist nicht nur selbst ein Wunderwesen, sondern er teilt auch seinen Schülern seine Wundergaben mit. Wo er mit den Monchen anderer Sekten in Streit gerät, da gestaltet sich dieser ohne weiteres zu einem Zauberwettkampf, in dem natürlich der Buddha als der mächtigere Zauberer obsiegt<sup>2</sup>). Auch der ungetreue Schüler, der ihn zu verdrängen sucht, bedient sich dazu zauberischer Krafte. Aber als Strafe für den Undank versiegt plotzlich dessen Zaubergabe. Die Gedanken anderer kennt der Buddha, noch ehe sie ausgesprochen sind. Wilde Tiere, die auf ihn losgelassen sind, werden bei seinem Anblick sanft-Dagegen offnet sich auf sein Gebot die Erde, um seine Feinde zu verschlingen, und Himmel und Erde erzittern, wenn er Wunder tut. Des Fliegens ist der Buddha in jedem Augenblick machtig; und er fliegt nicht nur über Berge und Flüsse, sondern er weiß auch sich und seine Jünger, als ihnen der Fahrmann die Überfahrt weigert, unsichtbar von einem Ufer des Ganges zum andern zu versetzen. Er kann sich abwechselnd so klein machen

¹) K. E. Neumann, Buddhistische Anthologie, 1892. Als bezeichnendes Beispiel buddhistischer Klugheitsmoral vgl. die dem Buddha zugeschriebene Fabel vom Kranich und Krebs bei H. Kern, Der Buddhismus und seine Geschichte in Indien, deutsch von H. Jacobi, I, 1882, S. 329 ff. Auch die Marchen des Pantschatantra, die mindestens zu einem großen Teil aus buddhistischen Quellen stammen, sind sprechende Zeugnisse dieses Geistes indischer und insonderheit buddhistischer Moral. Über Buddha und den Buddhismus im allgemeinen siehe H. Oldenberg, Buddha, sein Leben, seine Lehre, seine Gemeinde<sup>5</sup>, 1906. E. Hardy, Der Buddhismus nach alteren Påliwerken, 1896. Über das Verhaltnis zum Christentum E Windisch, Abh der sachs. Ges. der Wiss., Phil.-hist. Klasse, Bd. 26, S. 195ff. R. Garbe, Christliche Elemente im Brahmanismus und Hindusmus, Deutsche Rundschau, Jahrg. 1913, S. 217ff., 413ff.

<sup>2)</sup> Vgl. die Sammlung der hauptsachlichsten Legenden bei Kern, Der Buddhismus, I, S. 21—291.

wie ein Senfkorn und so groß, daß er die ganze Erde bedeckt und in drei Schritten den Himmel erreicht. Wo es not tut, da kommen ihm die alten Götter zu Hilfe, vornehmlich Indra, während Mara, der Dämon der Finsternis, seinen Feinden beisteht oder ihm selbst als Versucher naht1). Wie die Göttersage, so macht aber auch die Legende, und das wohl noch in reicherem Maße, ihre Anleihen beim Märchen. Da findet sich z. B. die allbekannte Geschichte vom menschenfressenden Riesen, dem die Umwohner alltäglich ein Kind zur Speise vorsetzen müssen. Der Buddha sucht ihn auf, um das Opfer zu lösen. Jetzt stellt sich ihm der Riese in der andern bekannten Rolle des sphinxartigen Marchenungeheuers vor: er richtet an jeden Fremden drei Fragen, und wenn dieser eine Frage nicht beantwortet, so zerreißt er ihn. Merkwürdigerweise entpuppen sich nun hier die drei Fragen als die der buddhistischen Heilslehre. Der Riese frägt, wie man sich aus dem Strom der Leidenschaften, wie aus dem Ozean der Existenzen retten, wie von allen schlimmen Leidenschaften befreien könne. Als der Buddha diese Fragen beantwortet, ist jener bekehrt und wird sofort in den ersten Grad der Heiligkeit aufgenommen<sup>2</sup>). Gerade an der Hand solcher Entlehnungen erkennt man deutlich das Gefüge dieser Legenden. Auf der einen Seite leben die überlieferten Worte des Meisters und seine Lehre wenig verändert neben einzelnen Zügen seiner wirklichen Lebensgeschichte in der Tradition fort und werden durch den Kultus, der

<sup>1)</sup> E. Windisch, Mara und Buddha, Abh. der sachs. Ges. der Wiss., Phil.histor. Klasse, Bd. 15, 1895, bes. S. 204ff. Buddhas Geburt und die Lehre von der Seelenwanderung, ebenda Bd. 26, 1908, S. 93ff. H Kern, Der Buddhismus, I, S. 197, 284. Daß Kern in dieser Verbindung der Buddhalegende mit den altindischen Volksgottern mit manchen andern Forschern ein Zeugnis für die Bedeutung Buddhas als eines Sonnengottes, seiner Legende als eines Jahresmythus erblickt (S. 304ff.), mag hier nur beilaufig erwähnt werden. Der strahlende Glanz, der von ihm ausgeht, mag ja hier, wie in so vielen andern Fallen bei der Schilderung von Helden- oder Gottergestalten, eine Assoziation mit dem Tagesgesturn leise mitspielen lassen. Das beweist aber noch lange keine Identitat (S. 54). Hier um so weniger, als, wie wir sogleich sehen werden, die Strahlungserscheinungen beim Buddha, wie überhaupt im indischen Asketentum, hochst währscheinlich auf die durch die Askese und Meditation erweckte Vision zuruckgehen.

<sup>2)</sup> Kern, a. a. O. I, S. 208ff. Eine Variante der gleichen Geschichte ebenda, S. 211.

sich an seine Person knupft, vor dem Untergang bewahrt. Auf der andern nimmt die volksmäßige Erzählung aus Märchen und Gottersage die gelaufigen Stoffe auf, um sie mit dem Bild des Heiligen und seiner Wundergeschichte zu verweben.

Zu diesen Verbindungen, die schon bei der Helden- und Gottersage wirksam sind, kommt nun neben der Lehrtradition, die hier eine analoge Rolle spielt wie die geschichtliche Erinnerung in der historischen Heldensage, noch ein spezifisches Motiv: das ist die Vision, die, aus der Ekstase erzeugt, teils die Erscheinungen in einer dem visionaren Zustande eigenen Beleuchtung erblicken, teils traumartige Erlebnisse als Wirklichkeiten schauen läßt. In der Buddhalegende sind allerdings diese Einflüsse der Vision mehr indirekt als direkt zu erkennen. Dies hangt wohl damit zusammen, daß ihr Inhalt zur Überlieferung erstarrt und daher nicht mehr in jenem Fluß des Werdens zu beobachten ist, wie er sich uns nur bieten kann, wo wir unmittelbare Schilderungen der in der Vision gehabten Erlebnisse selbst antreffen; und das geschieht naturgemäß nicht in der Legende, wohl aber in den Verheißungen, die dem Asketen, der die Mittel zur Erlangung der Heiligkeit gewissenhaft befolgt, zuteil werden. Hier ist es z. B. die brahmanische Sekte der Yogin, die als Wirkungen tiefer Meditation die folgenden aufzählt: die Fahigkeit sich unendlich klein oder unsichtbar zu machen, durch die Luft zu schweben, sich in die Ferne zu versetzen, sieh ins Ungeheure zu vergrößern, den Lauf der Naturzu ändern usw.1). Dazu kommt als stehender Zug, daß von dem in tiefster Selbstbeschauung begriffenen Asketen ein übernatürliches Licht ausstrahlt2). Alles das sind aber Eigenschaften und Zaubertaten, die uns auch in der Buddhalegende begegnen. Um

¹) Garbe, Sankhya und Yoya, im Grundriß der indo-anschen Philologie und Altertumskunde, 1896, S. 46ff.

<sup>2)</sup> Auch in der Buddhalegende tritt gelegentlich ein Brahmane auf, dessen Nabel Licht wie der Mond verbreitet. Aber dieses Licht erlischt vor dem helleren des Meisters, er bekehrt sich daher zu dessen Lehre. Der Brahmane glaubt, dieser verdanke seine Übermacht einer Zauberformel. Doch der Buddha belehrt ihn, er habe sich diese Kraft während der sieben Wochen erworben, die er unter dem Baum der Erkenntnis in tiefer Meditation zugebracht (Kern, a. a. O. S. 224 ff.).

den Glanz, der von dem Buddha ausgeht, zu erklaren, braucht man also diesen nicht erst in einen Sonnengott zu verwandeln, sondern es sind die spezifischen, auf die Vision abzielenden Formen der indischen Askese, in denen diese Eigenschaften ihre Quelle haben. Das schließt freilich nicht aus, daß nicht auch hier, ähnlich wie ın so vielen andern Fallen, die naheliegende Assoziation zwischen Glanz und Gold und Sonne auf die Gestalt des Buddha zuruckgewirkt hat, daher seine Haut als golden, sein Korper als strahlend gleich der Sonne geschildert wird. Ja, in der Weiterführung dieses Gedankens trägt er auf seiner Fußsohle ein goldenes Rad, das Symbol der Sonne, dessen zurückgelassene Spur an besonders geheiligten Statten die einstige Anwesenheit des Erhabenen verrat1). Alle diese mythischen Züge erklaien sich ohne weiteres aus jener rückwarts gerichteten Assoziation, die von den dem Buddha durch die Vision verliehenen Eigenschaften ausgeht, wahrend fur den umgekehrten Weg, für die Umwandlung eines Sonnengottes ın den menschlichen Buddha, nicht die geringsten Beweise sprechen.

## e. Die Christuslegende.

Das Verhaltnis von Buddhismus und Christentum laßt sich wohl nach den Hauptmomenten des Ursprungs und der Entwicklung beider Religionen in die Satze zusammenfassen: der Buddhismus beginnt als Philosophie und endet in einem popularen polytheistischen Zauberglauben, das Christentum entspringt aus dem Volksglauben, und es mundet in ein religionsphilosophisches Lehisystem. Der Buddhismus beginnt mit der Verneinung des Lebens, aber bei den Volkern, unter denen er sich verbieitet, wird er zum Glauben an eine aller irdischen Guter in gesteigertem Maße teilhaftig gewordenen kunftigen Glückseligkeit; das Christentum entspringt aus der Bejahung des Lebens, aber die Leiden dieses Lebens, die in denen des Erlosers und der seinem Beispiel folgenden Martyrer ihr Vorbild finden, fuhren zu einer Verneinung des diesseitigen Daseins. gilt jene Lebensbejahung auch hier einer Zukunft, die anfanglich noch als eme irdische, dann aber, als die Erwartung dieses Himmels auf Erden trugt, als eine jenseitige und schließlich als eine ubersinnliche

<sup>1)</sup> Kern, a a. O I, S. 344.

erhofft wird. Darum gelangt in beiden Religionen das menschliche Glücksbedürfnis zum Sieg; doch die Wege, auf denen es sich durchsetzt, sind wesentlich verschiedene: der Pessimismus Buddhas, der die Erlosung aus dem Leiden des Daseins als ein endgültiges Vergessen dieses Leidens auffaßt, wandelt sich, dem Gefühl der Befreiung folgend, das an ein solches Vergessen geknüpft ist und nach einem positiven Inhalt verlangt, in eine dauernde Glückseligkeit um. Das Christentum ist, wie sich dies schon in dem Verhalten Jesu zu der ihn umgebenden Wilklichkeit ausspricht, von Hause aus optimistisch, und das diesseitige Leben gilt ihm zunächst nicht sowohl als ein Gegensatz denn als eine von der Liebe Gottes erhoffte Steigerung des Glücks; aber die Verfolgung, der die christliche Urgemeinde ausgesetzt ist, und die in dem Tode Jesu auf die weitere Entwicklung ihre Schatten wirft, läßt eine nur noch der Hoffnung auf die künftige Herrlichkeit Christi und seiner Gemeinde zugewandte Weltverneinung entstehen, die vornehmlich in dem einflußreichsten der Apostel, in Paulus ihren Verkunder findet. Zu diesem Kontrast der Entwicklungen kommt endlich ein tieferer Gegensatz, der in beiden Religionen trotz allem Wandel der Motive dauernd fortwirkt: man konnte ihn psychologisch einen Gegensatz zwischen Intellekt und Affekt nennen. Die Lehre Buddhas erblickt in der reinen Erkenntnis, die der Mensch durch die Vertiefung in sein eigenes Sein gewinnt, den Weg der Erlosung von den Leiden der Welt; die Predigt Jesu sieht diese Erlosung in der Liebe des Menschen zum Menschen, die ein Teil der Liebe Gottes zu der von ihm geschaffenen Welt 1st, und die den Erlösten zu Gott führt.

Indem nun Paulus den Schwerpunkt dieser Erlosungslehre in den Abfall der Welt von Gott verlegte, hat wesentlich er der Christuslegende diejenige Deutung gegeben, in der sie als Kultlegende bis heute fortlebt. Dazu gehorte aber vor allem ein Motiv, ohne das diese Legende den Kampf mit den ihr verwandten Götterlegenden und ihren Kulten nicht aufnehmen konnte: der Träger dieser Legende mußte ebenfalls zum Gott erhoben werden, — auch dies ein Zug, den die Christus- mit der Buddhalegende wie nicht minder den aus dieser Umwandlung entspringenden Vorzug gemein hat, daß der Gott zugleich Mensch war und so dem Leben und Leiden des Men-

schen näher stand als die ihrer ursprünglichen Natur nach über den Wandel menschlicher Geschicke erhabenen Götter. Wohl hatte sich schon die Gotterlegende dem genähert, indem sie, von alten Vegetationsmythen ausgehend, menschliches Leid und menschlichen Tod auf den erlösenden Gott übertrug. Aber ihr fehlte die geschichtliche Beglaubigung, die das wirkliche Leben des Gottes unter den Menschen verbürgte. In einer Zeit, in der ohnehin der Glaube an rein mythische Überlieferungen schwand und selbst die Verhöhnung der Gotter, wie man aus Lukians Göttergesprächen sieht, die Öffentlichkeit nicht mehr scheute, da war es ein ungeheurer Vorzug, wenn sich ein Mensch, der, wie die Zeitgenossen bezeugten, selbst auf Erden gelebt hatte, durch seine Taten zugleich als Gott offenbarte; und in einer Umgebung, in welcher der Glaube an Zauber und Wunder fester wurzelte als der Glaube an Götter, mochte dann auch, war erst die geschichtliche Existenz gesichert, das Wunder nachhelfen, um den Glauben an die göttliche Natur des Gottmenschen zu befestigen. Wem die Krankenheilungen und Totenerweckungen, die auch noch vielen andern menschlichen Wundertätern nachgerühmt wurden, nicht genügten, dem mußte dann wohl gegenüber der Auferstehung des in menschlicher Gestalt erschienenen Gottes aus dem Grabe und seiner Auffahrt zum Himmel als seiner ursprünglichen Heimat der Zweifel schwinden. Hier ist außerdem die Christuslegende eben dadurch, daß die Leidensgeschichte Jesu nicht bloß eine innerlich erlebte, wie die des großen indischen Asketen, sondern eine außere und als solche geschichtlich überlieferte ist, der Buddhalegende wesentlich überlegen. Das äußere, unmittelbar den Sinnen sich aufdrangende Erlebnis übt gegenuber dem bloß innerlichen, das nicht dem Leben selbst, sondern der Reflexion über dieses entstammt, die ungleich großere Macht aus. Wie dürftig erscheinen darum uns, die wir die Leidensgeschichte Jesu vor Augen haben, die Predigten Buddhas trotz der Erhabenheit ihres Grundgedankens; und der scholastische Formalismus, in dem sich diese Predigt mit ihrer unermudlichen Wiederholung des Schemas der Erkenntnisstufen und der Grade der asketischen Heiligung bewegt, ist nicht geeignet, diesen Eindruck zu verwischen. Hier steht eben nicht bloß eine übersättigte Spekulation einem aus dem wirklichen Leben entsprungenen Volksglauben, sondern der grübelnde Geist des Orientalen dem auch in der Religion der lebendigen Anschauung zugewandten Sinn der westlichen Welt, wie sie sich am reichsten in der griechischen Religion ausgeprägt hat, gegenuber.

Freilich ist diese Wendung zur Spekulation auch dem Christentum nicht eispart geblieben. Ist sie doch schließlich ein unvermeidliches Komplement jeder Kulturreligion, deren Wesen eben darin besteht, daß sie ebenso aus dem geistigen Gehalt der allgemeinen Kultur eines Volkes wie aus dem Geiste seiner Philosophie geboren ist, in der jener Gehalt nach einer begrifflich abgeklärten Form ringt. Hier ist es nun die Paulinische Spekulation in ihrer Verbindung tiefbohrenden Scharfsinns mit ekstatischer Mystik, die auf die Christuslegende entscheidend gewirkt hat. Doch die lebendige Überlieferung und ihre in der kultischen Wiederholung der Lebens- und Leidensgeschichte Jesu sich betatigende unmittelbare religiose Wirkung blieben davon unberührt. Die im Gedachtnis der Gläubigen bewahrte, von allen jenen spekulativen Zugaben wieder befreite schlichte Geschichte des Lebens und der Leiden Jesu gewann aber nicht bloß durch diesen Charakter unmittelbarer, im Kultus immer und immer wieder nacherlebter anschaulicher Wirklichkeit ihre Bedeutung, sondern sie fand überall im Mythus und Kultus der Volker, unter denen sie sich verbreitete, ihre Anknupfungen. Nicht bloß das Widerspiel göttlicher Wesen und Damonen, die Vorstellung, daß dereinst Götter auf Erden gewandelt, die in den gleichen Formen wiederkehrenden Wundererzählungen fanden in Glauben und Brauch verwandte Züge vor, sondern selbst solche Bestandteile der Christuslegende, die der Christ ganz sein eigen nennen mochte, kehrten da und dort in urverwandten Gestaltungen wieder. christliche Taufe fand ihre Analogien in den über die ganze Erde verbreiteten Lustrationsriten. Das christliche Abendmahl fügte sich ohne weiteres den überall wiederkehrenden Opfermahlen, und selbst die Einsetzungsworte, in denen Jesus das Brot und den Wein, die er den Jungern spendet, seinen Leib und sein Blut nennt, konnten als eine Wiederholung der alten Sitte erscheinen, nach der bei ` Saat- oder Erntefesten die Opferspeise feierlich gegessen wurde, indem man darin eine symbolische Handlung sah, durch die sich der

Geist des die Früchte spendenden Vegetationsgottes den Opfernden mitteilte. Heute wissen wir, daß diese Sitte in der Tat ursprünglich kein bloß symbolischer Kult war, sondern daß sie mit jener Selbstopferung des Gottes oder eines ihn vertretenden Menschen zusammenhing, die einen wichtigen Bestandteil früher Ackerkulte gebildet hat1). Bedeutsamer als alle diese in der Christuslegende wiederkehrenden einzelnen Motive verbreiteter Kultsitten ist es jedoch, daß das Leben Jesu, als Ganzes betrachtet, insbesondere von dem triumphierenden Einzug in Jerusalem an bis zu der Kreuzigung auf Golgatha und der Wiederauferstehung des Gekreuzigten lebhaft an die alten Legenden von Vegetationsgöttern erinnert, wie sie in ganz Vorderasien, in der babylonischen Tamuz-, der syrischen Adonis-, der phrygischen Attislegende, denen sich als. eine eigenartige Form auch die griechische Dionysoslegende anschließt, verbreitet waren. Nicht minder aber konnte die Leidensgeschichte Jesu als eine ernste Wiederholung jener in der Alten wie in der Neuen Welt vorkommenden Frühlings- und Herbstfeste erscheinen, in denen der Tod und die Wiedergeburt eines Vegetationsgottes gefeiert, und bei denen ein Vertreter des Gottes, sei es nun einer der Kultgenossen oder ein Kriegsgefangener oder Verbrecher, zuerst selbst als Gott verehrt und dann nicht selten unter grausamen Martern getötet wurde<sup>2</sup>). Neben den hier etwas ferner stehenden Adonis-, Attis- und Kybelekulten und dem gegenuber seinem wahrscheinlichen babylonischen Vorbild stark veranderten judischen Puum sind es besonders das persische Sakäenfest und die Saturnalien der Romer, bei denen allerdings in geschichtlich erreichbaier Zeit ein blutiges Menschenopfer nicht mehr bestand, aber in den mimischen Darstellungen, die das Fest begleiteten, der ehemalige blutige Kult

¹) Vgl. zahlreiche Beispiele fur dieses sakramentale »Essen des Gottes« bei Frazer, Golden Bough³, Part V, II, p. 48 ff. Noch manche sonstige Zuge, die Frazer in anderem Zusammenhang erwahnt, gehoren hierher: so besonders das sakramentale Essen eines einer Gottheit heiligen Tieres an Stelle der Gottheit, ein Ritus, der eigentlich nur eine Variante zum Genuß des Fleisches des Gottes selbst oder auch eines seine Stelle vertretenden Menschen ist. Vgl. Frazer, ebenda, p. 166f, 262 ff. Dazu oben S. 98 f. und Bd. 4², S. 336 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. uber diese Vegetationskulte A. Jeremias, Babylonisches im Neuen Testament, S. 19ff, und oben S. 87ff

noch deutlich erkennbar ist. Nur hatte sich freilich die Kronung des Saturnalienkonigs, dieses Vorfahren unseres heutigen Karnevalkonigs, in ein scherzhaftes Spiel verwandelt, und die Totung desselben war zu seiner Verspottung gemildert worden, die dann in der Aufregung der festlichen Orgie gelegentlich auch zur Mißhandlung ausarten mochte. Hier lag nun der Rückweg zum alten blutigen Einst nicht mehr fern. So soll in der Tat noch in der Kaiserzeit bei den an der Donau lagernden römischen Soldaten der Brauch bestanden haben, daß sich einer von ihnen, der durch das Los bestimmt wurde, am Altar des Saturn den Hals durchschneiden mußte. In Rom selbst war diese blutige Sitte langst verschwunden, aber schon der romische Schriftsteller Varro vermutete, daß die Geschenke, die man sich beim Saturnalienfest zu machen pflegte, und deren Nachfolger wohl unsere heutigen Weihnachts- oder Neujahrsgeschenke sind, Ablosungen einstiger Menschenopfer gewesen seien<sup>1</sup>). Seine volle Bedeutung für die Christuslegende gewinnt jedoch jenes einstige Menschenopfer der Saturnalienfeste erst, wenn wir sie im allgemeinen Zusammenhang mit den ursprünglichen Vegetationskulten betrachten. den uns heute die umfassendere ethnologische Vergleichung dieser Kulte erschlossen hat. Da ist es vor allem die Totung des altmexikanischen Ackergottes, die diesen Kultakt als eine Selbstopferung des Gottes kennzeichnet, und die für das, was zunächst bloß als eine zufällige äußere Ähnlichkeit erscheinen konnte, eine innere Übereinstimmung der Motive nahelegt. Denn das Große, was den Tod Jesu über alle andern Opfer erhebt, in denen der Mensch die außeren Güter, die er besitzt, der Gottheit hingibt, ist das Opfer des eigenen Lebens. Ein solches Selbstopfer ist aber gerade das Opfer des Vegetationsgottes oder, was für die naive Auffassung auf dasselbe hinauskommt, seines mit ihm eins gewordenen Vertreters, nach seiner ursprunglichen Bedeutung. Und schon dieses Selbstopfer ist im Grunde eine Hingabe für andere: es gilt dei Kultgemeinschaft, der dadurch das Gedeihen der kunftigen Saat verburgt wird. Dieser Gedanke mochte dann um so mehr in

¹) Preller-Jordan, Romische Mythologie³, S. 15ff. Über Sakaen-, Saturnalien und andere verwandte Feste vgl. Frazer, Golden Bough³, Part. VI, S. 306ff

jenen Mysterienkulten fortwirken, in denen die Beziehung auf die einstigen Ackerkulte verdunkelt war und das Sterben des Gottes als der vorbildliche Ubergang zu einem neuen, den Leiden des Daseins entrückten Leben betrachtet wurde.

Dennoch bleibt auch hier noch ein wichtiger Unterschied: das Leben und der Tod der Mysteriengotter gehort dem trüben Zwielicht mythologischer Überlieferung an; das Leiden und der Tod Jesu sind wirkliche, von vielen bezeugte Geschehnisse. Während daher der Mysteriengott auch wo er leidet und stirbt ein Gott ist, so daß diese seinem Wesen widerstreitenden Schicksale ihn eigentlich nicht berühren konnen, bleibt Jesus als historische Persönlichkeit in seinem Leiden und Sterben ein Mensch, und der Mythus, der diesen Menschen zum Gott erhebt, scheidet sich deutlich von jenem Lebensbild des menschlichen Jesus. So beruht der Eindruck dieses Opfertodes wesentlich darauf, daß er als eine mit dem vollen Bewußtsein ihrer Furchtbarkeit vollzogene menschliche Tat erscheint, mag auch ihre Wirkung, indem sie gleichwohl als eine Opferhandlung aufgefaßt wird, entsprechend der ursprunglichen Natur des Opfers uberhaupt ein magischer Vorgang bleiben¹). Darum war es nun freilich ein im Hinblick auf den allgemeinen Wandel des Opferbegriffs unvermeidlicher, dabei aber doch die wahre Bedeutung dieses Selbstopfers schwer schadigender Wandel, als man auch hier das Opfer als ein Geschenk an die Gottheit zu betrachten begann, indes gleichzeitig an die Stelle des menschlichen Jesus der von Anfang an der Gottheit gleiche Christus trat, wodurch zwar nicht in der lebendigen, an dem geschichtlichen Bilde festhaltenden Anschauung, wohl aber in der dogmatischen Deutung der Tod Jesu ım wesentlichen wieder in den alten, aus den Vegetationskulten entsprungenen Mythus von dem sterbenden und wieder auferstehenden Mysteriengott einmündete. Daraus ging dann mit einer gewissen logischen Konsequenz jene scholastische Theorie hervor, die dieses Selbstopfer des Gottes nach dem Jus talionis interpretierte. Diese Auffassung war schon dadurch nahe gelegt, daß der Wandel des Opferbegriffs auch den Gedanken der Stellvertretung, der aus den alten Vegetations- in die Mysterienkulte übergegangen

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 95 und unten Kap. VIII, II 3.

war, wenn auch in umgekehrter Deutung, wieder nahe legte. War bei den alten Kulten ein Mensch als Stellvertreter des Gottes getotet worden, so gab hier ein Gott sein Leben hin für die heilsbedurftige Menschheit.

Angesichts dieser Beziehungen, bei denen immerhin die Erinnerung an jene fruheren Heilskulte beteiligt gewesen sein mag, konnte die Frage nahe liegen, ob nicht schließlich auch die Christuslegende nichts anderes als ein Mythus sei, in welchem sich, nach den Zeitbedingungen verändert, die einstigen Legenden der Mysterienkulte wiederholten. Boten doch hier insbesondere die Berichte über den Tod Jesu Analogien genug dar: die Kronung mit der Dornenkrone, die Verspottung des Gekreuzigten, endlich seine Opferung. Wiederholten sich da nicht genau die blutigen Szenen der alten Sakäen- und Saturnalienfeste? In der Tat hat man im Hinblick hierauf vor allem in diesen Zügen der Legende eine Bestätigung der Zweifel an der geschichtlichen Existenz Jesu gesehen¹). Ist nun aber auch die Übereinstimmung einzelner Teile der Handlung in diesem Fall sicherlich zu groß, als daß man in ihr einen bloßen Zufall sehen konnte, so ist doch eine andere Deutung die psychologisch ungleich wahrscheinlichere. Wohl beteiligten sich auch die anwesenden Juden und besonders, wie die Evangelien berichten, die Hohenpriester und Schriftgelehrten an den Verspottungen und Schmähungen des Gekreuzigten; aber die Handlung, die jene Analogie mit den alten Vegetationskulten in Wirklichkeit erst herstellte, die Dornenkrone auf dem Haupte und die Befestigung der Inschrift »König der Juden«, von der die anwesenden Juden wohl wenig erbaut waren, sie ging von den romischen Soldaten aus. Wie sollten diese durch die Szene nicht an die heimischen Feste erinnert werden? waren es, die diese Kreuzigung, die an sich von andern Vollziehungen dieser Todesstrafe durchaus nicht verschieden war, m die Nachahmung eines Saturnalienfestes umwandelten, und manchem unter ihnen mochte bei der eigenen Tat bange zu Mute werden, als er in furchtbarer Wirklichkeit vor Augen sah, was er zuhause im Scherz geübt hatte. In Wahrheit aber war es schließlich doch

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 52, S. 475ff.

dieser Spott romischer Soldaten, der vielleicht mehr als irgendein anderer Zug der Leidensgeschichte der Religion des Gekreuzigten die Herzen der Volker geöffnet hat, und es ist nicht ausgeschlossen, daß zu dieser Wirkung selbst die Erinnerung an allverbreitete Kultlegenden, die hier zur unmittelbar erlebten Wirklichkeit wurden, das ihrige beitrug.

Neben diesem Bild des geopferten Jesus war es nun aber noch das andere des zur Gottheit erhöhten Christus, das der Christuslegende ihren Abschluß gab. Unmittelbar hat jenes vermoge der großeren Teilnahme, die wirklich erduldetes Leid einer bloß erhofften Glückseligkeit gegenüber erweckt, wohl tiefer auf die Gemuter gewirkt. Um so mehr hat der auferstandene Christus nicht bloß die Zukunftshoffnungen belebt, sondern auch das philosophische Denken beschaftigt und diesem die Anregung zu jener Verschmelzung religioser und philosophischer Antriebe gegeben, durch welche die Christuslegende ihre große geschichtliche Wirkung geübt hat. Ein äußerer Grund hierzu mochte schon darin liegen, daß, während die Mysterien Geheimkulte waren, umgekehrt das Christentum in unmittelbarer Anlehnung an das Leben und die Lehre Jesu als eine allen Menschen gewordene Heilsbotschaft verkundet wurde, die damit auch der Philosophie dieses Zeitalters in allen ihren Richtungen zuganglich war. Aber es kam hinzu, daß in den einflußreichsten dieser Richtungen selbst schon das Bedurfnis nach einer Erneuerung der religiosen Weltanschauung seit Jahrhunderten lebendig war. So strebten beide, der neue Kult und die alte Philosophie, einer Verbindung zu, aus der nun die neue Religion in ihrer endgultigen Gestalt hervorging.

# f. Die christliche Heiligenlegende.

Unter wesentlich andern Bedingungen hat sich die christliche Heiligenlegende entwickelt. Sie ist für die Psychologie der Legende besonders lehrreich, weil sie einen unmittelbaren Einblick in die Bedingungen des Ursprungs und der ferneren Ausbildung der Legende überhaupt eroffnet. Infolge der geschichtlichen Bedingungen ihrer Entstehung ist sie zunachst Martyrerlegende. Aus dem Konflikt des Christen mit dem romischen Staat, der von seinen Unter-

tanen den Kultus der Schutzgotter dieses Staates fordert, ist die Gestalt des Martyrers hervorgegangen, der, wie dieses Wort andeutet, als Zeuge (μάστυς) seines Glaubens sich weigert, den heidnischen Gottern und den Genien der Casaren zu opfern. So steht auch hier, im Gegensatze zu dem indischen Asketen, das außeie Leiden im Vordergrunde. Der Martyrer wird gesteinigt, gekreuzigt, mit dem Schwert gerichtet, den wilden Tieren der Aiena preisgegeben. Die Leiden, die er erduldet, geben ihm aber um so hoheren Anspruch auf die himmlischen Freuden, die ihn erwarten, und deren er sich als Blutzeuge seines Glaubens schon hier in ihrem Vorgenusse teilhaftig macht. Doch wie Christi Tod das Opfer ist, durch das er alle, die an ihn glauben, von der Verdammnis erlost hat, so wird nun auch der einzelne Heilige zum Heilbringer in der hochsten Bedeutung des Worts, zum Retter der Seelen. In diesem Einsetzen des eigenen Lebens liegt das Ubergewicht des Martyrers uber den in Selbstqual sich verzehrenden Asketen. Es liegt aber darin zugleich die Quelle zu einer im letzten Grunde der Selbstvergessenheit des meditierenden Asketen gleichgearteten und dabei doch in ihrer momentanen Konzentration gesteigerten Ekstase, die die visionare Verzückung als ein plotzliches Erlebnis hervorbringt, das der meditierende Asket in lange dauernder einsamer Hingabe erringen muß. Qualen der Steinigung sieht der Martyrer den Himmel offen; sein verzücktes Auge läßt die Zuschauer die Visionen mit erleben, in denen die Engel zu ihm niederschweben. In der Arena kann es sich wohl in seltenen Fällen wirklich ereignen, daß das Tier vor seinem furchtlosen Blick zurückweicht, ahnlich wie dies dem Wanderer in der Wildnis noch heute begegnen kann. Wo es ihn aber zerfleischt, da fühlt er im Vorgenusse der in der Ekstase geschauten Seligkeit keine Schmerzen noch Wunden; und was die Berichte der Zuschauer eines solchen Schauspiels weiter tragen, das gestaltet nun die Volksphantasie aus allen den Hilfsquellen, die ihr in der biblischen Überlieferung und in landläufigen Zaubergeschichten zu Gebote stehen, weiter und weiter aus. So wird auch diese Legende, mag sie nun, wie das anfänglich wohl durchweg geschieht, von einem wirklichen Ereignis ausgehen oder, wie das nicht ausbleibt, von Anfang an mythischen Inhalts sein, mehr und mehr zu einer Sagenform, die

sich vor andern sagenhaften Traditionen durch ihren Uberreichtum an Wundern auszeichnet, wobei diese vor allem darin von den Wundern sonstiger Mythen verschieden sind, daß ihnen dauernd die Spuren des Ursprungs aus Vision und Ekstase anhaften. Die Vision wirkt in den Licht- und Himmelserscheinungen fort, die den Tod des Märtyrers umgeben, die Ekstase außerdem in der Empfindungslosigkeit gegen Leiden und Schmerzen, eine Erscheinung, die sich darin objektiviert, daß Schwert und Feuer und Wasser dem Martyrer nichts anhaben konnen. Er ist unverwundbar und bleibt im Feuer, wie die drei Männer im feurigen Ofen, unversehrt; den Tieren in der Arena verschließt ein Engel den Mund wie dem Lowen, in dessen Grube Daniel geworfen wurde, und er schreitet ohne unterzusinken über den Fluß, in den man ihn wirft, ähnlich wie der Herr selbst auf dem Meere wandelte. Vor allem aber ist es hier die apokalyptische Literatur, deren Bilder in die Legende übergehen. ihren beiden Bestandteilen, in den Schilderungen der Engel und der Herrlichkeiten des himmlischen Jerusalem ebenso wie in den Vorstellungen von den höllischen Strafen und Qualen, gehen diese Bilder in die legendarische Weiterbildung der Martyrervision ein: die Himmelsbilder geben den Glorienschein her, der die Heiligen umstrahlt, in den ausgerissenen Zungen, den Feuerqualen und raffinierten Peinigungen mit ihrer starken Ubertreibung der geschichtlichen Wirklichkeit erkennt man unschwer die apokalyptischen Höllenstrafen wieder, die den Gottlosen geweissagt sind. Daß diese Strafen sich gelegentlich auch auf die Verfolger zurückwenden, dafür sorgt dann das Rachemotiv, das mit jenen apokalyptischen Bildern ebenfalls in die christliche Legende herüberwandert. Donner und Erdbeben verkünden den Zorn Gottes, das Feuer und die Waffen, die gegen den Heiligen gerichtet sind, kehren sich gegen den Kaiser oder Prokonsul, der dem Schauspiel zusieht. Die wilden Tiere der Arena legen sich dem Märtyrer zu Füßen, um sich hierauf wütend auf die heidnischen Zuschauer zu stürzen. Erliegt jener dem Tode, so gehen aber von seiner Grabstätte und von seinen Überresten Wunder aus, von denen die weitere Legende berichtet<sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Eine gute Übersicht der Hauptmomente der christlichen Martyrerlegende nach den »Acta martyrum« gibt H. Günter, Legendenstudien, 1906,

Deutlich lassen sich in dieser Entwicklung die Wirkungen der visionären Ekstase verfolgen, die sich in der Überlieferung noch weiter durch die Assoziationen mit den geläufigen apokalyptischen Wundervorstellungen steigern. Dabei überträgt sich dann die Vorstellung des Wunders, dessen Gegenstand der Märtyrer gewesen ist, auf diesen selbst: er wird zum Wundertäter, der durch seine im Gebet zu erringende Fürbitte oder auch durch den direkten Zauber, den seine Reliquien ausüben, Kranke heilen, der Not wehren und dem, der sich in seinen Schutz begibt, in seinen Unternehmungen beistehen kann. So wird der Märtyrer zum Schutzheiligen. Man wendet sich an ihn in der Regel nicht um der ewigen Seligkeit willen, sondern in irdischen Dingen. Das ist die natürliche Folge davon, daß der Märtyrer trotz der Gloriole, die sein Haupt umstrahlt, doch Mensch bleibt. Darum gehört sein Wirken auch nach seiner Entrückung in den Himmel der Erde an. Und eine weitere Folge dieses Verhältnisses ist es nun, daß die zahlreichen Heiligen, die die vielverzweigte Märtyrerlegende schafft, solche Schutzleistungen unter sich teilen, wobei dann Züge aus ihrer dem Martvrium vorausgegangenen Lebensgeschichte, Beziehungen zu den Orten, an denen sie besonders verehrt werden, oder irgendein anderer zufälliger Umstand dem einzelnen seine Funktion anweist. Im gleichen Maße, wie der Heilige eine solche praktische Bedeutung gewinnt, verblassen aber die Erinnerungen an das Martyrium selbst und an seine Personlichkeit. Nachdem das Zeitalter der Verfolgungen vorüber ist, das die Märtyrer erzeugt hat, bleiben ihre Leiden und Taten eine gelehrte Beschäftigung der Kleriker, dem Volk sind sie nur noch die Schutzheiligen, die in dieser oder jener Krankheit beistehen. diesen oder jenen Beruf oder Ort mit ihrem besonderen Schutz segnen, oder endlich den einzelnen, der an dem ihnen geweihten Tag, urspringlich wohl dem Tag ihres Martyriums, geboren ist, ihres besonderen Schutzes würdigen. Damit sind die Heiligen wiederum zu jenen Orts-, Berufs- und personlichen Schutzdamonen geworden.

und: Die christliche Legende des Abendlandes, 1910, eine kurze Darstellung der allmählichen Entwicklung und Steigerung der Legendenwunder in der Tradition G. Heinrici in seinem Aufsatz: Das altehristliche Martyrertum, in dem Jahrb. der sächs. Missionskonferenz von 1904.

die von den Frühzeiten totemistischer Ahnenvorstellungen her noch kein Zeitalter entbehren konnte. Jedes kleidet sie nur in das Gewand, in dem sie sich der sonstigen mythologischen Umgebung einfügen. Eben darum haben aber auch zu jeder Zeit diese zumeist der eigenen Personlichkeit entbehrenden, ganz und gar in ihren Schutzzwecken aufgehenden Wesen doch auch wieder einen eigenartigen Charakter. Er besteht bei diesen christlichen Schutzdamonen zumeist in dem Zug des Leidens, der ihnen durch ihren Ursprung aus dem Martyrium anhaftet und sich darin ausspricht, daß das Mitleid ihr hervortretendster Zug ist. Darum hat unter allen Obliegenheiten des christlichen Schutzheiligen der des Schutzers vor Krankheit die vorwaltende Bedeutung. Weiterhin wirkt der Ursprung aus dem Martyrium darin nach, daß der Schutzheilige entschiedener als die ihm vorangegangenen verwandten Gestalten die Bezeugung seiner Würdigkeit und Wirksamkeit durch das Wunder voraussetzt. Wie der Martyrer selbst ein Zeuge seines Glaubens war, so wird von ihm gefordert, daß er durch die Wunder, die er getan, oder die er fortan tut, ein Zeugnis seines Wertes ablege. An sich ist natürlich diese Wunderprobe zu jeder Zeit gültig gewesen. erst das öffentliche Zeugnis des Märtyrerwunders hat die Forderung entstehen und nach dem Verschwinden des Martyriums erst recht an ihr festhalten lassen, daß der Heilige nicht bloß auf dem unsicheren Weg popularer Meinung, sondern durch das von der Kirche selbst anerkannte Wunder sanktioniert sei. Damit hat die christliche Kirche einerseits eine Schutzwehr gegen ein allzu reiches Eindringen beliebiger, aus lokalem Aberglauben hervorgegangener Wunderkulte errichtet, indem sie diese selbst ihrer Organisation einfügte, anderseits aber sich die Moglichkeit offen gehalten, nach Bedurfnis neue Heilige zu schaffen<sup>1</sup>).

Dieses praktische Bedürfnis, dem der ursprunglich aus der Mär-

<sup>1)</sup> Nicht mit Unrecht pflegen darum die kirchlichen Schriftsteller zu betonen, daß die Kirche durchaus nicht ohne die allgemem bei der Feststellung historischer Tatsachen geforderte kritische Vorsicht verfahre Man vergleiche z.B. die in dieser Beziehung lehrreiche Schrift des Franziskaners Gisbert Menge, Haben die Legendenschreiber des Mittelalters Kritik geubt? Munster i. W. 1908. Nur freilich wird hier immer zugleich die historische Moglichkeit des Wunders als selbstverstandlich vorausgesetzt.

tyrerlegende hervorgegangene. Begriff des christlichen Heiligen entgegenkam, ist es nun auch gewesen, das der Gestalt des Heiligen neue Formen gab, nachdem in der hellenistischen Zeit das im Kampf der Religionen zum Sieg durchgedrungene Christentum die Entstehung neuer Martyrer unmöglich gemacht hatte. Denn weder war damit das Bedurfnis des einzelnen, durch Leiden für seinen Glauben zu zeugen, noch das der Menge nach wundertätigen Heiligen verschwunden. So trat an die Stelle des Martyreis der Anachoret. Statt des Leidens der Verfolgung wahlt er das Leiden der Einsamkeit, der Geißelungen und anderer korperlicher Qualen, die er sich selbst zufugt. Der Eremit der Wüste kleidet sich, dem Beispiel des Täufers Johannes und unbewußt den weit zurückliegenden Vorbildern der unter die Tiere der Wildnis gehenden Helden des Mythenmarchens folgend, in Tierfelle oder harenes Gewand. Der syrische Saulenheilige erzeugt in seiner durch Wochen und Monate unverruckt festgehaltenen Korperlage, einem direkten Seitenstuck zum indischen Nasen- und Nabelbeschauer, die ekstatische Vision, die ihn erlöst und zum Himmel emporhebt. Doch dieses einsame selbstqualerische Asketentum, das auf indischem Boden in reichster Ausbildung an die Gestalt des Buddha sich anschloß, ist im Christentum im ganzen eine vorübergehende Erscheinung geblieben. Immerhin hat sich, wie in dieser Form der Askese selbst, so auch in ihrer Auflosung der Prozeß wiederholt, der in Indien von den brahmanischen Büßersekten zum Buddhismus geführt hatte. Wie Buddha die maßlose Askese der einsamen Büßer gemildert, indem er mit den Scharen seiner Monche, Hilfsbedürftigen Trost spendend, von Ort und zu Ort zog, Kloster und Laienbrüderschaften grundete, ganz so hat die christliche Kirche den seiner selbstgewahlten Askese lebenden Eremiten durch den der sanktionierten Ordensregel unterworfenen Monch abgelost, ein Parallelismus der Eischeinungen, der weder in zufalliger Ähnlichkeit noch in äußeren Einwirkungen, sondern in den beidemal in gleicher Weise sich regenden Trieben religioser Gemeinschaftsbildung seine letzte Quelle hat. Darin freilich bleibt ein wichtiger Unterschied, daß sich der großen Ordensstifter, wie vor andern das Beispiel des heiligen Franziskus zeigt, ungleich mehr als der meist anonym bleibenden Anachoreten die Legende bemächtigt hat. Mit der die Mittel des Zaubermärchens und der alterren Gottersage in sich vereinigenden Buddhalegende kann sich freilich keines dieser späteren christlichen Heiligenleben messen. Hier war eben die Märtyrerlegende in ihren den christlichen Legendenstoff in eine reiche Anzahl von Einzellegenden zerlegenden Überlieferungen und in den Schutzheiligen, die aus diesen Erzählungen hervorwuchsen, bereits zureichend dem Bedürfnis künftiger Zeiten zuvorgekommen.

Noch nach einer andern Richtung hat schließlich die Martyrerlegende eine lange Nachwirkung entfaltet. Die Legende hatte den Tod der Märtyrer nicht bloß mit den Wundern des Himmels, sondern sie hatte ihn auch in den Strafen und Qualen der Heiligen mit den glühenden Farben der Holle geschildert. Das entsprach nicht der wirklichen Strafjustiz des römischen Staates, in der immerhin die Preisgebung in der Arena das grausamste Strafmittel gewesen war. Doch das siegreiche Christentum kehrte einen guten Teil jener apokalyptischen Strafen gegen die Ketzer und die mit dem Teufel verbündeten Zauberer und Hexen. Die Tortur, das Gottesurteil mit Feuer und kochendem Wasser, die peinigenden Todesstrafen ließen die Qualen zur Wirklichkeit werden, die, von vereinzelten Pobelexzessen abgesehen, dem wirklichen Martyrium zumeist gefehlt Dem von der Lust an blutigen Schauspielen getragenen Rachemotiv stand hier immerhin auch eine diesem Wunderglauben immanente Logik zur Seite. Galt doch nach der Anschauung der Zeit das »Auge um Auge, Zahn um Zahn« als Wahlspruch gerechter Vergeltung. Was konnte also der irdische Richter gerechteres tun. als die Strafe, die der himmlische dem Ruchlosen im Jenseits bestimmt, so weit er es vermochte schon im Diesseits vorauszunehmen? Und wenn beim Gottesurteil der Angeklagte über glühende Kohlen wandelte oder einen glühenden Eisenstab in der Hand hielt. war dann nicht zu erwarten, daß ihm, falls er unschuldig war, ein Engel zur Seite stehe und ihn vor Schaden bewahre, ähnlich wie dereinst die Martyrer im Feuer unversehrt geblieben waren?

### g. Der Motivwandel in der Legende.

In der Beurteilung der Motive jener primitiven Legende, die noch ganz der einstigen Erwerbung einzelner, vor andern hoch geschätzter Güter zugewandt ist, wie der Bringung des Feuers, der Mitteilung der Zauberriten, würde man zweifellos fehlgreifen, wollte man etwa, wie das unserem eigenen Gefühl naheliegt, die Dankbarkeit als das vorwaltende, ja überhaupt nur als ein mitwirkendes Davon ist in den hierher gehorigen Mythenmärchen vermuten. keine Spur zu finden. Weder die Gestalt des Heilbringers noch der sonstige Inhalt liegt in dieser Richtung. Was jene Güter über die Mittel der taglichen Fristung des Lebens, die der Naturmensch als selbstverständliche hinnimmt, hinaushebt, das ist das Rätsel ihrer Herkunft. Daß die Art der Feuerbereitung, oder daß eine unverständliche Zauberzeremonie irgend einmal erlernt worden sei, das gilt als zweifellos, weil diese Kunste von denen, die sie sich aneignen wollen, immer von neuem mühselig erlernt werden müssen. zweiter Linie, wenngleich wegen der großeren Verbreitung solcher Fahigkeiten seltener, konnen dann auch die Gewinnung der Feldfrüchte, die Verfertigung der Werkzeuge und Waffen in die nämliche Beleuchtung rücken. Nichts anderes als die Verwunderung über den Besitz solcher Güter, deren Erwerbung aus eigener Kraft sich niemand zutraut, ist es also, was hier das Motiv mit sich führt, nach einem Bringer dieser Gaben zu fragen; und damit diese Frage entstehen könne, muß die Vorstellung hinzukommen, die Natur spende jene nicht von selbst, sondern die Art ihrer Erwerbung müsse erlernt sein. Darum fordert die erste Ausübung solcher Künste eine über das menschliche Maß hinausgehende Zauberkraft. So wird der Heilbringer zu einem Zauberwesen, besonders leicht zu einem Tier, weil das Tier in seinem Instinkt so manches ubt, was dem Menschen versagt ist, während überdies die Beziehung auf eine entfernte Vergangenheit zur Einreihung des Heilbringers in die Stammessage mit ihren totemistischen Tierahnen auffordert. Je seltsamer und zauberhafter, und je unpersonlicher infolgedessen die Gestalt des primitiven Kulturbringers ist, um so mehr entzieht sie sich aber solchen Gefuhlen, die, wie die Dankbarkeit, ein personliches Verhaltnis voraussetzen. Ein Wesen, das ganz und ausschließlich Zauberwesen ist, so daß ihm das Wunder nicht erst als eine besondere Fähigkeit neben andern Eigenschaften zur Verfügung steht, ein solches Wesen entbehrt seiner Natur nach der eigenen Personlichkeit. Die Verwunderung, welche die ihm zugeschriebenen Gaben hervorbringen, objektivieren sich in diesem Wesen selbst: es kann außer den Künsten, die es dereinst gelehrt hat, noch alle moglichen wunderbaren Taten vollbringen, darunter namentlich auch scherzhafte, in deren Ausmalung sich die Marchenphantasie mit Vorliebe ergeht. Um so mehr wird aber in diesem Polymorphismus der Erscheinungen sein Bild ein charakterlos wechselndes, wie das zumeist auch in dem wirklichen Gestaltenwechsel, den ihm das Märchen zuschreibt, zum Ausdruck kommt.

Dies wird anders in dem Augenblick, wo ein Sagenheld zum Trager der Heilbringerlegende wird. Mag seine Leistung menschliches Maß noch so weit übertreffen, er trägt doch in seinem ganzen Wesen menschliche Zuge an sich; und ändert sich sein Charakter im Verlauf der Entwicklung, die er in der Sagengeschichte zurucklegt, so geschieht das stetig und in unmittelbarer Ubereinstimmung mit dem Wandel, den das Bild des idealen Helden überhaupt unter dem Einfluß der allgemeinen Sinnesänderung erfahrt. Held der Sage zu dem der Legende wird, so regt sich daher ihm gegenüber das Gefühl der Dankbarkeit für die Güter, die er dauernd errungen hat; und im Hinblick auf die Befreiertaten, die den spater Geborenen nicht mehr zugute kommen, wandelt sich jenes primitive Gefühl der Verwunderung in das der Bewunderung um. Held wird nicht mehr bloß um seiner Taten, sondern zugleich um der Gesinnung willen geschatzt, die sich in seinen Werken ausspricht. Darum ist es für die ethische Wirkung der Legende auf dieser Stufe bedeutsam, daß an jener Art der Verehrung, die aus Dankbarkeit und Bewunderung gemischt ist, nur solche Sagenhelden teilnehmen, die irgendwie die Züge des Heilbringers an sich tragen. So ist in der griechischen Sage Herakles der ideale Held, dem jede Zeit die Zuge leiht, die sie vor andern bewundert, wahrend eine Gestalt wie die des Argonautenführers Jason immer die eines in die Sphäre der Sage erhobenen abenteuernden Märchenhelden bleibt. auch an Prometheus, der in seinen Taten in ein alteres Stadium der Legende zurückreicht, haftet noch jener mehr Verwunderung als Dankbarkeit erweckende Zug des ursprünglichen Heilbringers. Darum die spätere Kunst bei ihm mehr von dem Bilde des leidenden Helden als von dem des feuerbringenden Titanen gefesselt wurde.

Diese Motive verschieben sich nun weiterhin in dem Maße, als der Heilbringer aus dem Helden zum Gott wird. Der Dankbarkeit ist auch noch der Gott zugänglich, die Bewunderung aber wandelt sich ihm gegenuber zur Ehrfurcht um, die, durch den Kultus gesteigert, wesentlich dazu beitragt, den Gott trotz der menschlichen Zuge, die er bewahrt, ins Ubermenschliche zu erheben. Dazu kommt, daß mit dieser Vergottlichung zugleich jene große Umkehrung verbunden ist, vermoge deren die Heilswirkung selbst gleichzeitig in die Vergangenheit und Zukunft verlegt wird. wahrt dabei auch die Legende ihrer Natur nach stets den Charakter einer Erzahlung vergangener Ereignisse, so geschieht dies doch zum geringsten Teil aus dankbarer Erinnerung an die Taten des Heilbringers, sondern vor allem, weil man von ihm künftiges Heil erwartet. Damit tritt der Heilbringer in Verbindung mit den indessen aus noch andern Motiven des Kultus entsprungenen Vergeltungsvorstellungen. Er bewirkt die Belohnung der Frommen, die ihm ihre Verehrung bezeigen, und die Bestrafung der Schuldigen, die ihn mißachten. So wird die Legende zur Kultlegende. bildet insofern einen Schlußpunkt dieser Entwicklung, als sich in ihr Anfang und Ende, die der Vergangenheit zugewandten, ursprünglicheren Motive und die später entstandenen, nach der Zukunft gerichteten vereinigen. Denn der Gott oder Heros der Kultlegende wird ebenso wegen der Taten, die er vollbracht hat, wie um der Wohltaten willen, die man von ihm erwartet, Gegenstand des Kultus; und ein wesentliches Moment des letzteren besteht in der inneren Angleichung dieser beiden Betätigungen, der künftigen und der bereits vollbrachten, wobei die letzteren zugleich eine Gewähr für die Zukunft bieten.

Innerhalb dieser aufsteigenden Entwicklung fehlt es nun aber freilich auf keiner Stufe an jenen Ruckbildungen, deren oben bei den Ausgängen der Heiligenlegende gedacht wurde, und die, sobald nur erst hinter dem erstrebten Heilszweck die Personlichkeit des Heilbringers zurucktritt, allmählich die Legende selbst verschwinden lassen. Der geschichtslose, schließlich nur noch in einem Namen oder einem Bild fixierte Heilbringer ist dann zum Fetisch geworden, an den sich dieselben von Zaubervorstellungen getragenen Wünsche und Hoffnungen knüpfen, wie an die ursprünglichen Fetische, die auf der primitiven Stufe des Kultus unabhängig von einem solchen Hintergrund vorangegangener, aber vergessener Legenden aus den Bedürfnissen des Augenblicks heraus entstanden waren.

### 5. Kosmogonische und theogonische Mythen.

### a. Allgemeine Formen der Kosmogonie.

Es ist eine alte Gewohnheit der Mythographen, die vielfach auch auf die Mythologen übergegangen ist, daß sie ihre Darstellungen der Gotter- und Heldensage eines Volkes mit der Schopfungssage beginnen lassen. So begreiflich dieses Verfahren ist, wenn man die Gesamtheit solcher Mythen als ein zusammengehöriges Ganzes betrachtet, für das ein Früher oder Später nicht existiere oder wenigstens nicht mehr aus der Uberlieferung festgestellt werden konne, so verhängnisvoll wird es für die Auffassung des Mythus, sobald man in dieser Anordnung nach der Reihenfolge der im Mythus erzählten Begebenheiten zugleich ein Bild der chronologischen Entstehung der Mythen selber erblickt. Diese Verwechslung, die aus einer Zeit herstammt, in der man den Mythus in seinen wesentlichsten Bestandteilen noch für wirkliche Geschichte hielt, wird natürlich unhaltbar, sobald einmal der außerhalb jeder historischen Kunde liegende Charakter desselben anerkannt ist. Dann wird es im Gegenteil beinahe zu einer ebenso selbstverständlichen Sache. daß die ausgebildeten Kosmogonien — und um sie allein handelt es sich innerhalb der Mythologien der Kultur- wie der Halbkulturvolker - relativ spate mythologische Gebilde sind. So ist es denn auch eines der merkwürdigsten Zeugnisse für die große Beharrlichkeit von Vorurteilen, deren Daseinsberechtigung längst aufgehört hat, daß die Theologie bis in eine verhaltnismäßig nahe Vergangenheit den mosaischen Schopfungsbericht im Anfang der Genesis für den ältesten oder mindestens für einen der altesten Teile des Pentateuch überhaupt ansah. Heute ist wohl im Gegenteil die Uberzeugung durchgedrungen, daß diese biblische Kosmogonie ein spätes Produkt priesterlicher Abstraktion ist, das höchstens die schematischen Grundlinien älterer kosmogonischer Mythen beibehalten hat.

So bemerkenswert nun aber auch die Ausnahmestellung sein mag, die dieser biblische Bericht durch seine verstandesmäßige. die mythologischen Bilder auf das notdürftigste Maß einschränkende Form und durch seine den sonstigen kosmogonischen Dichtungen der Kulturvolker meist fehlende religiöse Tendenz einnimmt, so stimmen doch die andern Schopfungsmythen mit dem biblischen darin überein, daß die meisten gleichfalls die Spuren eines relativ späten Ursprungs an sich tragen. Daneben ist dann freilich für die Eigenart, in der sich bei den einzelnen Kulturvölkern der kosmogonische Teil ihrer Gottersage entwickelt hat, die Verschiedenheit der Merkmale besonders bezeichnend, in denen sich jeweils die spate Entstehung verrat. Übrigens ergibt sich diese schon daraus, daß bei den eigentlichen Naturvolkern zwar einzelne Elemente eines Schopfungsmythus in den Formen der bei ihnen verbreiteten Himmels- und Kulturmärchen vorkommen, daß aber eine zusammenhangende Kosmogonie ebensowenig existiert, wie der Natur der Sache nach von einer Theogonie die Rede sein kann, wo es Gotter überhaupt noch nicht gibt, oder wo mindestens nur in einem die Grenzen der mythologischen Begriffe verwischenden Sinne Gottervorstellungen angenommen werden können. Wo uns Ausnahmen von dieser Regel des Mangels einer eigentlichen Kosmogonie begegnen, da handelt es sich in Wahrheit entweder um Stämme, auf die Einflüsse benachbarter oder eingewanderter Kulturvölker stattgefunden haben, wie bei den Irokesen und den der mexikanischen Kultursphäre angehorenden amerikanischen Volkern, oder aber um solche, die sich tatsächlich, offenbar ebenfalls unter dem Einflusse vorhistorischer Kulturzusammenhänge, über das Niveau eigentlicher Naturvolker erheben, wie die Polynesier. denjenigen Naturvolkern, denen die Vorbedingung der Ausbildung wirklicher Gottervorstellungen fehlt, an kosmogonischen Elementen aufgezeigt werden kann, das beschränkt sich schließlich auf den Ursprung von Sonne und Mond im Zusammenhang mit den Marchen von der Himmelswanderung, ferner auf die primitiven himmlischen Verschlingungsmotive, auf die in einzelnen Fällen sich findende Vorstellung, der Himmel habe dereinst die Erde beruhrt und sei durch ein Wesen der Vorzeit oder durch einen in die Hohe wachsenden Baum gehoben worden, endlich auf die Entstehung der Menschen aus Erde, aus Steinen oder Bäumen, die Umwandlung von Menschen in Tiere und umgekehrt usw., - Einzelzuge, die zum Teil wohl in den spateren kosmogonischen Mythus ubergegangen sind, die aber fur sich allein doch hochstens Vorbereitungen zu diesem bilden. Als solche kommen hier namentlich die anthropogonischen Mythen in Betracht, die offenbar am frühesten in Formen, die den späteren Schöpfungsmythen verwandt sind, innerhalb dieser vorkosmogonischen Stufe sich ausbilden. An sie schließen sich dann auch jene schon bei einzelnen primitiven Volkern vorkommenden Mythenmarchen von Himmelsbewohnern, sogenannten »kultlosen Gottern« an, die als Vorfahren der Menschen diese samt den Pflanzen und Tieren geschaffen haben sollen, ahnlich wie der Mensch ihnen das Feuer und andere Kulturgüter verdanke<sup>1</sup>). Diese »kultlosen Gotter« der Primitiven sind im Grunde ebenso wenig Gotter, wie die unbestimmten Erzahlungen über ihre schopferische Tatigkeit eigentliche Kosmogonien genannt werden können. Hochstens zeigen sie, daß die Frage, wie die Dinge geworden sind, bereits sich regen kann, ehe aus ihr und andern Elementen eine zusammengesetzte Handlung entsteht, die das Wesen jeder Gottersage und so auch der kosmogonischen Sage ausmacht. Nicht minder ist es bezeichnend, daß die sogenannten Weltschopfer der Primitiven definitiv kultlose Wesen bleiben, während die Trager der eigentlichen Kosmogonien mehr und mehr mit den Kultgottern verschmelzen, so daß zwar auch hier der Schopfungsakt offenbar ursprunglich außerhalb des kultischen Interesses liegt, allmahlich aber, eben weil er zugleich an die im Kultus verehrten Gotter gebunden wird, eine religiose Deutung und so indirekt einen kultischen Wert gewinnen kann.

Bezeichnender als der Mangel einer eigentlichen Kosmogonie bei den primitiven Volkern ist übrigens für den relativ späten Ur-

<sup>1)</sup> Vgl. hierzu die fruheren Abschnitte uber das Tier- und Himmelsmarchen, Bd. 5<sup>2</sup>, S. 155ff, 248ff. Über die »kultlosen Gotter« der Primitiven siehe oben S. 50ff.

sprung dieser Gottersagen der Inhalt selbst, wie ihn, im einzelnen zum Teil sehr abweichend gestaltet, aber im ganzen wieder auf nahe ubereinstimmende mythologische Grundanschauungen zurückführend, die Schopfungssagen der Kulturvolker der Alten Welt uns bieten. Uberblickt man diese Kosmogonien im Zusammenhang, so fallt auch hier in die Augen, was schon oben von der Gottersage überhaupt gesagt wurde: die nach der historischen Tradition und den weit zuruckgehenden Anfängen ihrer Kultur ältesten Volker sind keineswegs in der Ausgestaltung ihrer Mythen die ältesten, sondern sie reprasentieren im Gegenteil verhaltnismäßig spate Ent-Gerade die kosmogonischen Mythen lassen sich wicklungsstufen. so, wenn wir sie nach den in ihnen selbst hervortretenden psychologischen Motiven, ohne Rucksicht auf das Alter der Kulturumgebung und der außeren geschichtlichen Verhaltnisse, in eine gewisse Entwicklungsfolge zu bringen suchen, deutlich in drei Gruppen scheiden, wobei freilich beachtet werden muß, daß hier um so weniger feste Grenzen zu ziehen sind, als die Hauptmotive, die zumeist diese Scheidung bedingen, eigentlich samtlich von Anfang an vorhanden sind und nur jeweils in verschiedener Stärke gegenemander wirken. Die erste dieser Gruppen konnen wir als die der rein mythologischen, die zweite als die der philosophisch-mythologischen, endlich die dritte als die der religiosen Kosmogonien bezeichnen. Was allen diesen Formen, besonders aber den beiden ersten gemeinsam ist, und was sie von den vereinzelten Naturmythen unterscheidet, die das Material bilden, aus dem sich die Schopfungsmythen aufbauen, das ist der starke Anteil der Dichtung, die sich ebenso in der phantastischen Ausgestaltung der einzelnen Vorstellungen wie in der Komposition des Ganzen betatigt, das sich eben infolge dieser dichterischen Verarbeitung eines Komplexes von Naturmythen als eine planmaßige und einheitliche Urgeschichte der Welt und der Gotter darstellt.

### b. Rein mythologische Schopfungsmythen.

Deutlich tritt uns dieser Charakter vor allem bei der ersten der oben unterschiedenen Gruppen, bei den rein mythologischen Kosmogonien entgegen. Sie alle bieten poetische Schilderungen der Entstehung des Kosmos aus einem ungeformten und ungeordneten Chaos, Schilderungen, deren einzelne Bilder teils unmittelbar den Einzelmythen der vorangegangenen, vorkosmogonischen Stufe entnommen, teils wohl aus Umgestaltungen derselben entsprungen sind, die dem Motiv ihrer Verbindung und Ergänzung Dieses Motiv liegt nun aber selbst schon auf der entstammen. Grenze zwischen Naturmythus und Naturphilosophie. Frage nach dem Wie und Warum der Weltordnung, um die sich die Schopfungssage von Anfang an dreht, weiß in der Tat der primitivere Mythus noch nichts, mögen auch in den Einzelmythen, die in der mythologischen Apperzeption gewisser Naturerscheinungen ihre Quelle haben, immerhin schon Elemente gegeben sein, die man im Hinblick auf ein solches kosmogonisches Weltbild als eine naive, der mythenbildenden Phantasie von selbst sich darbietende Losung des kosmogonischen Problems betrachten könnte. Doch in dem umfassenden Sinne, in dem es die Schopfungssage beantwortet, kann dieses Problem, wenn auch seine Lösungen hier noch ganz auf dem Wege der Mythenbildung erfolgen, nicht ohne die Mitwirkung des reflektierenden Denkens entstehen, und dieses Denken zwingt daher von Anfang an zu dichterischer Erfindung, die die vorhandenen vorkosmogonischen Mythenstoffe dem neuen Zweck dienstbar macht. Darum gewinnen schon diese rein mythisch-poetischen Kosmogonien in ihrem ganzen Aufbau den Charakter einer aus Mythus und Dichtung zusammengewebten Geschichte, in der sich zugleich von frühe an, aus dem Einheitstrieb dieser mythologischen Systeme geboren, philosophische Ideen hervordrängen, die, zuerst selbst noch in ein mythologisches Gewand gehüllt, da und dort bereits nach begrifflicher Gestaltung ringen. So entstehen Schopfungssagen, wie sie uns in dem babylonischen Epos Enuma elisch, in der Hesiodischen Kosmogonie, in den Liedern der älteren Edda, der Völuspa und Gylfaginning, oder in einer noch etwas mehr auf der Stufe der Einzelmythen verbliebenen Form in den kosmogonischen Mythen der Polynesier erhalten geblieben sind. Jede dieser Mythendichtungen trägt die deutlichen Spuren des Natur- und Kulturmediums an sich, in dem sie entstanden ist; und doch ziehen sich gewisse Züge der Verwandtschaft, die offenbar dem kosmogonischen Thema als solchem

eigen sind, durch alle hindurch. Dahin gehoren in erster Linie die Vorstellungen der Urfinsternis und des Chaos, woran dann die weitere geknüpft ist, daß mit dem Hervortreten des Lichts auch die Ordnung ienes Chaos beginne. So erscheint schon in der offenbar am meisten ausgebildeten unter den zahlreichen, im allgemeinen der vorkosmogonischen Stufe noch relativ naheliegenden polynesischen Schopfungssagen als Anfang dieses großen Werdeprozesses die Scheidung von Himmel und Erde und die damit gleichzeitige Entstehung des Lichts, die jedoch hier wie anderwärts keineswegs mit der Entstehung der Gestirne in direkte Beziehung gebracht ist. Himmel und Erde werden in diesem Mythus als das in liebender Umarmung begriffene Urelternpaar, Rangi und Papa, geschildert, eine Vorstellung, die ja auch in der Hesiodischen Theogonie (127) und, freilich ganzlich gelöst von jenem Bild des Urelternpaares, in dem »über den Wassern schwebenden« Geist Gottes der Genesis leise noch anklingt. Vergeblich suchen die Sohne jenes Paares, die bereits von Anfang an als Schutzgötter der verschiedenen Lebensgebiete und als die direkten Nachfolger der alten vorkosmogonischen Kulturheroen gelten, die Eltern zu trennen. Endlich gelingt es dem stärksten unter ihnen, Tane, dem Gott der Wälder, als er sich - eine unverkennbare Erinnerung an die Gestalt des Baumes und an den Mythus von dem Himmel und Erde trennenden und vereinigenden Weltbaum — auf den Kopf stellt, um seine Füße gegen den Himmel zu stemmen. Da wird es Licht auf Erden. Doch der eine der Söhne, der Gott der Winde, ist unzufrieden mit der Trennung der Ureltern. Er wütet mit seinen Wolken- und Sturmdamonen gegen Tane und gegen Tangaroa, den Gott des Ozeans und der Seetiere<sup>1</sup>).

Damit ist ein weiteres Motiv in den Schöpfungsmythus eingetreten, das in den meisten Kosmogonien eine entscheidende Bedeutung gewinnt: das Motiv des Gotterkampfes. Dieser Kampf dauert nach der Anschauung der Polynesier in seinen Nachwirkungen immer noch fort: in der Bedrohung des Menschen und seiner aus dem Holz der Wälder gezimmerten Kanoes durch den Gott der Meerfahrt, wie in der Jagd des Menschen auf die Seetiere. Unter

G. Grey, Polynesian Mythology<sup>2</sup>, 1885, p. 1ff. Dittmer, Te Tohunga,
 14ff.

den Gottern aber haben sich vor allen zwei zu Vollendern der Schopfung erhoben: Tangaroa und Maui, die beiden Götter, welche die für das Leben des Ozeaniers wichtigsten Elemente, das Meer und die Sonne, zu ihren Trägern haben. In den verschiedenen Regionen dieser Inselwelt ist es bald die eine bald die andere dieser Göttergestalten, die im Vordergrund steht, und an die dann andere von der obigen oft weit abweichende Sagen von ihrer Beteiligung an dem Schopfungswerk geknupft sind. Hier ist es namentlich die dem Inselbewohner naheliegende Vorstellung, aus der im Anfang alles bedeckenden Meerflut sei dereinst das Land durch den Gott an der Angel emporgezogen worden, was in den verschiedenen Gebieten bald auf Tangaroa bald auf Maui bezogen wird1). Zuweilen wird dann dieser uber den Wassern schwebende Weltschopfer auch infolge der naheliegenden Assoziation mit dem Lichtreich als Vogel gedacht, und das feste Land wird in Weiterführung der so angeregten Vorstellungsreihe als das von diesem Urvogel gelegte Ei geschildert. Das sind Beziehungen, denen, neben der Kugelgestalt des Himmels, die Idee vom »Weltei« ihren Ursprung verdankt, wie sie uns an vielen Orten, unter andern auch noch in der orphischen Kosmogonie begegnet. Sie scheint übrigens im ganzen relativ späten Ursprungs zu sein, wie dies ja auch die Verwicklung der Assoziationen begreiflich macht, die ihr zugrunde liegen. Wenn übrigens Vorstellungen dieser Art neben jenen den Hesiodischen Gottergenealogien verwandten Mythen vom Urelternpaar und seinen Sohnen in die polynesische Schopfungssage hereinragen, so hängt diese Vielgestaltigkeit sichtlich zugleich mit der ungeheuren Ausdehnung dieses Inselgebiets zusammen. Sie ist wohl auch die Ursache, daß hier in großer Zahl noch primitivere, dem vorkosmogonischen Stadium angehörige Mythenstoffe, die nur verhältnismäßig lose mit der Schopfungssage verwebt sind, in diese eingehen. Dahin gehören namentlich Himmelsmärchen mit den uns bekannten

¹) Vgl. die Ubersicht von Gerland in Waitz' Anthropologie der Naturvolker, VI, S. 230ff., dazu Bastian, Inselgruppen in Ozeanien, 1883, S. 42ff. (Samoanische Sage), und dessen Heilige Sage der Polynesier, 1881 (Tahiti und Neuseeland), S. 17ff. Die vielfach in Ozeanien mit der Kosmogonie verwebten Sagen über Totenreich und Seelenweg lassen wir hier als einem andern Gebiet zugehörig beiseite.

Motiven des Aufstiegs zum Himmel und des Herabstiegs zur Erde, die Verschlingungs- und Truhenmärchen in ihren astralen Formen (Bd. 5<sup>2</sup>, S. 259f.). Besonders ist aber Maui, der Hauptgott Neuseelands, Hawaiis und anderer Inseln, der Held einer Fülle einzelner Legenden, die ihn als Kulturbringer und Wohltater der Menschen feiern. Das alles sind Reste alter Himmels- und Kulturmärchen, die nur äußerlich mit der kosmogonischen Sage in Verbindung gebracht scheinen, und in denen sich der Gott bald in ein dämonisches Zauberwesen bald in einen sterblichen Helden verwandelt. So trägt er auf der einen Seite ebenso in den Idolen, die ihn darstellen, wie in einzelnen Elementen des Mythus die deutlichen Züge eines Sonnengottes an sich. Anderseits ist er, wechselnd zwischen Vogel- und Menschengestalt, der zauberhafte Held der - eine Verbindung vielleicht von astralem und vulkanischem Feuermythus - das Feuer raubt, das seine eigene Ahnfrau in finsterer Erdtiefe hütet, und der endlich selbst seinen Tod findet, indem er als Vogel in das Herz der schlafenden Göttin der Finsternis eindringt, um den Menschen Unsterblichkeit zu erringen, dabei aber von der erwachenden Gottin erwürgt wird, - wieder ein Bild, das zwischen einem Sonnenuntergangsmythus und der Tat eines Kulturheros mitten innesteht, wie denn Maui selbst bald als der Sohn des gottlichen Urelternpaares, bald als Dorfkind von Hawaii in der Sage gefeiert wird<sup>1</sup>). So gibt es denn auch neben diesen Naturmythen Erzahlungen, in denen die Gestalten dieser in überaus wechselnden Farben spielenden polynesischen Kosmogonie ganz jenen Gestalten der Mythenmarchen gleichen, die, wie Jelch der Rabe oder der große Hase der Algonkin, halb Zauberwesen halb Kulturheroen sind, die außerhalb eines jeden Zusammenhangs mit dem Gedanken der Weltschopfung stehen.

Nichtsdestoweniger ist es im Hinblick auf den späten Usprung der eigentlichen kosmogonischen Mythen nicht denkbar, daß diese Helden des Mythenmärchens erst aus den großen Naturgottern der Schöpfungssage entstanden seien. Vielmehr gilt das Umgekehrte: in die Schopfungssage haben sich die Gestalten des primitiveren

<sup>1)</sup> Weitere Himmelsmärchen von sichtlich vorkosmogonischem Typus vgl. noch bei Grey, Polynesian Mythology, p. 42ff. Dittmer, Te Tohunga, S. 73ff., und oben S. 303f.

Mythenmärchens hineingerettet, aber sie haben unter der Wirkung des gewaltigen Stoffs erhabenere Formen angenommen, innerhalb deren freilich Überlebnisse aus jenen früheren Stadien nicht fehlen. Eben darum sind auch die an sich dem Inhalt der späteren Schopfungssage näher verwandten Himmels- und Kulturmärchen vor andern von jener assimiliert worden; doch haben neben ihnen gelegentlich noch weitere, ihrem Thema ferner liegende Mythenstoffe Aufnahme gefunden. Gerade da, wo diese kosmogonische Mythenform so deutlich noch die älteren Spuren erkennen läßt, wie dies bei den polynesischen Kosmogonien teils der allgemeine Zustand der Kultur, teils die große durch die insulare Verbreitung bedingte Zersplitterung der Mythenbildungen mit sich bringt, fallt dies besonders deutlich in die Augen. Um so bemerkenswerter ist es und um so bezeichnender für den philosophischen Trieb, der sich schon in dieser grotesken Phantastik der rein mythologischen Kosmogonien zu regen beginnt, daß bereits in einzelnen Varianten der Schopfungssage die Gotter oder Damonen, die sich an der Weltbildung beteiligen, teils als Naturmächte, teils als mehr oder minder abstrakte oder geistige Potenzen erscheinen. Dabei findet dann meist zugleich in der an und für sich schon zu einer gewissen Stufenordnung herausfordernden Reihenfolge ein Ubergang von den allgemeinsten, ganz unvorstellbaren oder zwischen Vorstellung und Begriff unsicher schwankenden Prinzipien der Dinge zu den konkreteren, in einzelnen Naturgottern verkorperten Wesen statt. Hier ist vor allem die spekulative Phantasie der Maori, dieses begabtesten Stammes der polynesischen Rasse, der Grenze der philosophisch-mythologischen Mythenbildung nahe gekommen. Besonders bemerkt man dies an den spateren Umgestaltungen des oben berichteten Mythus vom Urelternpaar, die, wenn auch wahrscheinlich zunächst Erzeugnisse einzelner, doch zu sehr im Geiste der allgemeinen Tradition gehalten sind, als daß man sie etwa für importiertes Gut halten konnte<sup>1</sup>). Da wird in einer dieser Versionen die gottliche Urkraft oder, wie Taylor übersetzt, der Gedanke das Erste, die allen Raum erfüllende Dunkelheit das Zweite genannt, woraus zuerst die Nacht, dann das Licht, endlich Himmel und Erde geboren werden, worauf

<sup>1)</sup> Dittmer, Te Tohunga, S. 13f.

dann die Geburt der Gotter folgte, unter denen nun in ziemlich bunter Mischung neben den allgemein verbreiteten Naturgottern der Winde, des Meeres, der Wälder auch ein Gott des Guten und der heiligen Sprüche, ein Erschaffer der Nahrung und der Kunst des Kochens und andere mehr auftreten — ein deutliches Zeichen, wie sich hier Überlebnisse alter Kulturmärchen mit begrifflichen Abstraktionen verschwistern. Ähnliche Erscheinungen kehren zum Teil in weit abweichenden, zunächst wohl überall der individuellen Erfindung eines einzelnen Insulaners entsprungenen Formen mannigfach wieder. In dieser charakteristischen Verbindung primitiver Märchenelemente mit spekulativen Abstraktionen verraten sich aber deutlich neben der Verschmelzung der kosmogonischen Wesen mit Kultgöttern allgemeinere Motive von übereinstimmender Art<sup>1</sup>).

Die gleiche Verbindung primitiver Märchenzüge mit Vorstellungen, in denen sich bereits ein Streben nach philosophischer Begriffsbildung kundgibt, kehrt innerhalb der rein mythologischen Form der Schöpfungssage überall wieder. Man begegnet ihr, die man, weil ihre Elemente halb dem beginnenden und halb dem seinem Untergang zuneigenden Mythus anzugehören scheinen, beinahe eine Verbindung von Gegensätzen nennen konnte, ebenso in der babylonischen und griechischen wie in der polynesischen Kosmogonie und Theogonie. Höchstens daß die letztere diese Zu-

<sup>1)</sup> Als einer merkwürdigen, ebenfalls in den südpazifischen Gebieten vorkommenden halb mythologischen, halb spekulativen Dichtung sei hier noch der Vorstellung der Welt als einer Kokosnuß gedacht, deren Mittelpunkt die unsichtbare, rein geistige »Wurzel aller Dinge« ist, und in deren Innerem eine Frau lebt, die Stucke aus ihrem eigenen Korper beißt, aus denen dann die Gotter hervorgehen (W. W. Gill, Myths and Songs from the South Pacific, 1876, p. 1ff.). Das Bild erinnert an den Riesen Ymir der nordgermanischen Sage, aus dessen Korperteilen die Dinge geschaffen werden. Im ubrigen ist es eine analoge Parallele zu dem in Polynesien und auch sonst verbreiteten Bilde vom Weltei, wie die mythologische Dichtung der Inder und Ägypter dem Ei gelegentlich die Lotosknospe substituiert hat (Brugsch, Religion und Mythologie der alten Agypter, 1891, S. 103ff.). Alle diese Bilder tragen, gegenuber den gewöhnlichen Vorstellungen vom Chaos und vom Kampf der Gotter, das Geprage eines relativ jungen Ursprungs an sich. Offenbar ist dabei jedesmal eine doppelte Assoziation, namlich einerseits die der außeren Form jener Gebilde mit der Weltkugel und anderseits die mit dem Ursprung des Lebens aus dem Ei oder der Knospe, wirksam gewesen.

sammensetzung infolge des stärkeren Überwucherns der primitiven Märchenmotive noch etwas deutlicher erkennen läßt. Lichte besehen sind die Kosmogonien Hesiods und selbst die des Pherekydes, obgleich besonders die letztere bereits stark mit spekulativen Motiven vermengt ist, nicht wesentlich anders geartet. Dabei mag ja allerdings das wechselnde Übergewicht der einen oder andern Elemente zum Teil auf der Komposition des Ganzen aus verschiedenen Textfragmenten von abweichendem Charakter beruhen. Für die allgemeine Natur dieser Mythengattung bleibt es im Grunde gleichgültig, ob solche divergierende Motive von Anfang an verbunden sind, oder ob sie spater sich mischen. Die in der historischen Heldensage bis auf wenige typische Formen in den Hintergrund gedrangten Ungeheuer leben daher besonders in der hesiodischen Kosmogonie in einer Uppigkeit der Formen wieder auf, wie sie zuvor nur dem phantastischen Zaubermarchen angehorte, das hier durch die Steigerung ins Gewaltige und Damonische noch überboten wird. So wird der im Mythenmärchen als Einzelgestalt verbreitete Typus des einaugigen Ungeheuers zu einer Dreiheit furchtbarer Gesellen. Die mehrkopfigen und mehrarmigen Unholde des Märchens werden zu hundertarmigen Riesen mit fünfzig Kopfen (Hes. Theog. 139ff.). Ebenso hat aber das liebliche Bild der dem Meerschaum entsprossenen Aphrodite sein Vorbild in der Quellnymphe des Marchens (190ff.). Vollends in Kronos, der, durch die List der Göttermutter Rhea getäuscht, den in eine Windel gewickelten Stein statt des Zeuskindes verschlingt, kehrt das weitverbreitete Marchenmotiv von dem menschenfressenden Ungeheuer wieder, das unschadlich gemacht wird, indem man es Steine statt Menschen verschlingen laßt (485; vgl. oben Bd. 52, S. 294f.).

Neben diesen wenig verändert aus dem Mythenmärchen in die Kosmogonie aufgenommenen Zügen begegnen uns aber andere, bei denen umgekehrt die so mannigfacher Verwandlung fahigen Damonengestalten in Verkörperungen allgemeiner Begriffe und geistiger Eigenschaften übergehen, aus denen die anschauliche mythische Vorstellung verschwunden ist. So, wenn in einem freilich auch sonst sich etwas fremdartig ausnehmenden Stück die Nacht neben den dunklen Schicksalsmächten der Tyche, der Keren und Moiren den

Tod, den Schlaf, die Traume, das Alter gebiert (Hes. Theog. 211ff.); oder wenn unter den Titanen, die sich sogleich bei Beginn des Gotterkampfes der Seite des Zeus zuwenden, des Zelos, der Nike. des Kratos und der Bia gedacht wird (383ff.). Hier bietet eben das Gebiet der Damonenvorstellungen, wie es Titanen und Gotter ineinander ubergehen läßt, so auch einen weiten Spielraum fur die Vereinigung von Gestalten des frühesten Naturmythus mit den unheimlichen Schicksalsmachten und den ratselhaften Regungen der eigenen Seele. Damon ist ebensowohl das im Sturm daherbrausende oder in finsterer Felskluft hausende Ungeheuer wie der Schlaf und der Traum, die unerwartete Wendung des Glücks wie die Pein des Gewissens und die wild aufflammende Leidenschaft. Für die Vereinigung dieser Extreme des Dämonenbegriffs bietet vor allem die Kosmogonie den geeigneten Boden. Deshalb erscheint sie gegenüber der historischen Heldensage ebenso als ein Ruckfall in die Regionen des primitiven Mythenmarchens, wie sie in der allmählichen Ausbildung des Gedankens einer allgemeinen Weltordnung einen Fortschritt uber jene bedeutet. Mag es daher teilweise berechtigt sein, diesen Kontrast der abgeklärten homerischen Gotterwelt mit der auf einen niedrigeren Märchenton gestimmten hesiodischen Theogonie zu Kultur- und Stammesunterschieden in Beziehung zu bringen, der tiefere Grund liegt wohl in dem Thema der Kosmogonie selbst, das, weil es mit dem menschlich gedachten Helden nicht ausreicht, die Wundergestalten des Mythenmärchens zu Hilfe nimmt. Wie hier das alle Wechselfalle des Heldenlebens weit ubersteigende Wunder der Schopfung die kosmogonische Dichtung zum Zaubermarchen zurückdrangt, so treibt sie aber anderseits das Bedurfnis, in der unendlichen Mannigfaltigkeit der gewordenen Dinge Ordnung zu schaffen, nach aufwarts, zu ordnenden Begriffen, die zunachst das Gebiet der Damonenvorstellungen noch nicht uberschreiten, in denen sich jedoch eine strengere Begriffsbildung bereits vorbereitet.

Ähnlich begegnen wir in dem babylonischen Schopfungsepos, trotz der weit abweichenden Kulturbedingungen, die sich in ihm spiegeln, dieser Mischung der Gegensätze. So erscheint die die Eigenschaften der Gottermutter und des urweltlichen Ungeheuers

in sich vereinigende Tihamat als ein Fabelwesen, in dessen Begleitern: der wütenden Schlange, der giftgeschwollenen Natter, dem tollen Hund, dem Skorpion- und dem Fischmenschen, sich die aus dem Mythenmärchen bekannten Schrecken wiederholen (Taf. II). Vollends ist es eine echte, nicht einmal die üblichen Märchendimensionen überschreitende Zauberprobe, wenn Marduk, um zu beweisen, daß er der rechte Held im Streit gegen die wütende Rotte sei, vor den Augen der andern Gotter ein Kleid durch ein Zauberwort zuerst vernichtet und dann wieder entstehen läßt (Taf. IV). Aber sobald er nun nach Vollendung des großen Kampfes zur Begründung der neuen Weltordnung übergeht, gewinnt die Dichtung einen von solchem Zauberspuk des Märchens weit abliegenden Inhalt. Da ist er nicht mehr bloß der in den rohesten Scheidungen von Himmel und Erde, von Land und Meer sich betatigende Weltordner der primitiveren Kosmogonien, sondern der Gott, der nach festen Zahl- und Zeitgesetzen die Gestirne verteilt und ihren Lauf regelt, der die Sternbilder der zwolf Monate am Himmel errichtet, die Tage des Jahres bezeichnet und den Mond zum Messer der Zeit macht (Taf. V). In diesem großen Bild einer gesetzmäßigen Weltordnung, die den Göttern selbst in den sie repräsentierenden Sternbildern ihre Standorte anweist, nähert sich diese Schopfungssage der Grenze, wo der Mythus zur symbolischen Einkleidung eines wissenschaftlichen Weltbildes wird. Von ihr unterscheidet er sich freilich immer noch dadurch, daß er in der babylonischen Kosmogonie diese Grenze nicht überschritten hat1). Um so greller erscheint in dieser Sage der Kontrast zwischen jenen beiden von frühe an dem kosmogonischen Mythus eigenen Bestandteilen: zwischen den marchenhaften Elementen, die noch ganz der Region des Zaubermärchens angehoren, und den spekulativen Zugen, die schon nahe an die philosophischen Mythen heranreichen, wie wir sie etwa aus dem Platonischen Timäos kennen. Auch hier werden wir aber diese Mischung scheinbar heterogener Elemente zugleich als ein Zeugnis für die relativ späte Entstehung der kosmogonischen Dichtungen über-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Übersetzungen des babylonischen Schopfungsepos vgl. bei P. Jensen, Die Kosmologie der Babylonier, 1890, S. 261 ff. und H. Gunkel, Schopfung und Chaos, 1895, S. 401 ff.

haupt ansehen müssen. Denn mag das astrologische Weltbild der Babylonier, das jene Kosmogonie einschließt, noch so alt sein, es setzt unter allen Umstanden eine wahrscheinlich schon Jahrhunderte hindurch geübte planmäßige Beobachtung des gestirnten Himmels voraus. Ist also auch dieses Weltbild, an den analogen Mythen der jüngeren Kulturvolker gemessen, uralt, es rückt die Kultur, auf der es ruht, nur in eine um so entlegenere Vergangenheit.

#### c. Mythologisch-philosophische Schöpfungssagen.

Ein augenfälliges Zeugnis hierfür bietet nun auch jene zweite Gruppe kosmogonischer Sagen, die oben als die philosophisch-mythologischen bezeichnet wurde. Zu ihnen gehoren vornehmlich die Schopfungssagen der Inder und der Iranier. Hier ist, soweit sich die Mythenentwicklung übersehen läßt, der kosmogonische Teil der Göttersage überhaupt nicht als selbständiger Mythus entstanden, sondern er hat sich aus dem religiosen Hymnus entwickelt. Dabei tragen aber gerade die ältesten Lieder sowohl des Rigveda wie des Avesta einen in hohem Grade spekulativen Charakter an sich, und dieser betätigt sich wieder vornehmlich in jenen Hymnen, die sich auf die letzten Fragen des Seins beziehen, und in denen der Hymnendichter sichtlich nach einem letzten Einheitsgedanken ringt, der die Mannigfaltigkeit der Dinge noch ungeschieden enthalten und dem sie darum unaufhörlich wieder zustreben soll. Daß solche Hymnen, wie der berühmte 129. des X. Buches des Rigveda oder die Gathas des Zarathustra, weder mythische Kosmogonien noch überhaupt eigentliche Mythen sind, bringt schon ihr Charakter als religiose Preislieder mit sich. Ebenso erklaren sich daraus die Züge priesterlicher Spekulation, die sie an sich tragen, und durch die sie ohne weiteres zu personlichen Werken individueller Dichter gestempelt werden. Daß hinter dem philosophischen Einheitsgedanken, der sich in diesen ältesten Religionsurkunden der Inder und Iranier spiegelt, die Götter selbst zurücktreten, gibt ihnen einen abstrakt religiösen Zug, wahrend das Mythische, das sie doch nicht ganz abstreifen können, ihnen den Charakter kosmogonischer Dichtungen verleiht. Was zurückbleibt, wenn die

Götter zu philosophischen Abstraktionen werden, das ist eben, wie sich hier und in aller späteren Philosophie offenbart, das All-Eine, das von gottlicher Kraft erfullte Universum selbst oder eine nicht mehr als Personlichkeit, sondern nur noch als damonisches Urwesen zu denkende Gottheit, die jenes gestaltet. So ziehen denn in diesen ältesten Dokumenten indischer und iranischer Kosmogonie die mythischen Vorstellungen fast wie Schatten an uns voruber, und wo sich die Idee einer Vielheit gottlicher Wesen regt, da stehen solche zwischen ethischen Begriffen und mythischen Wesen mitten inne<sup>1</sup>). Doch schon in den jungeren Hymnen des Rigveda (z. B. X 190, X 72) macht sich das Streben geltend, diesen Gedanken des All-Einen mit dem der Vielheit der Volksgotter in Beziehung zu bringen und so eine mythologisch-phantastische Kosmogonie zu gestalten, in die uberdies als Nebenmotive gelegentlich auch die Marchenvorstellungen vom Welter und von der Lotosknospe als dem Ursprung der Dinge hereinreichen. Noch bunter und farbenreicher wird aber das Bild der Schopfung in der spateren Sagenuberlieferung der Parsen, wie sie in der Sammlung des Bundehesh und in den Schriften der zahlreichen persischen Sekten erhalten ist und in weitem Umfang auch die Mythen- und Marchentradition der christlichen und muhamedanischen Volker der Alten Welt beeinflußt hat2). Was dem persischen Schopfungsmythus diese Neigung zu einer üppigen Wucherung der mythologischen Elemente und, damit zusammenhangend, die Tendenz zur Verbreitung über weite Gebiete von Anfang an mitgegeben hat, das ist wohl vornehmlich jener Dualismus eines guten und bosen Weltprinzips, der in dem Widerstreit der menschlichen Leidenschaften seine

<sup>1)</sup> L. Scherman, Philosophische Hymnen aus der Rig- und Atharva-Veda-Samhtå, 1887, S. 1ff. Max Muller, Essays, I, 1879, S. 77. Martin Haug, Die funf Gathas oder Sammlungen von Liedern und Spruchen Zarathustras, 1858—60. Abb. zur Kunde des Morgenlandes Bd. 1. F. von Spiegel, Eranische Altertumskunde, I. 1871.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. die Übersicht uber diese einander verwandten Entwicklungen der indischen und iranischen Sage bei F. Lukas, Die Grundbegriffe der Kosmogonien der alten Volker, 1893, S. 65ff, 100ff. Beispiele von Marchen, die, uber Asien und Europa zerstreut, zum Teil auf iranische und indische Quellen zuruckgehen, gibt in großer Zahl die Sammlung von O. Dahnhardt, Natursagen, I, 1907, S. 7ff.

fortan wirksame Grundlage findet und durch das fast alle Kosmogonien beherrschende Motiv des Gotterkampfes wahlverwandt angezogen wird. Dieses Motiv mag bisweilen zurückgedrängt werden, wie in den ältesten Liedern des Avesta, wo der Kampf des bosen Prinzips, verkorpert in Angramainvu, gegen das gute, als Weltschopfer gedachte Urwesen Ahuramazda zu einem dem Weltanfang erst nachfolgenden und bloß vorubergehenden Ereignis herabgedrückt ist1). Der Kampf selbst liegt so sehr in der Natur der kosmogonischen Vorstellungen, und dieses Kampfmotiv führt in der poetischmythologischen Weiterbildung derselben so unvermeidlich zu einer Vervielfaltigung der einander widerstreitenden Wesen, daß es hier der Anlehnung an die verbreiteten Damonenvorstellungen kaum bedurft hatte, um jenem Grundgedanken des ethischen Dualismus eine Fulle überall bereitliegender mythischer Elemente zuzuführen. Eben darum gewinnt man aber auch gerade bei der ıranischen wie der indischen Kosmogonie den Eindruck, daß wir in den uns zuganglichen Anfangen dieser Spekulation nicht die Anfange des Mythus überhaupt sehen durfen. Eine Hymnendichtung wie die der altesten Rigveda- und Avestalieder und eine priesterliche Gestalt wie die des Sangers der Gathas des Zarathustra, sie sind ebensowenig als Anfange religioser Kosmogonie moglich, wie die Ordnung der Welt nach den Sternbildern des Tierkreises und dem Verhältnis von Sonne und Mond in ihrer jährlichen Bewegung früher sein konnen als Mythus und Religion. Die Schatten eines dieser Spekulation vorausgehenden Mythus erblickt man in der Tat noch deutlich genug im Hintergrund dieser alten philosophischen Hymnen. Sie stehen allem Anscheine nach im Wendepunkt zweier Entwicklungen; und wenn die spatere Hymnendichtung und Mythenbildung der mythologischen Phantasie die Zügel freier schießen ließ, so brauchte sie nur in den Schatz uralter Mythenmarchen und allverbreiteten Damonenglaubens zu greifen, um jene Mythen neu zu beleben oder neue zu schaffen, an denen nun freilich die Läuterung, die das religiose Denken unter dem Einfluß eines fuhrenden Priesterstandes erfahren hatte, zu erkennen ist.

<sup>1)</sup> Spiegel, Avesta, I (Vendidad), 1852, S. 61ff

### d. Religiöse Schopfungssagen.

In der Tat ist es dieser letzte Eindruck, den wir auch bei der dritten Form kosmogonischer Dichtung empfangen, wie sie sich unter einem Zusammenfluß außergewöhnlicher Kulturbedingungen in der biblischen Genesis entwickelt hat: bei der religiosen. biblische Schöpfungssage hat die ganze mythologische Ausstattung sonstiger Kosmogonien bis auf die unentbehrlichen, ohne die ein vorstellbares Bild der Weltschopfung überhaupt nicht entstehen könnte, abgestreift. Aber sie hat auch auf das spekulative Bemühen verzichtet, in die Tiefe des Weltproblems begrifflich einzudringen. Das ist es, was der Kosmogonie der Genesis ihren wohl einzigartigen Charakter gibt. Ihr fehlt jede Spur von Philosophie, und von Mythologie hat sie genau das Unentbehrliche beibehalten, nicht mehr. Auf eine Entlehnung aus irgend einer andern Kosmogonie wurde man darum aus diesem Schopfungsbericht des Priesterkodex nicht schließen können. Er enthält lediglich, was die verbreitetste Form der Schöpfungssage überall enthält: das Chaos und seine Scheidung. Selbst der Gotterkampf ist getilgt, da der Stammesgott keine andern Götter neben sich duldet. Wenn man, zweifellos mit Recht, annimmt, der babylonische Schopfungsmythus sei den Israeliten nicht unbekannt gewesen, so schließt man das bekanntlich aus andern biblischen Stellen: aus diesem ersten Kapitel der Genesis wurde man es kaum schließen konnen. Um so mehr gibt sich auch diese religiose Kosmogonie als das spate Produkt priesterlicher Abstraktion zu erkennen, das mit den ursprünglichen Motiven kosmogonischer Mythenbildung wenig mehr gemein hat. Denn diese Sage will nicht darüber Rechenschaft geben, wie die Welt geworden ist, sondern sie will das fromme Gemüt daran mahnen, daß es alles als gut erkenne, was Gott geordnet hat, und daß es heilig halte, was von Gott geheiligt ist. Doch so sehr dieser Schöpfungsbericht darin wieder mehr den Charakter eines religiosen Hymnus als den einer eigentlichen Kosmogonie hat, so beweisen doch zahlreiche ältere Zeugnisse, in denen der Sieg Jahwes über die Ungeheuer der Tiefe, über Leviathan und Behemoth, über Rahab und seine Helfer und über den Drachen des Meeres poetisch verherrlicht wird, daß auch hier dieser mit allen Merkmalen einer abstrakten religiosen

Spekulation ausgestatteten Lobpreisung des Gottes in seiner Schöpfung andere echt mythologische Sagen vorausgegangen sind und wahrscheinlich lange noch neben jenem priesterlichen Schöpfungsbericht in der Volksuberlieferung fortlebten. Auch verraten manche dieser Trümmer älterer kosmogonischer Sagen eine unverkennbare Verwandtschaft mit dem babylonischen Schopfungsmythus<sup>1</sup>). Daß ubrigens außerdem der Gegensatz eines guten und bosen Prinzips, wie ihn der iranische Mythus zu einem religiosen Dualismus ausgebildet, in die israelitische Sagenüberlieferung hineinreicht, das erhellt aus dem auf den Schopfungshymnus in der Genesis unmittelbar folgenden Mythus von Paradies und Sündenfall.

#### e. Allgemeine Grundlagen der Kosmogonien.

So bleiben, wenn wir von den mehr der spielenden Vergleichung als dem ernsthaften Mythus angehorenden Bildern der Welt als Kokosnuß, als Lotosknospe oder als Weltei absehen, das Chaos und der Damonen- und Gotterkampf die beiden regelmäßigen Bestandteile der kosmogonischen Sage. Unter ihnen ist das Chaos wieder in seiner Bedeutung der unveränderlichste. Das ihm überall zukommende Merkmal, das von den kosmogonischen Anfangen des Mythenmarchens bis in die spekulativen und spezifisch religiosen Gestaltungen hinaufreicht, ist das der Finsternis. Daher das Auftreten des Lichts, vor dem die Finsternis verschwindet, stets zugleich den Beginn der Schöpfung bezeichnet. Der in der Finsternis verborgen liegende Stoff des Chaos kommt dann aber in einer doppelten Form vor, die wahrscheinlich jedesmal von den Naturbedingungen abhängt, unter denen der Mythus entstand: er ist entweder ein leerer, meist als gähnender Abgrund geschilderter Raum, wie in der Hesiodischen und der nordgermanischen Kosmogonie, oder er ist eine ungeheure Wassertiefe, wie in der polynesischen, der babylonischen und der biblischen Sage. Doch kann auch die Anschauung zwischen beiden Vorstellungen schwanken, ein Fall, der wohl bei den verschiedenen Versionen der griechischen Schopfungs-

<sup>1)</sup> Vgl. H. Gunkel, Schöpfung und Chaos in Urzeit und Endzeit, 1895, S. 29ff. Dazu das Verzeichnis biblischer Stellen bei Zimmern in Schrader, Die Keilinschriften und das Alte Testement<sup>3</sup>, 1903, S. 507f.

mythen sowie bei der späteren Vorstellung der Israeliten von einer »Schopfung aus Nichts« anzunehmen ist. Denn unter dem Nichts wird hier aller Wahrscheinlichkeit nach der leere Raum verstanden. Die psychologischen Motive dieser allgemeinen Vorstellungen vom Chaos liegen ziemlich offen zutage. Was jeder Weltordnung vorausgeht, ist naturgemäß das völlig Unbestimmte und Ungeordnete. Dieses Unbestimmte ist aber für das naive Bewußtsein die alle Gegenstände gleichmäßig umhüllende Finsternis. Dementsprechend erscheint dann der Anfang der Schöpfung als ein erstes Morgengrauen: die Weltschöpfung ist der Weltmorgen, bei dessen Anbrechen die Finsternis weicht und die einzelnen Dinge aus dem Dunkel allmählich deutlich geschieden hervortreten. Über den Inhalt dessen, was vor dem Eintritt dieser Scheidung das Dunkel des Chaos birgt, herrschen jedoch zwei abweichende Vorstellungen. Der Binnenlandbewohner überträgt hier wohl zunachst das Bild des leeren finstern Abgrunds auf jenes noch von Finsternis umhüllte Weltganze: der in Nacht gehüllte unendliche Raum, der nirgends eine Grenze erkennen läßt, wird ihm zum Anfang der Dinge. Dem Strandund Inselbewohner ist die ins Unbegrenzte sich erstreckende Meerflut das Urbild der noch ungeschiedenen Mischung der Dinge. Denn diese ungeheuere Wassermasse setzt sich ihm am Horizont unmittelbar in das himmlische Wasser fort, das alles umschließt, so daß das kleine Stuck Erde, das er bewohnt, aus dieser Masse irdischer und himmlischer Gewasser nur als ein isoliertes, dereinst ebenfalls überflutetes Eiland hervorragt. Darum spaltet in dem babylonischen Epos der siegreiche Gott Marduk den Leib der Tihamat in zwei Hälften, deren eine er zum Dach des Himmels macht, dem er einen Riegel vorschiebt und Wachter vorsetzt, die das Wasser zurückhalten; und in der biblischen Schopfungssage errichtet Gott den Himmel als eine Scheidewand zwischen den oberen und den unteren Gewassern. Beidemal ist es das Bild eines irdischen und eines himmlischen Ozeans, die sich zur Vorstellung eines ursprünglich alles in sich bergenden Meeres verbinden. Mit diesem abweichenden Ursprung der Chaosvorstellungen ist naturlich nicht auch vermacht, daß sie uns nur da begegnen werden, wo für jede von ihnen die besonderen Bedingungen der Naturumgebung vollkommen erfüllt sind. Denn

teilweise sind diese Bedingungen für beide uberall gegeben, so daß jede bei ihrer Wanderung leicht assimiliert werden kann

Einer ganz andern Seite gehort dagegen der zweite Grundbestandteil der kosmogonischen Sage, der Götterkampf, an. ist unverkennbar zunächst ein Bild gewaltiger Naturkatastrophen, wie sie großen Veränderungen der Oberflächengestaltung der Erde voranzugehen pflegen. Sturm, Gewitter, Erdbeben und Überschwemmung erscheinen als Verkorperungen damonischer Gewalten, und in der Ruhe, die nach solchen Katastrophen eintritt, sieht daher der Mensch das Ergebnis eines Sieges über die Sturm- und Wetterdämonen, den er vor allem den Schutzgöttern seines Landes zuschreibt. So ist auch dieses Kampfmotiv eine Projektion der alltäglichen Eindrücke, die Sturm und Wetter begleiten, in die Vorstellungen vom Weltmorgen, wobei sich zugleich in dieser Projektion die vorübergehende Naturkatastrophe ins Ungeheure vergroßert. In ihr wachsen daher die Gestalten der Dämonen, die im täglichen Gewittersturm hausen, im selben Maße ins Ubermenschliche, wie die Schopfung der Welt selbst eine Tat ist, die an unermeßlicher Große die wirklich erlebten Naturereignisse überbietet. Darum ist es vielleicht ebensosehr diese Ubertragung des relativ Kleinen ins Große wie die an sich schon gereiftere Stufe eines auf die Entstehung der Welt gerichteten mythologischen Denkens, was die Kosmogonien dieser Art als relativ späte mythologische Erzeugnisse kennzeichnet. Dem andern Bestandteil dieser Sagen, dem Chaos gegenüber setzt dann aber außerdem der Gotterkampf, wie er mannigfaltigere Gestaltungen annimmt, so auch verwickeltere, überall von vorangegangenen Mythenbildungen abhangige Bedingungen vor-So sind es neben jenen schon in den Damonenvorstellungen wirksamen Naturmotiven teils die bis zum primitiven Mythenmärchen zurückreichenden Zuge des Kampfes mit Ungeheuern, teils aber auch die Kämpfe der Heldensage, die hier auf den weltumfassenden Schauplatz eines Wettstreits um die Herrschaft über Götter und Menschen verpflanzt werden. Deshalb sind die Gotter in diesen Sagen halb Sagen- halb Märchenhelden. Wie jene sind sie durchaus menschenähnliche, nur noch mehr über das menschliche Maß erhobene Personlichkeiten; diesen gleichen sie in den grotesken

Wunder- und Zaubertaten, die sie ausführen, und in der die Hilfsmittel der Sage weit übersteigenden Phantastik der Schilderungen, die nur gegenüber dem Marchen wieder ins Ungeheure vergroßert sind. So ist die kosmogonische Sage mehr Märchen als Sage, und doch werden in ihrer Entwicklung allmählich ethische und religiose Motive wirksam, die selbst in der Heldensage noch zurücktreten. Dabei überragt sie aber die letztere vor allem auch darin, daß die Gotter in ihr nicht mehr bloße Zuschauer oder gelegentliche Teilnehmer der von den Helden geführten Kampfe sind, sondern daß sich ihnen hier ein ungeheuerer Schauplatz selbständiger Tätigkeit eroffnet. Hat die Heldensage die Götter dem Menschen als ihm verwandte personliche Wesen nahe gebracht, so werden sie hier durch dieses gewaltige Schauspiel der Götterkämpfe weit über die Sphare menschlichen Tuns erhoben. Auf diese Weise erganzt die Kosmogonie die Vorstellung des göttlichen Schutzes, die die Kämpfe der Helden entstehen ließen, durch die andere einer die menschliche Fassungskraft übersteigenden Erhabenheit, indem sie die Götter selbst als Kämpfer um die Herrschaft der Welt einführt.

Nachdem so die Götter zu Helden auf einer Himmel und Erde umspannenden Schaubühne geworden sind, verandern sich nun aber auch die Motive dieses Streites, soweit es dieser umfassendere Schauplatz zulaßt, nach den Vorbildern, die der Kampf der Helden geliefert hat. Zunächst sind zwar überall noch jene unmittelbar aus der Naturanschauung geschopften Motive vorwaltend, wie sie aus den alltäglichen Erscheinungen von Sturm und Wetter auf die große Katastrophe der Weltentstehung ubertragen werden: der Kampf um die Welt ist ein siegreicher Streit der erhabenen Himmelsgotter gegen die furchtbaren Ungeheuer und die zerstörenden Damonen der Tiefe geworden. Doch mit dem einmal errungenen Sieg kommt dieser Kampf nicht zu dauernder Ruhe. Die Vorstellung, daß unter Gottern so wenig wie unter Menschen die Anlässe aufhoren, die solchen Streit fortzusetzen gebieten, ist, sobald der Schöpfungsmythus in der weiteren Gottersage nachwirkt, unab-Damit werden die überwundenen Ungeheuer mehr und mehr zu Wesen, die selbst den Gottern gleichgeartet sind. Wird trotzdem der Gegensatz zwischen beiden festgehalten, so kann es

dann kommen, daß, wie in den alteren Traditionen der Iranier, die zerstorenden Mächte nicht zuerst die Welt beherrschen, um dann von den guten Himmelsgottern besiegt zu werden, sondern daß jene umgekehrt erst nachträglich sich erheben, um das gute Werk des Weltschöpfers zu storen, bis sie endlich in einem zweiten endgültigen Kampfe besiegt werden. Aber auch wo das dem Wettersturm entnommene Bild des Sieges der weltschaffenden Götter über ein vorweltliches Geschlecht dämonischer Wesen die Oberhand behalt, da übt doch die hieraus sich entwickelnde Vorstellung einer im Wechsel der Zeiten eingetretenen Folge weltbeherrschender Mächte die Wirkung aus, daß nun auch auf diese göttliche Herrschaftsfolge die von den irdischen Heroen und Herrschern entnommenen Anschauungen übertragen werden. Die einstigen Dämonen werden zu Gottern einer vorangegangenen Generation, und der Mythus macht demzufolge die späteren siegreichen Gotter zu Kindern und Enkeln jener Urwesen. Nebenbei konnen diese freilich immer noch ihre einstigen Ungeheuereigenschaften bewahren: so die drachengestaltige Göttermutter Tihamat, der seine Kinder verschlingende Kronos u. a. Immerhin konnen nun in dieser Verbindung von Eigenschaften die ursprünglichen kosmogonischen Vorstellungen allmahlich zurücktreten, um jenem auf die Gotterwelt übertragenen Wechsel der Generationen den Vorrang zu lassen. Dies geschieht namentlich, sobald sich entgegengesetzte Motive in den Vordergrund drängen, die schließlich sogar den Wertcharakter, den der Mythus den verschiedenen Gottergeschlechtern beilegt, umkehren konnen. So hat sich im späteren griechischen Mythus unter dem Einfluß der Sage vom goldenen Zeitalter die Herrschaft des Kronos oder bei den Romern des Saturnus in eine Zeit ungetrübter Glückseligkeit verwandelt. Doch auch der Zukunft kann sich jetzt die Vorstellung von dem Wechsel der Gottergeschlechter zuwenden. Ein prophetischer Zug solcher Art spricht schon aus den Liedern des Avesta und den Mythen des späteren Parsismus, in denen der völlige Untergang der Werke Ahrimans und der Sieg des guten Gottes vorausverkundet wird; und eng verbunden mit Ideen von einer neuen besseren Weltschopfung oder Welterneuerung begegnet man diesem Gedanken in der jüdischen und christlichen apokalyptischen Literatur. Dabei ist diese merkwirdige Form mythologischer Dichtung freilich ihrem ganzen Charakter nach ein spätes Produkt mystischphantastischer Spekulation. Immerhin bleibt sie für gewisse Seiten der mythologischen Entwicklung in hohem Grade bedeutsam. Verwandte Tone klingen uns endlich, anknupfend an die germanische Gottersage, aus der nordischen Voluspa und den zu ihr gehorigen Ausführungen in der jungeren Edda entgegen, Dichtungen, bei denen freilich gerade hier der Hinweis auf den noch unbekannten Gott, der die Zukunft beherrschen wird, christlichen Einfluß nahelegt. Indem in allen diesen Fallen die Weissagung einer in der Zukunft neu erstehenden Welt einen Untergang der alten vorausgehen laßt, bilden aber diese Mythen zugleich eine eigentumliche Abart kosmogonischer Sagen: die Weltuntergangsmythen, zu denen als ihre ältesten, in der Mythengeschichte noch auf die Vergangenheit zurückweisenden Formen die Sintflut- und Sintbrandsagen gehören.

### 6. Weltuntergangsmythen.

# a Sintflut- und Sintbrandsagen.

Die Weltuntergangssage bildet das mythologische Komplement zur Weltschopfungssage. Dieses Verhaltnis schließt zwar die Notwendigkeit ein, daß eine Schopfungssage vorhanden sei, wo eine Weltuntergangssage entstehen soll, aber keineswegs die andere, daß wir auch umgekehrt überall, wo sich ein kosmogonischei Mythus ausgebildet hat, einen solchen vom Untergang der Dinge vorfinden müßten. Wie vielmehr die eigentliche Schopfungssage nach allen ihren Merkmalen verhaltnismäßig spaten Ursprungs ist, so ist die Weltuntergangssage, besonders in ihrer ausdrücklich auf die Zukunft bezogenen oder, wie wir sie kurz nennen wollen, in ihrer apokalyptischen Form noch späteren Datums. Sie setzt besondere historische Bedingungen voraus, die keineswegs so allgemeiner Art sind, wie diejenigen, die auf einer bestimmten Stufe mythologischer Entwicklung zur kosmogonischen Sage fuhren. Weiter verbreitet als diese in die Zukunft verlegten eigentlichen Weltuntergangssagen sind die Sintflut- und die ihnen verwandten Sintbrandsagen, in denen ein solches Ereignis der Zerstorung der Welt durch Wasser

oder durch Feuer als ein vergangenes eizählt wird. Sie stehen weniger unter bestimmten historischen als unter geographischen Einflüssen, da offenbar Naturereignisse, die in den betreffenden Landergebieten vorkommen konnen, den nächsten Anstoß zur Entstehung solcher Sagen zu geben pflegen. Dabei besitzen übrigens alle diese Sagen und besonders die Flutsagen, infolge der weiten Verbreitung der ihre Assimilation begünstigenden Bedingungen, eine emmente Wanderfahigkeit, die die Beurteilung der Herkunft der einzelnen Sagengebilde um so mehr erschwert, je leichter zugleich das Grundthema dieser Mythen mit Marchenstoffen anderen Ursprungs sich verweben und dadurch die Frage, was in einem solchen Mythengebilde autochthon und was zugewandert sei, erschweren kann. Da jedoch die psychologischen Eigenschaften der Sage von dieser ım einzelnen außerordentlich großen Variation der Bedingungen wenig berührt werden, so konnen wir uns hier um so mehr auf die Hervorhebung der allgemeinen Zuge dieser Sagengattungen beschranken, als jene Unterschiede mehr von ethnologischem und historischem als von psychologischem Interesse sind.

Daß nun hier die nächste außere Bedingung für die Entstehung der Sintflutsagen das gelegentliche Vorkommen von Regengüssen und Uberschwemmungen sei, dafür bildet die Tatsache ein sprechendes Zeugnis, daß die Flutsage, außer wo sie nachweisbar zugewandert ist, in solchen Ländergebieten fehlt, in denen Regengüsse und Überschwemmungen selten sind: so in ganz Afrika und in den dem Norden dieses Erdteils gegenuberliegenden Gebieten der arabischen Halbinsel, ferner in Ost- und Zentralasien. Dagegen findet sie sich seit früher Zeit in Indien, in ganz Vorderasien, in Europa, wo vor allem Griechenland eine eigentumliche Variante der Sage hervorgebracht hat, endlich fast überall in Amerika und in Ozeanien einschließlich Australiens<sup>1</sup>). Daß unter jenen lokalen Bedingungen der Regen eine großere Rolle spielt als die Überschwemmung, dafur scheint übrigens das regenarme Agypten zu sprechen, dem trotz seiner regelmaßigen Nilüberschwemmungen die Flutsage ursprünglich fehlt. Ein weiteres Zeugnis fur diesen Einfluß der Naturbedingungen bietet die Erscheinung, daß besonders in Südamerika weit ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. die Zusammenstellung bei R. Andree, Die Flutsagen, 1891, S. 125ff.

breitet statt der Sintflut- oder noch häufiger neben ihr eine Sintbrandsage vorkommt1). Wie der den Austritt der Flüsse verursachende Regen die Flutvorstellung auslösen kann, so liegt es offenbar nahe, bei dem Weltbrand an die verheerenden Prärie- und Waldbrände zu denken, die weithin die Erde verwüsten konnen. aber außerdem, wie vor allem im mexikanischen Kulturkreis, die Jahreszeiten zwischen dem lebenvernichtenden Sonnenbrand und neu belebenden, aber nicht selten auch durch ihr Ubermaß furchtbaren Regengüssen wechseln, da ist dann die Gelegenheit zur Ausbildung dieser Zerstörungssagen in doppelter Richtung gegeben: zuerst wird die Welt durch Feuer, dann durch Wasser zerstort, oder es wechseln im Lauf der Geschichte solche Katastrophen mehrmals miteinander. Die Vorstellung von diesem teils gegensätzlichen teils erganzenden Verhältnis von Feuer und Wasser, die auch in der fast über die ganze Erde verbreiteten kultischen Verwendung beider als Lustrationsmittel hervortritt, hat wohl in jenen Gebieten Zentral- und Südamerikas unter dem Einfluß der hier herrschenden Gegensätze von Sonnenbrand und Regen und ihrer Wirkungen auf die Vegetation der ganzen Mythologie ihr Gepräge gegeben2).

Doch diese weiteren mythologischen Beziehungen zeigen zugleich, daß weder die Flut- noch die Feuersage ausschließlich auf lokale Bedingungen zurückgeführt werden kann. Solche müssen natürlich vorhanden sein, wenn die eine oder die andere entstehen soll; aber an sich wirken diese Bedingungen doch wiederum nur als auslosende Reize, die eine Fülle weiterer mythischer Vorstellungselemente in Bewegung setzen, denen nun erst die Sage ihren wesentlichen Inhalt entnimmt. Unter ihnen stehen hier die Himmelserscheinungen in erster Linie, um so mehr, da ja sie es zugleich sind, die bereits bei den das Vorbild zu allen Weltuntergangsmythen abgebenden Schopfungssagen eine hervorragende Bedeutung besitzen. Vielleicht mehr noch als der Savannenbrand ist es in der Tat der Menschen und Tiere dahinraffende und die

<sup>1)</sup> Ehrenreich, Die Mythen und Legenden der südamerikanischen Urvolker, 1905, S. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) K. Th. Preuß, Die Feuergötter usw. Mitteilungen der Wiener anthropol. Ges., Bd. 33, 1903, S. 210ff.

Felder versengende Sonnenstrahl, der das Bild der Weltzerstörung durch Feuer, nachdem es erst einmal durch solch vereinzelte Erdkatastrophen entstanden ist, immer und immer wieder von neuem erweckt. Und mehr als Regen und irdische Überschwemmung ist es der himmlische Ozean, der durch seine ungeheuere Ausdehnung die Vorstellung der alles verschlingenden Flut unterstützt. So begreift es sich, daß die polynesische Inselwelt, auf der die terrestrischen Bedingungen zur Entstehung von Flutsagen verhältnismäßig wenig ins Gewicht fallen dürften, gerade die Flutsage überall ausgebildet oder, was wahrscheinlich fur viele dieser Gebiete gilt, die von außen zugeführte sich angeeignet hat<sup>1</sup>). Wie mit der Sonne in der heißen Zone die Vorstellung des zerstorenden Feuerbrandes assoziiert wird, so erhoht aber die Mondgestalt, besonders in der ab- und zunehmenden Phase, den Eindruck des das All umfließenden Himmelsozeans. Denn der Mond als ein auf dem Himmelsmeer sich bewegender Kahn gehort zu den verbreitetsten Vorstellungen, die zudem mit der andern von dem Boot, auf dem die Seele in ein jenseits des Himmels gelegenes Land getragen wird, auf das engste zusammenhangt. Durch die Beziehungen der Seelenvorstellungen zu Schlange und Schiff und beider, des Schiffs wie der Schlange, zum Fisch wird dann eine Menge von Bildern angeregt, die wir bald übereinstimmend bald nach verschiedener Richtung weiter entwickelt in den Sintflutsagen antreffen. So ist, wie Usener schon wahrscheinlich gemacht hat, die Arche, das rettende Schiff der babylonischen, hebräischen und anderer Flutsagen, ein Produkt der Assimilation jenes Mondbildes, und der Wunderfisch der indischen Flutsage ist hochstwahrscheinlich eine variierende Verdoppelung der namlichen Vorstellung, die durch die nahe Beziehung des Schiffs zu dem rettenden Fisch, wie sie in zahlreichen andern Märchen und Legenden eine Rolle spielt, erzeugt wird<sup>2</sup>). Vielleicht darf man noch einen Schritt weiter gehen und vermuten, daß die in diesen und andern Flutsagen vorkommenden Vogel, die ausgesandt

<sup>1)</sup> Über polynesische Flutsagen W. Ellis, Polynesian Researches, II, p. 58ff. G. Grey, Polynesian Mythology, p. 37. A. Bastian, Die heilige Sage der Polynesier, S. 154ff. Eine melanesische Flutsage bei Codrington, The Melanesians, p. 166.

<sup>2)</sup> H. Usener, Die Sintflutsagen, 1899, S. 115, 138ff.

werden, um zu erkunden, ob Land in Sicht sei, auf die Assoziation des Schiffes mit dem durch die Lufte fliegenden Vogel zu ückgehen, wie sie uns ebenfalls in den Darstellungen des Seelenschiffes entgegentritt<sup>1</sup>).

So wenig nun aber die Sagen von einer einstigen Weltflut oder einem einstigen Weltbrand ohne jene Vorbilder auf Erden und am Himmel jemals entstehen konnten, so macht es doch gerade dies Zusammenwirken verschiedener Bedingungen wenig wahrscheinlich, daß bei irgend einer dieser Sagen die geschichtliche Erinnerung an ein einzelnes Naturereignis im Spiel gewesen sei, wie dies vielfach angenommen wurde<sup>2</sup>). Daß Überschwemmungen im unteren Euphrattal stattgefunden haben und zu dem Bilde der großen Flut das ihrige beitragen konnten, ist ja kaum zu bezweifeln. Aber die Sage auf ein einzelnes solches Ereignis zu beziehen, dazu liegt um so weniger ein Grund vor, als die ubrigen Züge des Mythus, die Rettung in der Arche, die Aussendung der Vogel, die Landung auf einem Berge, die noch in sonstigen Varianten der Sage wiederkehren, jedenfalls außerhalb solcher historischer Erinnerungen liegen, während manche von ihnen, wie besonders die Vorstellungen vom Schiff, dem Vogel oder dem Fisch, sich aus andern mythologischen Assoziationen erklären. Zugleich bildet die Flutsage in diesem Zusammenwirken so vieler Komponenten wieder eine treffende Widerlegung jener verbreiteten Art mythologischer Hypothesen, die aus einem einzigen Motiv alles abzuleiten sucht. Die Mondsichel würde für sich allem schwerlich die rettende Arche entstehen lassen, wenn nicht alle jene andern Elemente, das Bild des wirklichen Bootes, das in dieses hinüberspielende des rettenden Fischs, die Vorstellung von der Wanderung der Seele über den Himmelsozean, endlich die kosmogonische Scheidung der »unteren und oberen Gewässer« hinzukamen, und wenn nicht die Fulle dieser Vorstellungen schließlich noch durch das Grundmotiv der Erneuerung der Schopfung und damit einer Widerspiegelung der Schopfungssage bestimmt wurde. Daraus begreift sich denn auch,

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 159, Fig. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So z. B. noch von Ed. Suß, Das Antlitz der Erde, Bd. 1, S. 25ff., fur die babylonisch-biblische Sage.

daß irgendein einzelner unter diesen Bestandteilen, wie z. B. die Assoziation der Mond- mit der Schiffsgestalt, nicht bloß in der Tradition vergessen wurde, sondern schon in der unmittelbaren Anschauung wahrscheinlich nie und nirgends als eine deutliche Vorstellung enthalten war. Diese hat vielmehr mit allen jenen andern Assoziationsmotiven zusammen ihre Wirkungen ausgeübt, und sie konnte daher wohl hebend und verstarkend auf den ganzen Komplex der Elemente, aus denen sich das mythische Bild des rettenden Schiffes zusammensetzte, einwirken, ohne daß jemals in der Mondgestalt selbst die Arche der Sintflut gesehen worden wäre. Wurde doch der Mythus überhaupt von Anfang an in eine ferne Vergangenheit verlegt, so daß dadurch schon die unmittelbare Projektion der Erzählung in das fortwahrend sich wiederholende Schauspiel am Himmel unmoglich war. Bietet aber die Flutsage das Bild einer Welterneuerung, die Untergang und Neuschöpfung als ihre untrennbar zusammengehorigen Teile enthalt, so liegt darin von selbst, daß sie ein erweitertes Spiegelbild des kosmogonischen Mythus ist, das in seinem ersten Teil den Wiedereintritt eines chaotischen Urzustandes, in seinem zweiten eine Wiederholung der Schopfung darstellt. Die Verbindung dieser beiden sich erganzenden Teile führt dann außerdem dazu, das Motiv der Neuschopfung des Menschen und zumeist auch der Tiere durch das der Rettung einzelner überlebender aus der zerstorenden Flut zu ersetzen. Immerhin kann sich auch dieses Rettungs- mit dem Neuschopfungsmotiv verbinden, wie die griechische Version der Sage zeigt, die hier den alten Märchenzug des Zaubers zurückgeworfener Objekte in sich aufgenommen hat. Das gerettete Paar, Deukalion und Pyrrha, laßt aus den ruckwärts geworfenen Steinen ein Geschlecht neuer Menschen entstehen, - ein Bild, bei dem neben jenem allgemeineren Zaubermotiv noch die Assoziation mit der ausgeworfenen Saat und mit der Allmutter Erde, der diese Saat entnommen ist, mitgewirkt haben mag (Ovid, Met. I, 381ff.). An die Vorstellung der Rettung knupft sich endlich unmittelbar die der bergenden Arche und der Landung auf einem Gebirge, wie sie in allen Flutsagen wiederkehrt, und weiterhin wohl auch die der Aussendung von Vogeln, die das Sinken der Flut erkunden. Darum beweisen diese

Nebenumstände erst da mit Sicherheit eine Wanderung der Sage, wo sich die Motive in so übereinstimmenden Zügen wie in der babylonischen und biblischen Flutsage wiederholen. Damit stimmt überein, daß bei den Sintbrandsagen die gleichen Motive der Rettung in entsprechend abgeanderter Form wiederkehren: die Geretteten bergen sich hier entweder in Erdhöhlen, oder sie klettern an einem Seil zum Himmel empor usw.<sup>1</sup>).

Laßt auf solche Weise die allgemeine Verbreitung sowohl der Ursprungs- wie mancher der Nebenmotive der Flutsagen die Frage, ob diese in dem Gebiet, in dem wir sie vorfinden, autochthon entstanden oder ob sie zugewandert seien, in vielen Fallen zweifelhaft, so wird die Schwierigkeit einer Entscheidung noch dadurch vergroßert, daß die gleichen Bedingungen, die die Entstehung der Sage erleichtern, natürlich auch ihre Assimilation begunstigen, wo sie etwa von außen zugefuhrt wird. Da nun eine solche Assimilation in der Regel zugleich mit der Zumischung anderer, teils einheimischer, teils ebenfalls zugewanderter Marchen- und Sagenstoffe verbunden zu sein pflegt, so bilden anderseits die Abweichungen im einzelnen, da sie eben durch diese jede Assimilation begleitenden Erscheinungen bedingt sein konnen, keine Gegeninstanz gegen eine solche außere Aufnahme. So ist das auch in der sonstigen Märchentradition der Griechen sich mehrfach wiederholende Motiv des Rückwerfungszaubers noch kein Beweis gegen einen Zusammenhang mit der vorderasiatischen Sage; und nicht minder kann man in der Rolle, die in der indischen Sage der rettende Fisch spielt, kein Argument für einen autochthonen Ursprung der ganzen Sage erblicken. Wenn endlich in den Flutsagen nordamerikanischer Prarieindianer gelegentlich an die Stelle der Arche eine große Rohrpflanze tritt, in der die Geretteten Unterkunft finden, oder wenn sie auf einen Berg fliehen, der dann immer hoher wachst und so von der Überschwemmung verschont bleibt, so konnen das ebensogut ursprünglich abweichende Formen der Sage selbst wie Assimilationen dieser durch die bei jenen Stämmen heimische Mythe vom Ursprung des Menschen aus hohlen Bäumen und von Himmelswanderungen von zauberhaft emporwachsenden Baumen oder Bergen

<sup>1)</sup> Andree, a. a. O. S. 120. Dorsey, Traditions of the Caddo, p. 119.

aus sein1). Wie mannigfaltig solche Assimilationen hier umgestaltend einwirken konnen, das zeigen namentlich Abweichungen, bei denen gleichwohl der Ursprung aus einer bestimmten Sagenüberlieferung nicht zweifelhaft sein kann. So findet sich unter den siebenbürgischen Zigeunern eine Variante der Flutsage, deren Hauptquelle offenbar die biblische Sage ist, die aber außerdem eine Reminiszenz an den rettenden Wunderfisch der indischen Sage in einer teils durch das verbreitete Marchenmotiv der bestraften Neugier, teils durch den entsprechenden Zug der Paradiessage stark veränderten Form Der liebe Gott in der Gestalt eines alten aufgenommen hat. Wanderers hinterläßt in einer Hütte, in der er einkehrt, einen Fisch mit dem Gebot, ihn nicht zu essen, sondern sorgfältig fur ihn aufzubewahren. Der Mann hält auch das Versprechen, das Weib kann nicht widerstehen: in dem Augenblick, wo sie den Fisch auf die Kohlen wirft, wird sie aber vom Blitz erschlagen, und eine Flut überschwemmt das Land. Nur der Mann, der seinen Schwur gehalten, wird mit dem zweiten Weibe, das er indessen geheiratet, und mit den Tieren und Kräutern, die er nach der Anweisung des Alten in die Arche genommen, gerettet2). Diese Erzählung ist zugleich ein belehrendes Beispiel für die starken Veranderungen, welche namentlich die in assimilative Wechselwirkung tretenden Nebenmotive erfahren. So ist schon das Evamotiv durch das ihm verwandte, aus andern zahlreichen Märchen herüberwirkende der bestraften Neugier sehr abgedämpft, und an den Fisch der indischen Flutsage würde man schwerlich noch denken, wenn nicht viele sonstige Traditionen der Zigeuner ein Fortleben von Erinnerungen an ihre alte Heimat bezeugten. Gerade bei der Flutsage bieten sich überdies in einer Fülle von Varianten der biblischen Überlieferung, die uber einen großen Teil der Alten Welt verbreitet sind, Beispiele solcher Verbindungen, bei denen nicht selten jene Sage selbst nur den Hintergrund bildet, auf den ein anderer geläufiger Marchen- oder Fabelstoff aufgetragen ist. Besonders sind es dabei,

<sup>1)</sup> Vgl. solche Modifikationen der Flutsage bei Dorsey, The Mythology of the Wichita, p. 348f., Traditions of the Caddo, p. 111f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) H. v. Wlislocki, Märchen und Sagen der transsylvanischen Zigeuner, 1886, S. 4f.

wie schon in dem obigen Zigeunermärchen, Verbindungen mit der Paradiessage, bei denen dann die Lieblingsfigur des mittelalterlichen Volkshumors, der Teufel, eine bevorzugte Rolle spielt. Ebenso pflegen hier die Eigenschaften der in die Arche mitgenommenen Tiere in der Weise der allerwarts beliebten Stoffe der scherzhaften Tierfabel herüberzuwirken. So ist aus der Verbindung dieser Elemente eine ganze Klasse von Geschichten entstanden, in denen der Teufel und Vater Noah einander zu uberlisten suchen, indem jener unerkannt, in der Regel als Maus, in die Arche eindringt, um sie durch das Loch, das er bohrt, zum Sinken zu bringen, was Noah vereitelt, indem er der Schlange oder dem Igel befiehlt, das Loch zu verstopfen. Oder nach einer andern Version: Noah schleudert gegen den in Mausgestalt eingedrungenen Teufel seinen Handschuh, der sich in eine Katze verwandelt, die die Maus auffrißt usw.1). Diese Aufnahme in die verbreitetste Gattung von Volkserzählungen, in das Scherzmärchen, zeigt deutlich, wie homogen der Stoff der Flutsage selbst einer naiven mythologischen Phantasie 1st.

Finden sich nun aber auch infolge dieser Verbreitung ihrer natürlichen Entstehungsbedingungen Flutsagen bei Volkern der verschiedensten Kulturstufen, so sind darum doch keineswegs die psychologischen Motive, die in der Sage als die U1sachen dieses ungeheueren Ereignisses erscheinen, überall dieselben. lassen sich deutlich zwei Formen unterscheiden, die den uns bereits bekannten Abstufungen in der Motivierung anderer Mythen, wie z. B. derer von der Tierverwandlung des Menschen, parallel gehen (Bd. 52, S. 185ff.). Auf der ersten Stufe wird die Flut einfach als ein wunderbares Ereignis und die Errettung einzelner aus ihr, falls sie überhaupt vorkommt, als ein Zauber erzahlt, dessen sich diese bedient haben. Dies ist die Form, in der die Sage fast durchgehends bei den primitiveren Völkern motiviert wird. So in vielen nordamerikanischen und in manchen ozeanischen Traditionen. Auf der zweiten Stufe ist sie ein Strafgericht, das die Gotter gegen die Verfehlungen eines von ihnen abgefallenen oder durch seine Wildheit ihren Zorn erregenden Geschlechts ergehen lassen. Die Geretteten aber entgehen dem Unheil, weil sie sich der besonderen Gunst der Gotter

<sup>1)</sup> O. Dahnhardt, Natursagen, I, S. 257ff.

erfreuen. So in der vorderasiatischen, jedenfalls der Mehrzahl der Traditionen zugrunde liegenden Form der Sage. Selbstverstandlich steht übrigens diese Gradation der ethischen Grundmotive, so bedeutsam sie fur die religiose Entwicklung ist, zu der Frage des Ursprungs und der Wanderung der Sage in keiner notwendigen Beziehung, da beidemal ein mythischer Stoff eben nur in der Form Fuß fassen kann, in der er der allgemeinen Bewußtseinsstufe adaquat Wohl aber wird die Entwicklung der Sage aller Wahrscheinlichkeit nach in dem Sinne erfolgt sein, daß auch hier die naivere, der ethischen Motive noch entbehrende Form die ursprüngliche war, in die dann erst in weiterer Folge die Motive der Belohnung und Errettung der von den Göttern bevorzugten Frommen Aufnahme fanden. In dieser Aufnahme des Rache- und des Strafmotivs, die innerhalb ienes allgemeinen Ubergangs wohl auch hier wieder eine engere ethische Abstufung gebildet haben, bereitet sich jedoch schon die zweite Hauptform der Weltuntergangsmythen, die apokalyptische, vor. Sie projiziert das in der Sintflut- und Sintbrandsage in eine ferne Vergangenheit verlegte Eieignis der Welterneuerung in die Zukunft und pflegt dabei zugleich, den Motiven dieser in Zukunftsbildern schwarmenden Phantasie folgend, namentlich in der Ausmalung des Werkes der Zerstörung das Bild reicher und gewaltiger zu gestalten.

Eine Art Ubergangsstellung zwischen diesen beiden Formen, der der Vergangenheit angehörenden Flut- und der der Zukunft zugewandten apokalyptischen Weltuntergangssage, nehmen die Mythen von den Weltaltern ein. In ihnen kann freilich der Zusammenhang mit den Weltuntergangsmythen zuweilen verblaßt sein, wie das besonders die griechische Sage zeigt. In Hesiods »Werken und Tagen« sind es bekanntlich vier Geschlechter der Menschen, das goldene, silberne, eherne und eiserne, die in absteigender Folge von den Gottern geschaffen werden, ohne daß von einer der neuen Schopfung vorangehenden Katastrophe, die die frühere vernichtete, die Rede wäre (Hes. W. u. T. 109ff.). Erst die spatere Sage hat dem ehernen Geschlecht die von Zeus in seinem Zorn über dessen Frevel verhängte Flut folgen lassen (Apollodor I, 7, 2), die hier ein wahrscheinlich der zugewanderten asiatischen Sage entnommenes, an

dieser Stelle ziemlich willkürlich eingefügtes Glied bildet. In lebendigerem Zusammenhang mit den Weltuntergangsmythen ist die gleiche Vorstellung von den Weltaltern bei den Kulturvolkern der Neuen Welt geblieben, wo sie eine von dem peruanischen zum mexikanischen Kulturkieis herüberreichende Mythenkette bildet, die entweder auf gemeinsamen Ursprung oder mindestens auf eine Wanderung vieler einzelner Mythenelemente hinweist. Dabei scheint dann zugleich die Vierzahl der Weltalter zu der über ganz Amerika verbreiteten Heiligkeit der Vierzahl in Beziehung zu treten (vgl. unten III, 4). Sie hat durch weitere mythologische Verbindungen mancherlei Verschiebungen erfahren. Am bekanntesten sind diese Verhältnisse aus dem mexikanischen Kulturkreis, wo den vier Weltaltern vier Weltzerstorungen entsprechen, die nacheinander durch furchtbare Ungeheuer, durch orkanartige Winde, durch Feuer und durch Wasser geschehen, ein Bild, das nun ebenso auf die Vergangenheit wie auf die Zukunft bezogen wird, und in dem als treibendes Motiv wiederum der Zorn der Gotter nicht fehlt. dieser Übertragung auf die Zukunft, so tritt dann aber auch in den andern Vertilgungsmitteln, die zu Wasser und Feuer hinzukommen, und bei denen statt der Ungeheuer Hunger und Pest eine Rolle spielen, die innere Verwandtschaft der Sagen mit den Flut- wie mit den Weltuntergangsmythen hervor¹).

Ob zwischen diesen neuweltlichen Mythen und den Flut- und Weltaltermythen der Alten Welt außer der allgemeinen Verwandtschaft der Motive noch engere, durch Wanderungen von Sagenelementen vermittelte Beziehungen stattfinden, wie man nach der Bevorzugung der Vierzahl für die Weltalter vermuten konnte, mag hier dahingestellt bleiben. Daß die eigenartige Verwebung dieser Vorstellungen von Untergang und Neuschopfung auf das engste mit der mythologischen Vorstellungswelt der Volker zusammenhängt, ist augenfällig. So nahe aber hier die sudamerikanischen Kulturkreise einander stehen, so entfernt und im ganzen auf die allgemeinsten Motive der Flutsage beschränkt sind die Beziehungen zu den altweltlichen Sagengestaltungen. Noch weniger läßt sich wohl mit irgendeinem Grad von Wahrscheinlichkeit der apokalyptische

<sup>1)</sup> Brinton, The Myths of the New World<sup>3</sup>, 1905, p. 248ff.

Charakter dieser neuweltlichen Sagen auf äußere Einwirkungen zu-Ja die mexikanische Apokalyptik erscheint um so rückführen. eigenartiger, weil in ihr der Zusammenhang mit der Flut- und durch diese mit der Schopfungssage, der in der apokalyptischen Literatur des Juden- und Christentums ein weit verborgenerer ist, als eine vollige Einheit dieser Sagentypen erscheint: die neuweltlichen Sagen sind Weltuntergangs- und Schopfungssagen zugleich, und sie steigern, dem auch in ihnen lebenden Motiv des Zorns der Gotter nachgebend, die einfache Strafe des Untergangs der Menschheit durch eine Vielgestaltigkeit der Strafmittel, bei der das Motiv der Strafe mit dem der Plage verschmilzt. Es ist das gleiche Motiv, das uns auch in den apokalyptischen Weltuntergangssagen, wie sie die judische und, ihren Spuren folgend, die altchristliche Literatur erzeugt hat, begegnet. Zugleich spiegeln sich aber in diesen die geschichtlichen Bedingungen, die hier den sonst den Welterneuerungsmythen eigenen Gedanken eines dem Wechsel der Jahreszeiten und der Lebensalter analogen periodischen Verlaufs zurückgedrangt haben. Den äußersten Gegensatz zu dieser Apokalyptik der Schrecken und Plagen mit der ihnen folgenden zukunftigen Herrlichkeit bildet daher der da und dort an die Schopfungssage geknüpfte Gedanke eines großen »Weltjahres« oder die mit dem Mythus vom »Weltei« verbundene Vorstellung einer unablässig sich folgenden Reihe zwischen Geburt und Tod hin- und hergehender Entwicklungen, - Ideen, die, an astronomische Betrachtungen anknüpfend, in der babylonischen Weltanschauung und dann, vielleicht begünstigt durch die Seelenwanderungslehre, im Atharwaveda der Inder und in den Schriften des späteren Buddhismus vorkommen<sup>1</sup>). Überall, wo, wie hier und in den ahnlichen Vorstellungen griechischer Philosophen, die Analogien mit dem Jahresverlauf oder mit Zeugung und Tod maßgebend sind, da wird nun die Weltkatastrophe zu einem sich wiederholenden Naturvorgang, dem mit den geschichtlichen Bedingungen auch die ethischen Motive fehlen, die den eigentlichen Weltuntergangsmythus beherrschen, und

¹) Hugo Winckler, in Schrader, Die Keilinschriften und das Alte Testament³, S. 316ff. Deussen, Allgemeine Geschichte der Philosophie, I, 1, S. 208. Hardy, Der Buddhismus, 1890, S. 53.

die noch in der Sage von den Weltaltern anklingen. Damit ist allerdings nicht ausgeschlossen, daß sich diese ethischen Gedanken mit jenen chronologischen Analogien assoziieren konnen, eine Verbindung, die in der Tat in den babylonischen Anschauungen wohl schon eingetreten ist und von hier aus auch auf die judische Apokalyptik herübergewirkt haben mag.

### b. Der apokalyptische Weltuntergangsmythus.

Daß die Weltuntergangssage auch in ihrer apokalyptischen Form im wesentlichen zugleich eine Unterart der Schopfungssage ist, lassen nun die speziell diesen Namen tragenden Literaturerzeugnisse der Alten Welt trotz ihrer nahen Beziehungen zur Zeitgeschichte deutlich erkennen. In der Schilderung des Endes wiederholt sich auch in ihnen die des Anfangs der Dinge. Der Kampf der Lichtgotter gegen die Ungeheuer der Tiefe, der bei der Schopfung das Chaos zerstort, setzt hier den Greueln ein Ziel, die den Weltuntergang begleiten, damit eine neue, bessere Welt folgen konne<sup>1</sup>). Ob sich der Apokalyptiker solcher Entlehnungen bewußt ist, kann man freilich mit Recht bezweifeln. Schöpft doch seine Phantasie naturgemäß aus dem Vorrat der ihm verfügbaren Marchen- und Mythenstoffe, unter denen sich die kosmogonischen vermöge der Verwandtschaft ihres Inhalts vor andern aufdrangen mussen, ohne daß dabei die assoziative Mitwirkung sonstiger Elemente ausgeschlossen ist2). Wie sehr diese aus allen moglichen Regionen mythologischer

<sup>1)</sup> H. Gunkel, Schopfung und Chaos, S. 386ff

<sup>2)</sup> Ein charakteristisches Beispiel solcher Assoziationen ist die Verwandtschaft des Drachenkampfes in der Geburtsgeschichte des Apollo (Hygin fab. 140) mit dem gebarenden Weib in Apok. Joh. 12. A. Dieterich, der auf diese Analogie aufmerksam machte, schloß daraus auf ein Eindringen jenes in hellenistischer Zeit weit verbreiteten Mythenmärchens in das Werk des christlichen Verfassers (A. Dieterich, Abraxas, Studien zur Religionsgeschichte des spateren Altertums, 1891, S. 117ff). H. Gunkel lehnt hellenistischen Einfluß auf das in Palastina entstandene, in diesem Teil wahrscheinlich aus der christlichen Überarbeitung einer judischen Quelle hervorgegangene Werk ab und ist geneigt, vielmehr für beide Mythen, die biblische wie die griechische, die Einwirkung der babylonischen Drachensage zu statuieren (Schopfung und Chaos, S. 283ff.). Aber es bleibt nicht zu leugnen, daß die Anklange des apokalyptischen Bildes an den Leto-Apollomythus und den Drachen Python größer sind als die an den Kampf zwischen Marduk und Tihamat. Mag

Tradition zusammenstromen und sich mischen konnen, dafür bietet in der Tat gerade die apokalyptische Literatur mannigfache Belege. Da ist z. B. im Buche Daniel bei der Schilderung von Nebukadnezars Traumgesicht in die symbolische Darstellung der vier Weltreiche unter dem Bilde einer aus Gold, Silber, Erz und Eisen bestehenden Statue sichtlich der Mythus von den vier Weltaltern eingedrungen (Dan. 2, 31), wahrend kurz darauf in der Erzahlung von Nebukadnezars Wahnsinn, wie er mit den Rindern Grünfutter verzehrt und ihm Haare wachsen und Nägel gleich Vogelkrallen, das uber alle Welt verbreitete Tierverwandlungsmärchen nicht zu verkennen ist (Dan. 4, 30). Was aber mehr als der auf die verschiedensten Quellen und Stadien der Mythenentwicklung zurückgehende Synkretismus diese Gattung der visionären Literatur kennzeichnet und sie von den Visionen der eigentlichen Prophetie wie von sonstigen Schilderungen göttlicher Strafgerichte scheidet, das ist die groteske Phantastik, in der sich diese Dichtungen bei der Ausmalung der Schrecken und Strafen, die der Endzeit vorausgehen, wie der Herrlichkeiten, die ihr folgen werden, eigehen. Da ist keine Zahl groß genug, um auszudrücken, daß das Gericht, das sich um den Thron des hochsten Richters versammelt, aus vielen Personen besteht: es müssen gleich tausendmal Tausende und tausendmal Zehntausende sein (Dan. 7, 9). Über alle Grenzen des Denkbaren erhebt sich vollends diese Phantastik in der Beschreibung der Ungeheuer und der Schrecken, die das Weltende bezeichnen. Von den vier Ungeheuern, die Daniel im Traume aus der Tiefe des Meeres aufsteigen sieht, hat das vierte eiserne Zähne und zehn gewaltige Horner, über die ein elftes furchtbareres hervorwächst mit menschlichen Augen und einem Munde, der »hochfahrende Dinge redet« (Dan. 7, 2ff.). Was sind die Plagen, die Jahwe den Agyptern sendet, die Viehpest, darum auch zunachst die Assoziation mit dem Kampf gegen die Ungeheuer des Urchaos die Phantasie des Apokalyptikers befruchtet haben, daß diese Vorstellung dann weiterhin die Assimilation eines bekannten Mythenmarchens, wie es in hellenistischer Zeit der Apollo-Letomythus gewesen, dem Bilde seine weiteren Zuge gegeben habe, wurde ganz dem Zusammenwachsen von Marchenelementen entsprechen, wie wir es in unzähligen anderen Fallen verfolgen können, um so mehr, da das Motiv des Drachenkampfes hier ein Bindeghed bildet, das seine Zugkraft noch anderwarts oft genug in Marchen und Legende bewahrt hat.

die Beulen, der Hagel und die Heuschrecken, die die Bodengewächse zerstören, gegen die Heuschrecken der Johannesapokalypse. die wütenden Rossen gleichen, Zähne wie Lowenzahne, Haare wie Weiberhaare und Schwänze wie Skorpionen besitzen (Ap. Joh. 9.)! Wie die Schrecken und Plagen, so sind aber nicht minder die alten mythologischen Bilder gottlicher Offenbarungen ins Ungeheuerliche und Geschmacklose gesteigert. Man vergleiche die erhabene Erscheinung Jahwes in der verhüllenden Wolke auf dem Sinai mit dem gebärenden Weibe der Apokalypse, das, mit der Sonne bekleidet, den Mond zu ihren Füßen und auf ihrem Haupte ein Diadem von zwolf Sternen hat (Ap. 12, 1), oder den Mannaregen, mit dem Jahwe das Volk Israel in der Wüste erquickt (2. Mos. 16), mit dem Buch des apokalyptischen Engels, das im Munde süß schmeckt. aber im Magen bitter ist (Ap. 10), das gelobte Land, das von Milch und Honig überfließt (2. Mos. 3, 8), mit dem künftigen Jerusalem, das vom Himmel niederfahrt, dessen Mauern aus Edelsteinen, dessen Tore aus Perlen sind, und in das alle Konige der Erde ihre Herrlichkeiten bringen (Ap. 21). Das sind weder urwüchsige mythologische Bilder, noch gleichen sie den im wachen Zustand oder im Traum geschauten Gesichten des ekstatischen Visionars, sondern es ist eine erkunstelte Übertreibung mythologischer Vorstellungen ins Unvorstellbare, die eigentlich nur noch in Worten moglich ist. bilden diese apokalyptischen Mythen das dritte und letzte Glied in einer Reihe, die, nachdem sie von der Wachvision des ursprünglichen zur Traumvision des untergehenden Prophetentums geführt hat, nun mit Erzeugnissen endet, die weder Wachvisionen noch Traume. sondern aus verstandesmäßiger Reflexion geborene Dichtungen sind. Darum laßt die Prophetie eines Sacharia immer noch das wirkliche Die Schilderungen des Apokalyptikers aber Traumbild erkennen. sind, obgleich sie als Traume erzählt werden, keine Traume, sondern erfundene Allegorien, die ihren Inhalt überdies zu einem nicht geringen Teil altorientalischer Mythendichtung entlehnt haben<sup>1</sup>).

¹) Vgl. A. Jeremias, Babylonisches im Neuen Testament, 1905, S. 34ff. Meine Bemerkungen uber die beiden Formen prophetischer Vision (Bd. 4², S. 183ff.), an die sich hier die apokalyptische Dichtung als eine dritte anschließt, sind, wie ich gesehen habe, von einigen Lesern so mißverstanden worden, als wolle ich überhaupt der Wachvision psychologisch die Priorität

Nun darf man freilich aus diesem starken Anteil der Reflexion nicht schließen, der Aufbau einer solchen apokalyptischen Mythendichtung sei auch im einzelnen nur ein Produkt willkürlicher allegorisierender Erfindung. Vielmehr ist es unvermeidlich, daß sich dem apokalyptischen, wie jedem Dichter, viele seiner Bilder ungesucht gestalten oder aus dem geläufigen Mythen- und Märchenschatz zufließen, ohne daß er sich dieser Quellen deutlich bewußt wäre. In allem dem unterscheidet sich die apokalyptische namentlich nicht von der allegorischen Dichtung, mit der sie die verstandesmäßige Reflexion ebenso wie die Absicht der Verhüllung durch das Bild gemein hat. Was zur gewohnlichen Allegorie hinzukommt ist nur die aus der Prophetie übernommene, hier freilich zumeist zum äußeren Schein gewordene und deshalb übersteigerte Ekstase. Nicht minder mengt sich aber die aus uraltem Zauberglauben dunkel nachwirkende Vorstellung vom Zauber des Geheimnisvollen ein, die gelegentlich wohl die Offenbarungen des Apokalyptikers zu Ratseln für ihn selbst macht.

Zu diesem Komplex von Motiven steht schließlich noch eine vor dem Traum einraumen. Das ist natürlich nicht meine Meinung. Der Traum ist, soviel wir wissen, eine allgemein menschliche Erscheinung, an der, nach verschiedenen Symptomen zu schließen, bis zu einem gewissen Grade sogar die höheren Tiere, z. B. die Hunde, teilhaben. Traumer und Traume hat es daher in aller Welt lange gegeben, ehe unter den besonderen historischen Bedingungen, wie sie die israelitische und in etwas abweichender Gestalt auch die indische Geschichte sowie andere, diesen ähnliche Volkerbewegungen mit sich fuhrten, Propheten aufgetreten sind. Selbstverständlich gilt daher der für das Prophetentum aufgestellte und zunächst aus dem ısraelitischen Prophetentum abstrahierte Satz, daß in der Zeit der sinkenden Prophetie der Traum und zum Teil schon die den Traum weiterfuhrende Tendenzdichtung die Wachvision der auf der Hohe ihrer Entwicklung stehenden Prophetie ablosen, eben nur fur diese Entwicklung. Hier schließt sich dann aber unmittelbar und, wie man wohl sagen darf, in einer ebensolchen psychologischen Gesetzmaßigkeit an die Prophetie zweiter Art die Apokalyptik an, zwischen der und dem späteren Prophetentum bekanntlich auch bei den Israeliten die Grenzen fließende sind. Wie schon im alteren Prophetentum neben den echten Wachvisionen der Traum eine Rolle spielen kann (a. a. O. S. 186), so mogen ubrigens auch einzelnen Erzahlungen der Apokalyptiker Traume und ausnahmsweise sogar emmal Wachvisionen zugrunde liegen. Im allgemeinen tragen aber die apokalyptischen Bilder gerade in ihrer die Grenzen des Vorstellbaren uberschreitenden Phantastik deutlich die Merkmale der Erfindung an sich.

andere Erscheinung in naher Beziehung, die den apokalyptischen Mythus in seiner Eigenart auch von der spateren Prophetie unterscheidet: das ist die Eigenschaft, daß alle Mythen vom Ende und von der Erneuerung der Welt zugleich nach rückwärts ge-Sie künden nicht bloß die Zukunft voraus, sondern wandt sind. sie erzählen auch die Vergangenheit, soweit sie zu dieser Zukunft in der Gedankenwelt des Apokalyptikers in Beziehung gesetzt ist. Man hat diese Erscheinung im Hinblick auf die ihr vorangegangene oder sie begleitende Prophetie als eine Art Entgleisung betrachtet. Der Apokalyptiker sei seines prophetischen Berufs uneingedenk geworden, und er habe wohl, um seinen Voraussagen über die Zukunft Glaubwürdigkeit zu verleihen, seinen eigenen Standort in eine entfernte Vergangenheit verlegt, so daß nun die wirkliche Geschichte als eine bereits eingetroffene Prophezeiung erscheine<sup>1</sup>). Aber bei aller Reflexion in dieser mythologisierenden Dichtung, und obgleich diese Schriften, wie z. B. das apokryphe Buch Henoch, um den sie umgebenden Zauber des Geheimnisses zu erhohen, zuweilen in Urvaterzeit zurückverlegt sind, so wird man doch so raffiniert ausgeklügelte Zwecke hier um so weniger vermuten dürfen, als jene Eigenschaft allen diesen Erzeugnissen in größerem oder geringerem Maße zukommt, und als sie auch den weit entlegenen Weltuntergangsmythen der Neuen Welt nicht fehlt. Der apokalyptische Mythus steht eben, wie er dem Untergang eine Erneuerung der Welt folgen laßt, so seiner eigensten Natur nach zwischen Vergangenheit und Zukunft mitten inne. Es ist die gleiche Eigenschaft, die ihn, sobald die Weltkatastrophen in einer gewissen, eventuell sich wiederholenden Folge wiederkehren, in die Sage von den Weltaltern übergehen läßt. So ist er denn auch seiner dichterischen Form nach nicht sowohl Weissagung als Erzählung. Das Medium, in dem sich die Erzählung in gleicher Weise nach beiden Richtungen bewegen kann, ist aber der Traum. Das Traumgesicht ist ja an sich unmittelbare Gegenwart. Doch in dieser Gegenwart kann sich die Vergangenheit ebenso wie die Zukunft spiegeln, und da die Zukunft ın der Vergangenheit vorbereitet wird, so kann die apokalyptische Dichtung um so weniger umhin, auch in ihren Schilderungen diesem

<sup>1)</sup> H. Gunkel, Schopfung und Chaos, S. 187ff.

Gang des Geschehens zu folgen, als die Motive fur das bevorstehende Weltende wie für die folgende Welterneuerung teils in der schon durchlebten Vergangenheit liegen, teils wenigstens durch sie vorbereitet sind. Darum ist zwar die Apokalyptik in der spezifischen Form, in der sie das Judentum unter dem Emfluß der in sein nationales und religioses Leben tief eingreifenden Weltereignisse erzeugt hat, und in der sie dann wenig verändert von der christlichen Apokalyptik aufgenommen worden ist, sichtlich von der Prophetie ausgegangen. Ihrem eigensten Wesen nach ist sie aber ein Neues, ein Mythus, der Vergangenes und Zukunftiges verknüpft und deshalb in der Traumerzählung die ihr adaquate Form vorfindet. Wahrend in der gewöhnlichen Sage das Vergangene als ein für immer Entschwundenes berichtet wird, ist in der Traumerzählung des Apokalyptikers die Vergangenheit schwanger mit der Zukunft. So herrscht hier bereits eine Kausalıtät der Erscheinungen, die freilich nicht die der wirklichen Geschichte, sondern ganz in dem Glauben und Hoffen des Dichters begründet ist. Alles das sind aber wieder trotz der vorherrschenden erfinderischen Reflexion nicht sinnreich erdachte Kunstmittel, sondern Eigenschaften, die aus den inneren Bedingungen dieser Welterneuerungsmythen mit psychologischer Notwendigkeit hervorgehen.

Aus den gleichen Bedingungen ergibt sich nun auch die eigenartige Stellung, die der apokalyptische Mythus zwischen Dichtung und Philosophie, zwischen Sage und Geschichte, endlich zwischen Mythus und Religion einnimmt. Abgesehen von den Beziehungen zur Mystik und zum magischen Aberglauben, der durch die folgenden Jahrhunderte bis über die Schwelle der Gegenwart herabreicht, sind es in der Tat vornehmlich drei Richtungen, in denen der apokalyptische Mythus auf kommende Zeiten gewirkt hat. Wir konnen diese Richtungen kurz die kosmologische, die geschichtsphilosophische und die eschatologische nennen. Zunächst hat jeder Weltuntergangsmythus ein kosmologisches Thema: er lost ein naturphilosophisches Problem in mythologischer Form. Diese kosmologische Seite tritt in der mexikanischen wie in der indischen Abart der Sage mit ihren Vorstellungen von der unendlichen Wiederholung der Zerstörungen und Wiedererneuerungen der Welt besonders

hervor; sie fehlt aber auch in den andern Mythen nicht, wie dies die Beziehung zu der Sage von den vier Weltaltern und gelegentlich, z. B. in dem Buche Henoch, selbst die Naturschilderungen der jüdischen Apokalyptik zeigen. Das ist die Richtung, in der die Naturphilosophie von einem Anaximander und Heraklit an bis herab zur Gegenwart den Mythus vom Weltende und der Weltverjungung wiederholt entwickelt hat. Mehr noch ist die Apokalyptik in dem Gemalde, das sie von Vergangenheit und Zukunft entrollt, ein Vorbild der kommenden Geschichtsphilosophie, die vor allem darin die Spuren ihres mythologischen Ursprungs an sich trägt, daß sie von Augustins »Civitas Dei« bis zum Beginn der Neuzeit alle Geschichte unter dem Gesichtspunkt der beim Volke Israel beginnenden Heilsgeschichte betrachtet, und daß sie auch noch in ihren spateren Entwicklungen nicht minder der Zukunft wie der Vergangenheit zugewandt ist, - ein Rest der Apokalyptik, der in den Konstruktionen Fichtes, Schellings, Hegels und ihrer Nachfolger bis in die Gegenwart herabreicht. Die dritte und wichtigste Seite ist endlich die eschatologische. Waren schon im späteren Judentum die die altere Apokalyptik beherrschenden Vorstellungen von der Wiederaufrichtung des jüdischen Staats und dem Sieg Jahwes über die fremden Gotter allmählich hinter dem die ganze Menschheit umfassenden Gedanken eines gottlichen Strafgerichts und einer neuen Welt der Seligen und der Heiligen zurückgetreten, so richtete sich die Zukunftshoffnung der Christen auf die erwartete Wiederkunft Christi, an die man diese große Weltkatastrophe geknupft glaubte; und als endlich solche chiliastische Erwartungen verblaßt waren, da verschwand zwar die alte Apokalyptik, aber ein guter Teil von ihr lebte in den Vorstellungen von der Auferstehung der Toten und vom jüngsten Gericht fort. Nur wurde hier die Katastrophe des Weltendes mehr und mehr zu einem übersinnlichen Vorgang, der nun mit den allgemeinen Bildern von der jenseitigen Welt in enge Verbindung trat. So ist es schließlich vornehmlich diese dritte Seite, bei der die Apokalyptik in die religiose Entwicklung eingegriffen und zu einem wesentlichen Teil dazu beigetragen hat, die mythologische Form vorzubereiten, die im Christentum die Jenseitsvorstellungen annahmen. Nur hatte sich hier das Nacheinander der

Schrecken des Weltendes und der Herrlichkeiten der Welterneuerung in das Nebeneinander eines Schreckens ohne Ende und einer ewigen Herrlichkeit umgewandelt, ein Prozeß, bei dem die Vorstellung des jungsten Gerichts ein natürliches Übergangsglied bildete, das zunachst noch beides, die Vorstellungen vom Weltende und die von den Aufenthaltsorten der Abgeschiedenen, in sich vereinigte, um schließlich dem dauernden Nebeneinander der alten Vorstellungen von Holle und Himmel den Vorrang zu lassen. Mit dem Schwinden der chiliastischen Hoffnungen verblaßte so allmählich auch der mit ihnen ursprünglich verbundene Gedanke vom Weltende, indem dieses in immer unbestimmtere Fernen rückte. Die apokalyptische Weltuntergangssage ist daher in dieser vom Christentum aufgenommenen Form nicht ganz verschwunden; aber sie ist in ihrer ursprünglichen Bedeutung so unbestimmt geworden, daß sie hinter den Wirkungen zurücktritt, die sie auf die Jenseitsvorstellungen überhaupt ausgeübt hat. Aus der einmaligen Weltkatastrophe sind die Bilder des Schreckens und der Herrlichkeit auf die längst vorhandenen Bilder von Holle und Himmel übergegangen. In dieser letzten gewaltigen Wirkung hat Dantes großes Gedicht das apokalyptische Weltbild des Mittelalters noch einmal in poetisch geläuterter Form für die kommenden Jahrhunderte festgehalten.

# III. Die Heiligkeit der Götter.

# 1. Der Begriff der Heiligkeit.

a. Das Heilige und das Tabu.

Die unter dem Namen des "Tabu" zusammengefaßten Erscheinungen sind an einer fruheren Stelle dieses Werkes eingehend geschildert worden<sup>1</sup>). Dabei hat sich gezeigt, daß die Vorstellungen und Affekte, die diesem Gebiet angehoren, in die gesamte Entwicklung des mythologischen und religiosen Denkens von den primitiven Zauberkulten an bis zu den Religionen der Kulturvolker als wichtige Faktoren eingreifen. Im Hinblick auf den stetigen Zusammenhang ihrer Motive wurden daher alle diese im weiteren Sinne dem Begriff des Tabu zugehorigen Erscheinungen in ihrer

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 390ff.

allgemeinen Entwicklung von den primitiven Damonenvorstellungen bis herauf zu den Götterkulten bereits erortert. So bleibt uns hier nur noch ubrig, der besonderen Eigenschaften zu gedenken, die dem die Entwicklung der Tabumotive abschließenden Begriff der Heiligkeit der Götter für diese selbst und fur den ihrem Schutz vertrauenden Menschen zukommt. Schon außerlich bringt das Wort Heiligkeit den religiosen Wert des Begriffs darin zum Ausdruck, daß es in seiner eigentlichen Bedeutung nur entweder auf die Gotter oder auf Wirkungen, die irgendwie von ihnen ausgehen, anwendbar ist. Denn darin liegt der tiefere Sinn der in dem Wort enthaltenen Beziehung der Heiligkeit zu dem Heil, daß das Heil, das sie bringen, nicht in ihrem außeren Tun, sondern in ihrer dem Menschen hilfreich zugewandten Gesinnung besteht, durch die sie in dem, der ihrer Hılfe vertraut, das Streben erwecken, selbst heilig zu werden. Dadurch unterscheiden sich die Gotter von den sogenannten "Heilbringern" vieler Naturvolker, wie dem Raben der Tlinkit, dem großen Hasen der Algonkinindianer, die durch ihre Zauberkraft den Menschen in den Besitz der frühesten Kulturgüter gebracht haben, selbst aber nicht im geringsten heilig sind. Zugleich trifft jedoch dieser Begriff der Heiligkeit mit dem der Religion nahe zusammen, sobald man nur bei dieser von der in ihrem Namen enthaltenen äußeren Gebundenheit absieht und ihr Wesen ganz in die heiligende Wirkung verlegt, die die Heiligkeit der Gotter auf den Menschen ausubt, und die, wie sie auf der Seite der Gotter in ihrer heilbringenden Tatigkeit, so auf der des heilsbedürftigen Menschen in dem Kultus sich äußert. So erscheinen auf den hoheren Stufen des Gotterkultus mehr und mehr neben den äußeren Gütern, die der Mensch erringen möchte, als die beiden Hauptzwecke der Kulthandlung die Heiligung der Gotter und die an sie gebundene Selbstheiligung des Menschen. Damit zeigt dieser Begriff der Heiligkeit, daß das Wesen der Gotter selbst, mag es auch in den Anfängen des Gotterkultus noch ganz in den Wunschen aufgehen, die der Mensch ihnen in Gebet und Opfer entgegenbringt, doch in den den Gottern beigelegten Eigenschaften, vermöge deren er die Erfullung jener Wunsche erhofft, von frühe an nicht hierauf beschränkt bleibt. Daß die Gotter die an sie gerichteten Wunsche erfullen, ist freilich bei der Bildung der Gottervorstellungen noch ganz die im Vordergrund stehende Seite ihres Wesens; aber zum Vollbringen gehort bei den Göttern wie beim Menschen das Wollen, das aus den seelischen Motiven entspringt, von denen sie in ihren Handlungen bestimmt werden. Der Satz "die Götter sind die Wünsche der Menschen" trifft daher nur ihre äußere Wirksamkeit, nicht die inneren Eigenschaften, die aus der Heiligkeit ihres Wesens hervorgehen, und in denen die Idee der Heiligkeit selbst einer fortsechreitenden Entwicklung unterworfen ist.

Die Bedeutung, die hiernach die Heiligung der Gotter im Kultus fur die Entwicklung der Göttervorstellungen besitzt, wirft nun auch Licht auf die Beziehung der Begriffe des Heiligen und des Tabu zueinander. Das Tabu im weitesten Sinne umfaßt alles, was als Gegenstand der Scheu gemieden wird, weil seine Berührung oder seine Verwendung zu andern als zu bestimmten durch die Sitte festgestellten Zwecken als gefahrlich oder mindestens nach den geltenden Normen der Sitte als verboten gilt. Auch das Heilige fällt daher in den Bereich des Tabu. Aber es scheidet sich von den anderen, primitiveren Formen desselben dadurch, daß es auf den inneren Eigenschaften der Götter und dann, in weiterer Übertragung, auf der Heiligung beruht, die die Gotter als die im spezifischen Sinne heiligen Wesen anderen Gegenständen mittellen konnen. Die letzte Quelle des Heiligen bleibt daher, so weit auch durch solche Übertragungen das Gebiet sich ausdehnen mag, die Persönlichkeit der Götter. Ein Totem, welches nicht gegessen werden darf, ist tabu, nicht weil es um seiner selbst willen geschätzt wird, sondern weil an seinen Genuß die Furcht vor einer schädigenden Wirkung auf den Ubertreter des Tabu geknupft ist. So ist denn auch das Totem fur einen nicht der gleichen Totemgruppe angehorigen Stammesgenossen keineswegs tabu, wogegen der Gott von dem der ihn verehrt auch gegenuber den Andersglaubigen vor Mißachtung seiner Heiligkeit geschützt wird. Nicht minder zeigt dies der Unterschied, der in dieser Beziehung zwischen der Verehrung der "heiligen Tiere" und der Scheu vor den Totemtieren besteht. Mögen auch bei der Entstehung jener totemistische Überlieferungen mitgewirkt haben, sobald gewisse Tiere zu Verkörperungen der

Götter und dann weiterhin zu ihren Dienern und Begleitern werden, gehören sie mit zu jenen Gegenstanden, auf welche die Götter ihre Heiligkeit übertragen. So fällt überhaupt die Grenze, die zwischen dem ursprunglichen Tabu und der Heiligkeit zu ziehen ist, im wesentlichen mit dem Unterschied der Damonenfurcht und der Ehrfurcht vor den Göttern zusammen.

#### b. Die Damonenfurcht und die Ehrfurcht vor den Göttern.

Furcht und Hoffen sind die Quellen, aus denen der Damonenwie der Götterglaube entspringt. Aber der unpersonliche Damon ist die reine Verkörperung dieser Affekte. Ihn durch Zauber zur Erfullung bestimmter Wünsche zu zwingen, die Gefahr, die von ihm droht, durch Gegenzauber zu beseitigen, ist die Triebfeder der Damonenkulte. Hochstens in der Scheidung guter und boser Dämonen beginnen sich Motive zu regen, in denen allmählich der Ubergang zu einer Ausbildung persönlicher Charaktere vorbereitet wird; doch diese bleiben noch unbestimmt, sie sind generelle, nicht individuelle, und der Kult, der sich ihnen zuwendet, bewegt sich noch ganz in dem Gebiet des magischen Zwangs. Bei den Gottern dagegen ist es von Anfang an der Wille, der die Naturordnung wie das menschliche Schicksal lenkenden persönlichen Wesen, an den sich der Kultus wendet. Darum gibt es zwar auch hier noch, aus dem alten Damonenglauben herüberragend, neben den wohlwollenden mißgunstige und verderbliche Gotter; aber auch ihr Tun ist eine freie Tat ihres Willens und kann daher zum Guten gewendet werden. Dabei reicht dann mit diesem Gegensatz der Zauberzwang der Damonenbeschworung noch lange in die Gotterkulte hinein. Gebet und Opfer bleiben zunächst Zaubermittel. Je mehr sich jedoch die Götter zu freien, ganz nach eigenem Willen handelnden Personlichkeiten entwickeln, um so mehr schwindet allmählich der Zwang: an die Stelle der Beschworung tritt das Bittgebet und die Lobpreisung, an die Stelle des Zauberopfers das Bundnis mit dem Gott und das Geschenkopfer, die beide die aus freiem Entschluß gewährte Gunst der Gotter gewinnen wollen. Indem diese Wendung untrennbar an die Entwicklung des personlichen Wesens der Gotter gebunden ist, tritt nun aber hier der zweite Faktor,

der die Entstehung der Gotter bestimmt, entscheidend ein: der Held in seinen das Mittelmaß menschlicher Größe überschreitenden Eigenschaften ist das Vorbild des Gottes, und der Gott selbst ist dessen ideale Vollendung. An der Gestalt des Helden, der wilde Tiere erlegt, die das Leben des Menschen gefährden, der den Sieg uber feindliche Stämme erringt, und der dem schwächeren Genossen hilfreich beisteht, entwickelt sich das Bild eines Helfers, der dem einzelnen ein Retter aus der Not und der Gemeinschaft der Stammesgenossen im Krieg wie in der friedlichen Kulturarbeit ein Fuhrer ist. Indem dieses Bild des idealen Helden das zauberkräftige Wirken der Damonen in sich aufnimmt, und indem unter diesen die der direkten Einwirkung des Menschen unerreichbaren und doch tief in sein Leben eingreifenden Himmelsdamonen die Herrschaft gewinnen, vollzieht sich jene schöpferische Verschmelzung dieser Elemente, die oben an einigen Beispielen zu schildern versucht wurde. Doch wenn hierbei das Schwergewicht auf die Außenseite der Vorgänge fallen und demnach zunächst das dämonenhafte Wesen der Gotter in den Vordergrund treten mußte, so nimmt umgekehrt hier, wo es sich um die geistigen Eigenschaften handelt, der Held nicht bloß die erste Stelle ein, sondern in Wahrheit ist er es allein, der zu dem äußeren Leben der Gotter die seelischen Motive hinzubringt. So liegt es denn in dieser ihrer wichtigsten Eigenschaft, in der Personlichkeit, notwendig begründet, daß ihr geistiges Wesen den idealen Helden zur Grundlage hat. Die Dämonen sind in ihren geistigen Eigenschaften entwicklungslos. Ihre Sonderung beruht durchweg auf außeren Verhältnissen ihres Wirkens, und selbst der Gegensatz der guten und bosen Dämonen bleibt auf Gattungscharaktere beschränkt, die höchstens da, wo diese Gestalten mit der Helden- und Gottersage sich mischen, zuweilen einen individuelleren Gehalt gewinnen. Indem dagegen in dem Helden der ideale Mensch zum Vorbild des Gottes wird, tritt zugleich die damonische Natur des Gottes um so mehr zuruck, je ausgeprägter sein personlicher Charakter wird.

Gewinnen so, wie dies die späteren Theogonien im mythologischen Bilde schildern, im Kampf mit den Dämonen die Götter ihr eigenes geistiges Wesen, so sind nun auch die Affekte, die das Verhalten des Menschen gegenuber diesen Machten bestimmen, von denen er im Wechsel der Zeiten sein Schicksal abhängig glaubt, fur die geistigen Eigenschaften beider kennzeichnend. Die gemeinsame Grundlage aller der Regungen, die der Mensch den Dämonen wie den Gottern gegenuber empfindet, ist das Gefuhl der Scheu. Aber dieses Gefuhl spaltet sich in zwei Richtungen, die zugleich die Stufen einer Entwicklung vom Damon zum Gott bezeichnen: den Damonenglaubigen beherrscht allein die Furcht, den bosen Dämon furchtet er um seiner Bosheit willen, den guten, weil er sich scheut sein Wohlwollen einzubußen; dem Gott gegenüber erhebt sich die Furcht zur Ehrfurcht. Diese Furcht, die mit Verehrung verbunden ist, wird darum auch, um sie von den niederen Graden der Ehrfurcht zu unterscheiden, die auch der Mensch und namentlich der Held genießen kann, schlechthin Gottesfurcht genannt. Während die Dämonenfurcht, entsprechend dem gleichformigen Charakter der Damonen selbst, im wesentlichen dieselbe bleibt, ist die Gottesfurcht ganz und gar abhängig von dem personlichen Charakter der Götter, und sie nimmt daher gegenuber jedem einzelnen eine abweichende Form an. Die reiche Abstufung, die den Gefuhlen überhaupt eigen ist, kommt so auch bei diesen den höchsten Glaubensobjekten entgegengebrachten Gefühlen zum Ausdruck, und der aller Religion dauernd innewohnende polytheistische Zug hat wohl in dieser Vielseitigkeit der religiösen Gefuhle seine fruchtbarste Quelle. Dem Reichtum der mit religioser Ehrfurcht gepaarten Affekte vermag, so lange das religiose Bewußtsein der mythologischen Anschauung nicht entraten kann, nur eine Mehrzahl individueller Gottercharaktere zu genugen. Erst eine begriffliche Lauterung der Gottesidee, die hinter der Einheit die lebendige Personlichkeit zurucktreten laßt, wandelt die einzelnen, in konkreten Gottergestalten verwirklicht gedachten Richtungen des gottlichen Seins in Attribute um, die sie der einen Gottheit beilegt. Nun konnen zwar, wie wir oben sahen, von der Scheidung des geistigen Wesens der Gottheit in einzelne Eigenschaften Hypostasen ausgehen, die selbst wieder den Charakter selbstandiger göttlicher Personlichkeiten annehmen (S. 124ff.). Aber indem neben ihnen die Einheit der Gottesidee erhalten bleibt, bewahren sie zugleich die Natur der Attribute. Dennoch konnte diese Ver-

bindung von Attribut und Hypostase nicht entstehen, ware sie nicht bereits vorgebildet in den polytheistischen Religionen, sofern diese ein System zusammengehoriger, einander in ihren Funktionen erganzender Gotter voraussetzen. Darum hat der Plural "die Gotter" nicht bloß die Bedeutung einer Vielheit, sondern vor allem die einer Einheit dieser Vielheit. Noch stärker betont diese Einheit der den Griechen schon in früher Zeit gelaufige Ausdruck ..das Göttliche" (τὸ θεῖον), neben dem noch als eine Erinnerung an den dämonischen Ursprung der Gotter das δαιμόνιον steht. Seine Hauptquelle hat jedoch dieser Einheitsbegriff nicht sowohl in einer gleichartigen äußeren Macht der Gotter - hier teilen sie sich in die verschiedenen Weltgebiete, Himmel und Erde, Meer, Unterwelt und in die einzelnen Kulturen und Berufe - als vielmehr in den allgemeinsten geistigen Eigenschaften. Wie das geistige Wesen des Menschen ein gleichartiges ist, so muß es auch das der Gotter als der nach dem Vorbild des Menschen geschaffenen Ideale sein: ja fur sie gilt dies wegen ihrer uberragenden geistigen Große in gesteigertem Maße, da fur sie, die keinen Mangel kennen, alles hinwegfällt, was die Ausbildung ihrer gesstigen Kräfte hemmen konnte. Aus der Idee dieser Einheit ist daher fruher schon der Gedanke einer einheitlichen Weltregierung als ein wesentliches Unterscheidungsmerkmal des Götter- von dem Dämonenglauben geboren worden. wie sehr auch die aus diesem heruberreichenden Überlebnisse und die dichterischen Ausschmückungen des Gottermythus jenen Gedanken immer wieder verdunkeln mögen. Nicht in einem obersten Gott, der eine Ubertragung der Idee des irdischen Herrschers auf den Himmel ist, noch weniger in einem urzeitlichen Geisterglauben zweifelhafter Herkunft, endlich auch nicht in einem Stammesgott, in dessen ursprunglichem Charakter das geistige Wesen der Gottheit keineswegs eine besonders hervortretende Seite bildet, sondern in dem Gedanken der Einheit der gottlichen Weltregierung und in der damit eng verbundenen Einheit der geistigen Attribute der Gotter, darf man daher wohl den Keim jener Idee einer einzigen Gottheit erblicken, die freilich in ihrer ausgebildeten Form ebenso wenig dem primitiven menschlichen Bewußtsein wie dem Anfang der Geschichte angehort.

### 2. Die Heiligkeitsattribute der Götter.

#### a. Weisheit und Allwissenheit.

Jene Attribute der Gotter, die deren Heiligkeit ausmachen, sind demnach nicht die äußeren der Macht und des Wunders, die ihnen zu Gebote stehen — uber diese verfügen auch die Damonen innerhalb ihres Gebietes — sondern die inneren, geistigen Eigenschaften, und sie sind es allein, um derenwillen der Mensch ihnen die hochste Ehrfurcht zollt, die er andern Menschen und die er selbst den Helden versagt. Welches sind aber diese dem Wesen der Gottheit untrennbar zugehorigen Attribute?

Eines von ihnen haben wir, da es eng mit der Entstehung der Gottervorstellungen zusammenhängt, bereits kennen gelernt: die Weisheit. Da, wie alle Eigenschaften der Gotter, so auch diese ursprünglichste und bleibendste nach ihrem Inhalt der menschlichen Sphäre entlehnt ist, nach ihrem Umfang aber diesen Inhalt ins Unbegrenzte steigert, so bleibt schließlich der Begriff nach Inhalt wie Umfang derart unbestimmt, daß für ihn nur die formale Definition einer "höchsten Weisheit" übrig bleibt. Sucht man endlich fur diesen Grenzbegriff dennoch einen positiven Inhalt zu gewinnen, so ergibt sich als der in der Entwicklung der Gottervorstellungen freilich nur in Annaherungen erreichbare, dann aber von der Philosophie festgehaltene Begriff einerseits die Allwissenheit, anderseits, da alles unzulängliche Wissen zum Irrtum fuhrt, die nie irrende Weisheit als das endgültige Attribut der Gottheit. Indem das geistige Wesen dort von der Seite des Wissens, hier von der des Handelns aufgefaßt wird, bilden jedoch diese beiden idealen Forderungen zugleich die absolute Einheit der im menschlichen Geiste mannigfach auseinandergehenden Grundformen des geistigen Seins, des Denkens und des Handelns, die in der Gottheit, die alles weiß und niemals irrt, zusammenfallen. Denn in ihr gibt es kein Schwanken der Motive, das ihre Entschlusse verzogern, keine Reue, die sie zu einer Berichtigung begangener Fehler bewegen konnte. Augustin hat diese Konsequenz der absoluten Gottesidee ausgesprochen in den Worten: "Gott denkt die Dinge und sie sind."

Doch die Idee einer unendlichen Weisheit, fur die Denken und Handeln und darum in der letzten Zuspitzung dieser Idee Denken und Sein eins sind, ist ein Grenzbegriff des religiösen Denkens, der in den konkreten Gestaltungen des religiosen Lebens niemals Wirklichkeit besitzt. Vielmehr kann er hier uberall nur den dunkeln Hintergrund bilden, von dem eine Mannigfaltigkeit von Vorstellungen sich abhebt, in denen jene ideale unendliche Einheit von verschiedenen Seiten her in endlichen Bildern sich Eine notwendige Folge davon ist, daß es, wenn wir in die absoluten Weisheitsattribute selbst das Wesen der Gottheit verlegen, eine Vielheit vollkommener Gotter überhaupt nicht gibt, sondern daß diese nur in jenem relativen Sinne moglich sind. in welchem sich das menschliche Bewußtsein die Attribute der Weisheit in dem höchsten ihm erreichbaren Maße verwirklicht denken kann. Da aber dieses menschliche Bewußtsein selbst sich entwickelt, so sind auch die Göttervorstellungen in einen Fluß der Entwicklung gestellt, der mit dem Moment beginnt, wo Damonen und Helden in ihrem Zusammenwirken die frühesten menschenähnlichen Gotter erzeugen, bis zu dem andern, wo diese personlichen allmählich in uberpersonliche Wesen ubergehen. Denn von allen andern Attributen, die der Gottheit beigelegt werden, ist es nun vornehmlich das der Allwissenheit, das diese Grenze ihres personlichen Daseins bezeichnet, da die Schranke oder, wie es in diesem Fall ausgedrückt werden kann, die Scheidung von Motiv und Entschluß die unaufhebbare Bedingung persönlichen Lebens ist. Darum hält die Volksreligion, die des persönlichen Lebens der Gotter nicht entraten kann, notwendig auch an ihrer menschlichen Begrenztheit fest. Mogen die Leidenschaften und Kampfe, der Neid, der Zorn und die allzu menschlichen sinnlichen Triebe, mit denen der Mythus die Gotterwelt ausstattet, schließlich aus dem Kultus verschwinden, ein rein menschliches Motiv bleibt zurück, das, in der Bedurftigkeit des Menschen begrundet, die unübersteigbare Schranke des sinnlichen Daseins auf die Gottheit uberträgt. Daß die Gottheit den Wünschen, die ihr der Mensch in Gebet und Opfer nahebringt, willfahre, daß sie also je nach der Beschaffenheit dieser Wünsche Entschlusse fassen oder auch ruckgängig machen konne, dies ist

die Voraussetzung des Kultus selbst, so lange dem in ihm stattfindenden Verkehr des Menschen mit Gott eine praktische Bedeutung in dem Sinne beigelegt wird, daß der Mensch durch seine kultischen Handlungen eine Erfullung seiner Wunsche erreichen will, mogen nun diese auf die diesseitige oder auf eine jenseitige Welt gerichtet sein. Soll diesem Ansturm menschlicher Wunsche gegenuber jene absolute Gottesidee, in der auch diese letzte ihr im religiosen Kultus gezogene Schranke fallt, sich durchsetzen, so bleibt daher eine Ausgleichung zwischen den praktischen Anspruchen des religiosen Kultus und den Forderungen der absoluten Gottesidee nur dadurch möglich, daß der Mensch diese Idee als eine vollig transzendente, ihre Umsetzung in einen dem subjektiven Denken erfaßbaren Begriff aber als einen Vorgang auffaßt, der die Beschränkung, die aus den Bedingungen dieses anschaulichen Denkens entspringt, in das transzendente Objekt selbst projiziert. In der Praxis des religiosen Lebens äußert sich dann diese Subjektivierung der Gottesidee, die zugleich ein letzter Rest anthropomorpher Gottesvorstellungen ist, darin, daß die Wirklichkeit in allen ihren Teilen als ein aus der unendlichen göttlichen Weisheit hervorgegangenes Erzeugnis des göttlichen Willens angesehen wird, dem der Mensch, dessen eigenes Schicksal in diesem Willen eingeschlossen ist, sich fügen muß. Unverkennbar ist in dem gegenwärtigen religiosen Kultus der christlichen Welt diese Auffassung im Wachsen begriffen, wenn auch der alte Gedanke einer magischen Beeinflussung der Gottheit, aus dem dereinst aller Kultus entsprungen ist, immer noch weite Volkskreise und mit ihnen den offiziellen Kultus beherrscht.

# b. Die Gerechtigkeit.

Eng verbunden mit der Weisheit gilt als ein zweites Hauptattribut der Götter die Gerechtigkeit. Aus der Weisheit stammt das Gesetz, nach welchem Gott die Welt regiert und die Geschicke der einzelnen lenkt. So verhalten sich beide wiederum zueinander wie Wissen und Handeln: die höchste Gerechtigkeit ist im Lichte der absoluten Gottesidee ein unmittelbarer, keinen besonderen Entschluß fordernder Akt der gottlichen Weisheit. Aber noch mehr als diese hat jene Idee einer höchsten Gerechtigkeit in der Entwicklung der Göttervorstellungen einen langen, von Hemmungen und Irrungen unterbrochenen Weg zuruckgelegt. Denn mögen auch Weisheit und Gerechtigkeit als ideale Grenzbegriffe zusammenfallen, diese demnach ebenso allumfassend und fehllos gedacht werden wie jene, die empirische Wirklichkeit umgibt beide mit den gleichen Mangeln, indem, wie das ideale Wissen das ideale Handeln in sich schließt, so nicht minder der Irrtum des Erkennens den des Wollens mit sich führt, da nunmehr beide zueinander in das Verhältnis von Intellekt und Affekt treten. Nicht der Intellekt als solcher, der in die Götter verlegt deren Weisheit ausmacht, sondern der ihn begleitende Affekt, der ihr Handeln bestimmt, prägt ihrem Walten den Stempel des Gerechten oder Ungerechten auf; und dieser Gegensatz beeinträchtigt nicht bloß das gerechte Walten der Gotter, sondern er läßt es auch an allen den Schwankungen teilnehmen, den dieser Begriff in seiner menschlichen Entwicklung bietet. Und noch ein anderes Motiv greift hier hemmend ein. Die Gotter bilden eine fur sich bestehende Welt, der der Mensch Gehorsam schuldet, in deren freiem Willen es aber liegt, ob sie sich um ihn kummern oder nicht. Denn hier ubertragt sich das Verhaltnis des Herrschers zu seinen Untertanen, nicht weniger wie andere menschliche Verhaltnisse, in gesteigertem Maße auf die Gotterwelt. So ereignet sich hier die größte Paradoxie, die die religiöse Entwicklung kennt: der Mensch hat aus seinem innersten Bedürfnisse heraus die Gotter geschaffen, er selbst aber hat vor allem den Bedurfnissen der Gotter zu genügen, damit es ihm wohl ergehe auf Erden. So sind es wesentlich zwei Ursachen, die dieses Attribut der gottlichen Gerechtigkeit innerhalb der beginnenden Götterkulte truben und es zum Teil in das volle Gegenteil der ihm innerhalb eines reiferen religiosen Bewußtseins zuerkannten Bedeutung Erstens nimmt das Attribut der göttlichen Gerechtigverkehren. keit zunächst an allen den Mangeln teil, denen der Begriff der menschlichen Gerechtigkeit innerhalb eines barbarischen Zeitalters unterworfen ist; zweitens ist dieser Begriff durchaus einseitig vom Standpunkt der Götter aus bestimmt: die Gerechtigkeit des Menschen besteht in seinem Gehorsam gegenuber den Gottern, die Gerechtigkeit der Gotter darin, daß sie diesen Gehorsam belohnen und den

Ungehorsam bestrafen. Je mehr diese ursprungliche Gerechtigkeit der Gotter einer ethisch gereifteren Auffassung als Ungerechtigkeit erscheint, um so bedeutsamer, auch für die Entwicklung der ethischen Begriffe, ist aber dieser Wandel; und um so bezeichnender ist es für die hier waltende Heterogonie der Zwecke, daß es schließlich doch gerade die religiose Entwicklung gewesen ist, die diese gewaltige ethische Umkehrung in die Idee einer höchsten Gerechtigkeit herbeigeführt hat.

Zunächst liefert nun dieser ethische Unwert des ursprünglichen Begriffs der gottlichen Gerechtigkeit den uberzeugenden Beweis, daß die Rechtsordnungen der menschlichen Gesellschaft ursprunglich keineswegs unter dem Einfluß der fruhesten Gotterkulte entstanden sind. Wie vielmehr die gottliche Gerechtigkeit nach allen ihren Eigenschaften an dem Maßstab der menschlichen gemessen wird, so tragt sie auch in ihren Vorzugen wie Mängeln die Spuren der Bedingungen an sich, die das menschliche Zusammenleben in seinem Schwanken zwischen Liebe und Haß, Hilfe und Streit mit sich führt. Wie die Gotter ein diesem menschlichen gleichendes Leben führen, so wird auch auf ihr Verhältnis zum Menschen das der hochsten Vorgesetzten zu ihren Untergebenen übertragen. So sind die ersten Grundlagen des sozialen und darum auch des sittlichen Lebens von der Erde in den Himmel gewandert, nicht umgekehrt. Die Religion und der religiose Kultus wurzeln aber zunachst nicht in sittlichen Motiven, sondern einzig und allein in dem Wunsch des Menschen, die Gunst der Gotter und dadurch Heil fur sich selbst zu gewinnen. Dem entspricht das Motiv, das anfänglich die Gerechtigkeit der Gotter wie die des Menschen ausmacht oder, besser gesagt, ersetzt: die Rache. Wie der Mensch die ihm zugefügte Unbill rächt, indem er seinem Gegner die gleiche oder eine ihr womoglich gleichwertige Schädigung zufúgt, so rachen die Götter die ihnen zugefugte Unbill, die in der Vernachlässigung ihres Kultus oder auch, wo das Ehrgefühl des Menschen selbst besonders entwickelt ist, in dem menschlichen Übermut besteht, der sich im Vollgefuhl seines Glückes den Göttern gleichstellt. Umgekehrt dagegen belohnen die Götter den, der treu ihrem Kultus obliegt und sich demutig ihrem Willen beugt. Das

sind die Zuge, die uns, wenn auch nach der Eigenart der Volker mannigfach abgetont, doch im wesentlichen übereinstimmend überall entgegentreten, wo die religiose Überlieferung noch in eine relativ fruhe Zeit zuruckreicht. Hier sind die griechischen Götter Homers nicht weniger auf den ihnen schuldigen Opfertribut bedacht wie der israelitische Jahwe, nur daß bei diesem das Motiv der Alleinherrschaft die Strenge, mit der er über seinem Kultus wacht, und damit den vorwiegend drohenden und strafenden Charakter des Gottes bedingt, während anderseits allerdings die Übertragung der patriarchalischen Stammesordnung auf das Verhaltnis des Gottes zu seinem Volke in höherem Maße geeignet ist, auch in allen Angelegenheiten des weltlichen Lebens Verkehr und Sitte unter den Schutz des Gottes zu stellen<sup>1</sup>).

Doch wenngleich die Idee der Gerechtigkeit menschlichen Ursprungs ist, so ist es doch der Götterkult, unter dessen Schutz diese Idee herangereift ist und schließlich jenem Grenzbegriff einer höchsten Gerechtigkeit entgegengefuhrt hat, der zuletzt als ein Attribut der Gottheit stehen bleibt. Der Weg zu diesem Ziel fuhrt auch hier durch die Reihe der Gotterkulte. In ihnen sucht der Mensch fur sich und fur die Gemeinschaft, der er angehort, die Hilfe der Gotter. Zunächst bedient er sich dazu kaum anderer Mittel als derer, mit denen er die Dämonen beschwört. Aber der persönliche Gott widerstrebt dem magischen Zwang der Kultzeremonien. So tritt, je erhabener das Bild des Gottes wird, an die Stelle des Zwangs der freie Wille des Gottes selbst, der durch die ihm im Kultus bewiesene Ehrfurcht gewonnen werden muß. Damit wandelt sich der Zauber, den der Mensch auf den Gott auszuüben sucht, mehr und mehr in ein Gebot, das der Gott an den Menschen richtet, und

<sup>1)</sup> Hat die Vielgestaltigkeit des griechischen Gotterhimmels im Verein mit der großeren Vielgestaltigkeit des Lebens diese Entwicklung, wie man wohl annehmen darf, verzogert, so treten dafur die verschiedenen Stadien derselben, besonders in dem in der Geschichte der Dichtung, dann auch der Philosophie sich auspragenden Geist der Zeitalter um so deutlicher auseinander. Hier bieten Homer, dieser wieder etwas abweichend in Ilias und Odyssee, Hesiod, die Hymnendichtung, endlich die Tragiker eine Reihe, in der sich augenfallig das sittlich religiöse Weltbild der Zeiten und zum Teil auch das der verschiedenen Bevolkerungen spiegelt. Vgl. hierzu und zu dem Folgenden Max Wundt, Geschichte der griechischen Ethik, Bd. 1, Kap. IV—VI.

indem dieses Gebot an alle ergeht, die sich, durch gemeinsame Bedürfnisse getrieben, in gemeinsamen Kulten den Gottern nahen, treten die Ordnungen, die das Verhalten des Menschen zum Menschen regeln, in die Reihe der Guter ein, die die Gottheit in ihren Schutz nimmt. So bemächtigt sich die Religion der Sittlichkeit, nicht weil diese ursprunglich auf gottlichen Geboten beruht, sondern weil die im gemeinsamen Kult verehrten Gotter sieh notwendig auch zu Beschutzern des gemeinsamen Lebens erheben. Damit werden die Gotter zu Rächern nicht bloß der gegen sie selbst begangenen Verfehlungen, sondern zugleich der andern, deren sich der Mensch gegen den Menschen schuldig macht, und indem den Göttern auch dieienigen Verfehlungen nicht verborgen sind, die dem Auge des weltlichen Richters entgehen, steigert sich die bindende Kraft der Gebote der Sitte, und die äußere, durch Zwang und Gewohnheit aufrecht erhaltene Norm wird zu einem inneren Pflichtgebot, dessen Verletzung, wo sie sonst ungesuhnt bleibt, der Strafe der Götter nicht entgehen kann<sup>1</sup>).

Indem die Gebote der Sitte unter die Obhut der Gotter gestellt werden, wirkt nun aber dieser Vorgang nicht minder auf die Götter selbst versittlichend zurück. Eine bedeutsame Folge dieser Ruckwirkung ist es, daß gleicherweise bei Gottern wie Menschen der sinnliche Affekt der Rache durch die sittliche Forderung der Strafe abgelost wird. Für die Gotter ist dieser Ubergang unmittelbar daran gebunden, daß das zwischen Menschen begangene Vergehen nunmehr als ein Vergehen gegen die Gotter selbst gilt. Auch die Gotter sind Rächer, nicht strafende Richter, so lange sie nur den an ihnen selbst begangenen Frevel bedrohen. Strafen im eigentlichen Sinne des Wortes verhangen sie erst von dem Augenblick an, wo sie die unter Menschen geltenden Gebote der Sitte in ihren Schutz nehmen. Nun aber werden sie zu hochsten Richtern, weil sie vom Irrtum menschlicher Richter frei sind. Die altesten Gesetzgebungen werden darum entweder, wie der Mosaische Dekalog, dem Gott selbst in den Mund gelegt, oder der Herrscher er-

<sup>1)</sup> Über die Beziehungen, in denen hierbei die verschiedenen Faktoren der religiosen zu denen der sittlichen Entwicklung stehen, vgl. meine Ethik<sup>4</sup>, I. S. 41—108.

läßt sie im Namen des Gottes, — eine Wendung, die in gewissen formelhaften Einleitungsworten von dem Gesetzgebungswerk des babylonischen Konigs Hammurabi an zum Teil bis zum heutigen Tage erhalten geblieben ist.

Indem nun die Vorstellung, die Gotter seien die Schopfer und Erhalter der äußeren Weltordnung, dieser andern, nach der sie das oberste Richteramt der sittlichen Welt ausuben, zu Hilfe kommt, bezeichnet die hier in den Vordergrund tretende Idee der strafenden Gottheit deutlich den Wandel, den unter dem Einfluß der Gotterkulte und in Wechselwirkung mit dem sittlichen Leben das Attribut der gottlichen Gerechtigkeit erfahrt. Dabei bildet besonders die Zeit, auf die sich die strafende Gerechtigkeit der Götter erstreckt, ein Merkmal von symptomatischer und zugleich, wie es scheint, von allgemeingültiger Bedeutung, so daß, ahnlich wie mit der Steigerung der Kultur die geschichtliche Erinnerung großere Zeitraume umspannt, so die Wirkungen der gottlichen Gerechtigkeit mit der Steigerung und Vertiefung der Gotterkulte fortan sich uber zunehmende Zeitraume erstrecken, um schließlich, wie bei allen Attributen der Gottheit, mit der Idee des Unendlichen abzuschließen. Im allgemeinen läßt sich aber der Verlauf dieser Entwicklung in drei Stadien scheiden. folgt die Strafe schnell der Tat, und noch steht dabei der Frevel gegen die Götter im Vordergrund, während namentlich geringere Vergehen des Menschen gegen den Menschen der Rache des Beschädigten uberlassen bleiben. Auch erstreckt sich die göttliche so wenig wie die menschliche Strafe uber das Leben des Taters hinaus. Dies ist die Vorstellung, die uns noch in den homerischen Epen, namentlich in der Ilias begegnet. Daneben richtet sich die Raschheit des Strafvollzugs nach der Macht der Gotter: Zeus totet durch seinen Blitzstrahl den Frevler im Moment der Tat, die andern Götter uben meist später erst durch Krankheit und andere Heimsuchungen ihre Vergeltung. In einem zweiten Stadium trifft die Strafe, wenn sie den Schuldigen verfehlt, dessen Nachkommen. Die Entstehung dieser Idee einer von Geschlecht zu Geschlecht fortwirkenden Vergeltung ist ubrigens sichtlich von allgemeinen Kulturbedingungen abhangig. Wir begreifen, daß das Auftauchen

dieses Gedankens einer Erbsunde, deren Strafe den Schuldlosen treffen kann, der damit die Schuld eines Ahnen sühnen muß, einer patriarchalischen Stammesordnung, wie der israelitischen, in welcher die Reste eines Ahnenkultus nachwirken, näher liegt als einer kriegerischen Gesellschaft, wie sie uns das homerische Epos schildert. So ist es denn zwar beiden gemeinsam, daß die Sorge um die Zukunft nicht über das irdische Leben hinausreicht; aber dem Israeliten bietet der feste Glaube, daß Jahwe die Sünden der Väter, wenn nicht an ihnen, an den Nachkommen ahndet, eine Aushilfe, die ihn unentwegt auf die Gerechtigkeit seines Gottes vertrauen läßt. Freilich führt die Zuversicht, jede Tat, sei sie gut oder bose, finde irgend einmal ihren Lohn, zugleich die Überzeugung mit sich, jedes Mißgeschick, das einen Menschen treffe, sei eine Strafe fur begangene Schuld, eine Vorstellung, die, um die Gerechtigkeit des Gottes gegen alle Zweifel zu sichern, dem schuldlos leidenden Menschen das schwerste Unrecht zufugt. Der Dichter des Buches Hiob hat dem hier sich eroffnenden Zwiespalt zwischen Sittlichkeit und Religion in den Anklagen des duldenden Hiob wider Jahwe und seine gesetzestreuen Bekenner einen ergreifenden Ausdruck ge-Gemilderter tritt uns die gleiche From der religiosen Vergeltungsidee bei den Griechen der nachhomerischen Zeit entgegen. Daß der einzelne seine Glucksgüter auch den Nachkommen gesichert sehen mochte, ist, wo eine friedliche Kultur Platz gegriffen hat, ein uberall verbreitetes Streben. Daß es zum Gluck des einzelnen gehore, von ruhmvollen Vorfahren abzustammen und mit dem Besitz tuchtiger Sohne gesegnet zu sein, ist daher ein Gedanke, der in Pindars Oden wie in Herodots Geschichtserzählung des ofteren wiederkehrt, und zu ihm bildet der andere, den die Tragiker in mannigfachen Variationen behandeln, daß die Schuld der Ahnen an den Enkeln gestraft werde, die Kehrseite<sup>1</sup>). Aber gerade in den Mysterienkulten, auf die die tragische Dichtung als ihre Ursprungsstätte hinweist, und die ihrerseits aus den alten Ackerkulten hervorgegangen sind, kundet sich auch schon der Übergang in das dritte Stadium an. Er ist in den orphischen Mysterienkulten sowie in der mit diesen zusammenhangenden pythagorei-

<sup>1)</sup> M. Wundt, Geschichte der griechischen Ethik, I, S. 104 ff., 159 ff.

schen Lehre vorbereitet. Seine Vollendung findet er in der Platonischen Philosophie. Hier mündet die griechische Entwicklung in jenen Unsterblichkeitsglauben, der, aus den Nachwirkungen alter Totenkulte hervorgegangen, fruher oder später uberall den Gottermythus in sich aufnimmt. Er ist es, der insbesondere auch das Attribut der gottlichen Gerechtigkeit seiner Vollendung entgegenfuhrt, indem er die Strafe, die der Schuld gebuhrt, als deren unausbleibliche Folge auffaßt. Wo sie den Lebenden verschont, da trifft sie den Schuldigen um so sicherer in der jenseitigen Welt. Wir werden die Entwicklung dieser Vorstellung unten näher verfolgen. Hier mußte nur insofern ihrer gedacht werden, als sie es ist, die das zweite Heiligkeitsattribut, die Gerechtigkeit, der gleichen Vollendung zufuhrt, die das erste, die Weisheit, in der Idee der Allwissenheit gefunden hat, als deren notwendige Folge hier zugleich die Idee der absoluten Gerechtigkeit erscheint. Denn der allwissende Gott kennt jede Schuld, auch die geheimste, und so entgeht kein Mensch seiner vergeltenden Gerechtigkeit; ja die Anschauung liegt nun nahe genug, nicht das diesseitige, sondern erst das jenseitige Leben sei uberhaupt der Schauplatz, auf dem Lohn und Strafe dem einzelnen zuteil werden, und die Gerechtigkeit Gottes betätige sich nicht zum wenigsten darin, daß sie dem von irdischem Glück Begunstigten die Erwerbung einer künftigen Gluckseligkeit mehr erschwere als dem, der auf Erden von Trubsal heimgesucht sei. »Es ist leichter, « sagt Jesus, »daß ein Kamel durch ein Nadelohr gehe, als ein Reicher in das Reich Gottes.« Der hier angeregte Gedanke führt dann aber weiterhin zu der Frage: wer ist überhaupt schuldlos? Hat jeder Mensch seine Sunde, so hat auch jeder seine Strafe zu tragen. So fordert denn jenes Attribut der absoluten Gerechtigkeit um so mehr, je weniger es an sich eine Ausnahme duldet, seine Ausgleichung durch das dritte Attribut der Heiligkeit: die Barmherzigkeit.

In dem Maße, als die Idee der Vollendung des menschlichen Lebens in einer jenseitigen Welt den Begriff der gottlichen Gerechtigkeit zum absoluten Ideal erhebt, und als im Gegensatze dazu der Unwert des gegenwärtigen menschlichen Daseins empfunden wird, erwacht in dem religiosen Bewußtsein der Trieb nach Erlösung. Zwei Motive treffen in diesem Trieb zusammen: das Gefühl der Mängel und Leiden des eigenen Daseins, und das Gefühl der unbegrenzten Ehrfurcht vor der Gottheit. Beide bestimmen sich gegenseitig: die menschliche Beschränktheit fordert als Gegensatz ein absolut unbeschränktes Sein, das der Mensch schließlich in der zum Unendlichen erhobenen Gottheit verwirklicht sieht; und diese Gottesidee macht wiederum dem menschlichen Bewußtsein die engen Grenzen seines personlichen Lebens fuhlbar. Darum ist der Gedanke der Erlosung ein spätes Erzeugnis religioser Entwicklung, das eine überpersönliche Gottheit mit den Eigenschaften der Allwissenheit und absoluten Gerechtigkeit voraussetzt.

## c. Die Barmherzigkeit.

Hier ergibt sich nun aber, daß die zweite dieser Eigenschaften nicht festgehalten werden kann, wenn sie nicht mit dem Hauptmotiv, das der Idee jener überpersonlichen Gottheit zugrunde liegt, in Widerstreit geraten soll. Wie kann der Mensch, der aus der Beschränktheit und Bedürftigkeit seines eigenen Wesens heraus diese Idee geschaffen, die Wirklichkeit einer solchen Gottheit ertragen, ohne dieser absoluten Gerechtigkeit gegenüber als ein Opfer seines eigenen Ideals in nichts zu versinken? Da ist es die dritte absolute Eigenschaft, die, direkt aus dem menschliehen Erlosungstrieb geboren, der gottlichen Gerechtigkeit zur Seite tritt: die unendliche Barmherzigkeit. Eine wichtige Abzweigung des Göttermythus, der Jenseitsmythus, wurzelt in der Tat, wie wir im nächsten Kapitel sehen werden, in den Entwicklungen, die er in den Kulturreligionen gefunden, zu einem wesentlichen Teile in dem Kampf dieser beiden Motive, der Gerechtigkeit und der Barmherzigkeit. In den alteren Religionen ist die Gerechtigkeit das herrschende Prinzip. Sie waltet am unbeugsamsten, wenn, wie im alten Israel, Lohn und Strafe ganz in das diesseitige Leben verlegt werden. Wo dagegen die Vergeltung dem Jenseits zugehört, da regt sich auch frühe schon, vor allem in den Geheimkulten der Kultur- und vielleicht selbst mancher Halbkulturvolker, das Streben, durch die Hilfe der Gotter von den Schrecken des Todes befreit zu werden. Aber selbst in den Mysterienkulten der Griechen, die besonders

in späterer Zeit ganz diesem Streben gewidmet sind, bleiben die Mittel zur Gewinnung der Gunst der Gotter äußerliche, ebenso wie diese Gunst selbst eine äußere, durch Opfer und magische Zeremonien zu gewinnende ist. Noch ist das Erbarmen nicht zu einem unveräußerlichen Attribut der Gottheit geworden. Diesen Schritt haben erst die beiden großen Erlösungsreligionen getan: der Buddhismus und das Christentum. Beide freilich auf verschiedenen Wegen: der Buddhismus, indem er das Erbarmen mit der leidenden Kreatur als die erlosende Macht im eigenen Bewußtsein des Menschen den gewalttätigen und erbarmungslosen Göttern der äußeren Welt entgegenhält, das Christentum, indem es die Attribute der hochsten Gerechtigkeit und der höchsten Barmherzigkeit in der unendlichen göttlichen Gnade vereinigt denkt.

Wie jede große Umwälzung des menschlichen Denkens, so ist aber auch diese nur teilweise in der Linie der vorangegangenen religiosen Entwicklung erfolgt; zu einem andern, in diesem Fall ungleich wesentlicheren Teile verdankt sie ihre gewaltige geschichtliche Wirkung dem Gegensatz und dem Kampf gegen das Vorangegangene. Buddha laßt die alten Gotter bestehen, doch sie gehoren, ahnlich den Kasten und andern Einrichtungen der menschlichen Gesellschaft, der äußeren Welt an. Selbst das Brahma, diese hochste Steigerung der alten Gottesidee, ist bloß das äußere Leben der Seele, nicht das geistige Sein selbst, das der Mensch nur in seinem eigenen Bewußtsein findet. Noch mehr wendet sich die Predigt Jesu direkt gegen den starren judischen Gesetzesglauben. ist gesagt: Auge um Auge, Zahn um Zahn, ich aber sage euch: nicht dem Bosen widerstehen, sondern wer dich schlägt auf die rechte Wange, dem biete auch die andere«, und: »Es ist gesagt: du sollst lieben deinen Nächsten und hassen deinen Feind, ich aber sage euch: liebet eure Feinde und betet für eure Verfolger«. Im Vergleich mit dem Gegensatz dieser von Jesus selbst absichtlich in scharfem Kontrast einander gegenubergestellten sittlichen Anschauungen verschwindet die Verbindung, die der monotheistische Gedanke zwischen beiden Religionen herstellt. Sie tritt um so mehr zurück, je tiefer zugleich die Kluft ist, die den eifersüchtigen Gott Israels, der jeden Übertreter seiner Gebote mit Vernichtung bedroht, von dem Gott Jesu scheidet, dessen Wesen der erste Johannesbrief in die Worte faßt: »Gott ist die Liebe, und wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott und Gott in ihm!« Hier fließen alle andern Attribute der Heiligkeit in diesem letzten der Liebe zusammen, das darum die Gottheit selbst ist, und durch das der Mensch eins mit der Gottheit wird.

### 3. Die Objektivierungen der Heiligkeit.

#### a. Heilige Platze, Kultmale, Tempel.

Wenn die Heiligkeit als ein geistiges Wertprädikat in der Personlichkeit der Gotter begrundet ist, so bleibt sie jedoch keineswegs auf diesen ihren ursprunglichen Sitz beschränkt, sondern mehr als irgendein anderes der gottlichen Attribute trägt diese innere Eigenschaft die Macht in sich, auf andere Gegenstände uberzugehen, die irgendwie direkt oder indirekt mit den Gottern in Beziehung stehen. Es mag sein, daß gerade der geistige Charakter der Heiligkeit, durch den diese der sinnlichen Anschaulichkeit. mit der sich die Phantasie das Äußere der Götter vergegenwärtigt. entbehrt, einer solchen auf unsichtbaren Wegen erfolgenden Ubertragung freien Raum läßt. Liegt doch in diesem Mangel einer bestimmten sinnlichen Form fur den Begriff des Heiligen zugleich das Mystische, Geheimnisvolle begründet, welches das Walten der Gotter von fruh an umgibt und sie schließlich in unsichtbare, rein geistige Wesen verwandelt. Unter den hierher gehorigen Erscheinungen, die wir unter dem Namen der »Objektivierungen der Heiligkeit « zusammenfassen konnen, nimmt nun die Ubertragung auf den Ort, an dem die Gottheit verehrt wird, der Verbreitung und wohl auch der zeitlichen Entstehung nach die erste Stelle ein. Zugleich scheidet sich hier der Gotterkult dadurch, daß er feste Platze wählt, an welche die von der anwesend gedachten Gottheit wie ein Kontagium ausströmende Heiligkeit gebunden bleibt, von den meist beliebig ihren Ort wechselnden Damonen- und Fetischkulten. Dabei sind durchweg solche Platze durch ihre Naturbeschaffenheit ausgezeichnet. Bald sind es Waldlichtungen, bald eingeschlossene Gebirgstäler, oder, wo naturliche Begrenzungen

fehlen, da wird ein freier Raum durch Pfähle und andere Merkzeichen als heiliger Kultraum gegen seine Umgebung abgegrenzt. So sind diese von der Kultgenossenschaft in der freien Natur gewahlten Kultstätten die Vorlaufer der späteren Tempel, und es ist zunächst das aus dem Bedurfnis des gemeinsamen Kultus entspringende Motiv der Einfriedigung der Kultstätte, das gelegentlich schon auf einer den eigentlichen Gotterkulten vorangehenden Stufe, z. B. bei den Totemkulten der Australier und den Vegetationskulten der Puebloindianer, zu einer ähnlichen Wahl fester Kultplatze Dennoch pflegen in solchen Fällen den letzteren andere, zu der Einfriedigung hinzutretende Merkmale zu fehlen, die vor allem mit bestimmten, speziell den Gotterkulten angehörigen Riten, besonders den Opferriten zusammenhangen, und an die wesentlich jene von dem Gott auf semen Kultort ubergehende Heiligkeit gebunden ist. Naturlich ist nicht ausgeschlossen, daß, wie die Damonenfurcht eine Vorstufe der Ehrfurcht vor den Göttern ist, so auch bei allen jenen Zauberkulten, die längere Zeit an der gleichen Stelle abgehalten werden, an dieser selbst ein Hauch dieses Zaubers haften bleibt. So ist schon bei primitiven Stammen der Glaube verbreitet, an bestimmte Naturobjekte, wie Bäume und Quellen oder auch bloß an bestimmte Orte, sei ein Zauber gebunden.

Sind in derartigen Erscheinungen zweifellos Vorläufer des den Platz des Gotterkultus umschwebenden Zaubers anzuerkennen, so scheidet sich nun aber dieser von jenen wesentlich dadurch, daß der Gott selbst fortwährend mit der ganzen Fulle seiner Macht an jedem der Plätze, die zu seinem Kultus ausersehen sind, wirksam gedacht wird. Diese Vorstellung findet in der Errichtung eines festen Kultmales, das diese Anwesenheit bestimmter fixiert, seinen Ausdruck. Dieses Kultzeichen besteht in einem Pfahl oder Stein, der enger als der umgebende Kultplatz mit der Personlichkeit des Gottes assoziiert wird. Besonders der Pfahl wird so wegen der allgemeinen Ahnlichkeit seiner Gestalt mit der des Menschen zum besonderen Sitz des Gottes. Er regt daher unmittelbar dazu an, dieser schematischen Ahnlichkeit durch die Einzeichnung einzelner Zuge, wie der Augen, des Mundes, der Nase, am oberen als Kopf gedachten Teil nachzuhelfen. So entsteht das primitive, in

seiner äußeren Gestalt einem Fetisch ähnliche Gotterbild. Gleichwohl unterscheidet sich dieses Bild durch zwei Merkmale, die der weit verbreiteten Ansicht, der Gotterkult habe selbst als Fetischkult begonnen, durchaus widersprechen. Ein erstes, äußerliches Merkmal besteht schon darin, daß dieses primitive Gotterbild das feste Zentrum einer Kultstätte ist, wahrend der Fetisch beliebig herumgetragen werden kann. Insbesondere gilt dies auch fur diejenigen Fetische, die in ruckwärtsgekehrter Entwicklung, wie Kruzifixe, Marien- und Heiligenbilder, aus Objekten eines Gotterkultus zu Fetischen geworden sind. Das zweite, wesentlichere Merkmal liegt aber darın, daß Fetisch und Götterbild zwei ganz und gar abweichenden mythologischen Entwicklungen angehoren, vermoge deren sich zwar ein Gotterbild, sei es nun ein Produkt primitiver oder fortgeschrittener Kunst, in einen Fetisch verwandeln kann, niemals aber umgekehrt ein wirklicher Fetisch, der das Objekt der fruher geschilderten charakteristischen Fetischkulte bildet, sich, soweit unsere Kenntnis des Fetischismus reicht, zu einem eigentlichen Gott weiter entwickelt hat1). Auch ist es nicht im geringsten wahrscheinlich, daß jemals in einer prähistorischen Zeit in diesen mit den allgemeinen psychologischen Eigenschaften Menschen eng zusammenhängenden Erscheinungen andere Gesetze maßgebend gewesen seien als heute. Daß ein Gebilde primitiver Kunst eine sehr verschiedene Bedeutung haben kann, je nach der Entwicklung, der es angehort, ist nicht zu bezweifeln. Einem geometrischen Ornament laßt sich z. B. oft nicht ohne weiteres ansehen, ob es primar entstanden oder erst durch eine fortschreitende Stılisierung zu einem solchen geworden sei: nur aus dem Zusammenhang, in dem es mit andern der gleichen Entwicklung angehörenden Objekten steht, läßt sich im allgemeinen diese Alternative entscheiden. Ganz so kommt es nun bei einem fetischartigen Bild auf die Umgebung an, in der es gefunden wird, und auf die Kultur, der es angehort, ob es wirklich Objekt eines Fetischkultus jemals gewesen ist. Aus dem Bild allein auf den Kult zuruckzuschließen, ist um so weniger erlaubt, je verschiedener die Kulte

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 285ff.

sind, um die es sich handelt1). In der Tat sind aber in diesem Fall die Ausgangspunkte der Entwicklung gänzlich verschiedene. Der genuine Fetisch, wie er uns vor allem in den Kulten der zentralund westafrikanischen Volker begegnet, ist durchweg ein Kunstprodukt, in der Regel die rohe Nachbildung einer menschlichen, seltener einer tierischen Form, besonders des Angesichts. Das primitive Gotterbild geht dagegen entweder auf ein in der Natur vorgefundenes, oft auch anscheinend nur zum Zweck, als Ortszeichen zu dienen, zugeschnittenes oder behauenes Objekt, einen Pfahl oder Stein zuruck. Dieses Objekt ist dann wohl gelegentlich mit den Andeutungen eines Gesichts, das die Anwesenheit des Gottes an dem Kultort bezeichnen soll, versehen; doch kann dies ebenso gut dauernd unterbleiben. So dienten bei den semitischen Völkern zumeist heilige Steine als Kultmale. Der steinerne Opferaltar der Israeliten und der Obelisk des ägyptischen Tempels erscheinen so als die beiden, nach verschiedenen Richtungen gehenden Entwicklungen des ursprunglichen Kultzeichens: bei dem Opferaltar ist die Haupthandlung des Kultus, das Opfer, auf das Kultmal ubertragen worden: der Obelisk verkundet als weithin sichtbares Zeichen die Stätte, wo der Gott verehrt wird2). An der Form des Altars laßt sich bisweilen noch diese Entstehung aus dem Kultmal verfolgen. Er bleibt bei den Semiten ein hoch aufgerichteter Stein, so lange man bloß das Blut des Opfers an seinem Fuß ausgießt. Wird das Opfertier verbrannt, so wandelt sich das Kultmal in den Kultherd um, der nunmehr dem Altar die bleibende Form eines Tisches gibt. Erscheint dem gegenuber der Obelisk als eine architektonische Steigerung des ursprünglichen Kultmals, so schließen sich dem nun weiterhin die Formen des Turmbaus an, die, nachdem der freie Kultplatz durch den Tempel ersetzt ist, das Wohnhaus des Gottes nach außen kennzeichnen. Mit dieser Spaltung des ursprunglichen Kultmals differenziert sich dann auch die Heiligkeit des

¹) Vgl. uber solche von den Mythologen sogenannte Fetische bei den Griechen Gruppe, Griechische Mythologie, Bd. 2, S. 772ff., und de Visser, Die nicht menschengestaltigen Gotter der Griechen, S. 27ff. Bei den Germanen K. Helm, Altgermanische Religionsgeschichte, I, S. 214ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) W. R. Smith, Die Religion der Semiten, S. 128ff.; Volkerpsychologie Bd. 3<sup>2</sup>, S. 253ff.

Kultplatzes: der Tempel als Ganzes ist heilig; zugleich gewinnt aber im Innern der Altar mit seiner Umgebung als die Stätte, an der die Gottheit das Opfer entgegennimmt, eine erhohte Heiligkeit<sup>1</sup>).

Wie der Steinpfeiler bei den Semiten, so ist bei vielen indogermanischen Volkern der Holzpfahl in fruher Zeit ein verbrei-Ist die ursprungliche Bedeutung beider vermuttetes Kultmal. lich die gleiche gewesen, so scheiden sie sich jedoch teilweise in ihrer weiteren Entwicklung. Die Umwandlung in ein Götterbild läßt der Stein bei den Hilfsmitteln einer primitiven Kunst nur in unvollkommener Weise zu. Um so leichter fugt sich ihr der holzerne Pfahl, bei dem überdies von vornherein die Assoziation mit der menschlichen Gestalt näher liegt. Vor allem aber kommt hier der Zeichnung der Hauptteile des Angesichts die leichtere plastische Formgebung zu Hilfe. Wie bei dem Kultstein die Entwicklung zum Opferaltar, so ist daher bei dem Kultpfahl die zum Gotterbild die naher liegende. Gleichwohl kommt auch hier dem Gotterbild schwerlich die Priorität zu. Läßt sich doch das Bild leicht aus einer Ergänzung des schlichten Kultmals, kaum aber dieses aus einer Reduktion des ersteren entstanden denken. Nicht minder spricht fur diese Entwicklung die Tatsache, daß in vielen slawischen Sprachen die Wörter fur Stab, Pfahl, Balken die Bedeutung »Götteridol« angenommen haben2). Mit der namentlich im Anschluß an den Tempelbau eintretenden Vervollkommnung der Steinplastik wird dann das dauerndere Material auch fur das Gotterbild verwendbar, und Gotterbild und Opferaltar werden nun innerhalb des

<sup>1)</sup> Zu welchen Konsequenzen die Auffassung der Pfähle, Pfeiler, Steine und anderer Kultmale als fetischartiger Götter fuhren kann, zeigen die Ausfuhrungen Herm. Schneiders über den Ursprung der agyptischen Religion (Kultur und Denken der alten Agypter, 1907, S. 371ff.). Nach diesem Autor sollen die agyptischen Gotterkulte mit der Verehrung von Stein- und Tierfetischen begonnen haben. Unter dem Einfluß der »Schreiber «seien dann diese in die späteren Gotter übergegangen, neben denen aber auch noch weiterhin Steine als Gotter verehrt wurden, daher man z. B. den Obelisken besondere Priesterschaften zugeteilt habe. Die personlichen Gotter sollen schließlich durch die agyptischen Schreiber erfunden worden sein, weil diesen der Kultus von Steinen und Tieren nicht mehr der menschlichen Wurde zu entsprechen schien! (S. 377f.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Meringer, Indogermanische Forschungen von Brugmann und Streitberg, Bd. 17, S. 159f.; Bd. 18, S. 278f.

heiligen Raumes zu Objekten von höherer Heiligkeit, jener als unmittelbares Zeichen der Anwesenheit des Gottes, dieser als der Ort, an dem der Mensch in Gebet und Opfer der Gottheit naht.

Die durch das Kultmal oder durch Altar und Gotterbild gekennzeichnete Stätte teilt endlich ihre Heiligkeit den sonstigen Inhalten mit, insofern diese nicht durch ihr eigenes unheiliges Wesen den heiligen Raum beflecken, wo es nun meist besonderer Reinigungszeremonien bedarf, um dessen Heiligkeit wieder herzustellen. Darin wiederholen sich die dem Tabu eigenen Gegensätze des Reinen und des Unreinen auf einer dem spezifischen Charakter des Heiligen entsprechenden höheren Stufe. Wie die Verletzung der Heiligkeit den Ort des Kultus entweiht, so verleiht dieser Ort den Dingen, die seinem Schutz anvertraut werden, oder dem Menschen, der ihn in frommer Ehrfurcht betritt, die Weihe der Heiligkeit. So bewahrten die Germanen ihre Feldzeichen während des Friedens an ihren Kultstätten (Tacitus Germ. cap. 7). Amulette empfangen nach einer weit verbreiteten Anschauung eine erhohte schutzende Macht durch die Weihe im Tempel. Vor allem aber ist es der Mensch, der im heiligen Raum dieser Heiligung in verschiedenen Formen teilhaft wird. In erster Linie ist es der Priester, besonders während er kultische Handlungen vornimmt, außerdem aber dauernd, wenngleich in vermindertem Grade, durch den Ubergang dieser vom Beruf ausstrahlenden Heiligkeit auf die Person Wichtiger noch sind hier diejenigen Formen der seines Trägers. Heiligung, deren jeder Mensch teilhaft werden kann und deren sich im allgemeinen drei unterscheiden lassen. Die erste, seltenere, die zumeist an die Kultstätten bestimmter Orakelgötter gebunden ist, besteht in der prophetischen Erleuchtung, die der Gott dem mitteilt, der sich an dem geweihten Ort zum Schlafe niederlegt. Die zweite, die an die als Heilgötter verehrten Gottheiten gebunden zu sein pflegt, ist die der heilenden Kraft, die teils den in den geheiligten Bezirken vorgenommenen, nicht selten in wirkliche therapeutische Maßregeln hinuberspielenden Riten, teils aber auch den geheiligten Orten als solchen zugeschrieben wird. Endlich die dritte, wahrscheinlich die älteste, besteht in dem Schutz, den der geheiligte Bezirk oder Tempel dem Verfolgten gewährt, ohne Rücksicht auf die Ursache solcher Verfolgung. Der heilige Raum schützt ebenso den, dessen Leben von dem verfolgenden Feinde bedroht ist, wie den Verbrecher, der, so lang ihn der geheiligte Raum umschließt, dem Arm der weltlichen Gerechtigkeit entzogen bleibt, wie endlich den Fremdling, der in Zuständen einer primitiven Kultur des Schutzes entbehrt, der ihm in seiner Heimat von Stammes- und Sippengenossen zuteil wird. Diese Bedeutung der geheiligten Statte in der dreifachen Form eines Asyls fur den Verfolgten, den Verbrecher und den Fremden ist wohl eine der fruhesten, die den Kultort in seiner außeren Wirkungsart kennzeichnen<sup>1</sup>). Zugleich aber hat hier das unabhängig von Motiven des Gotterkultus sich regende Bedürfnis nach solchen Schutzorten frühe sehon zur Abgrenzung derartiger Bezirke auch außerhalb der eigentlichen Kultstätten gefuhrt. Namentlich auf das Haus und Feld der Hauptlinge oder auf das Männerhaus ist so bei manchen Naturvolkern die schützende Macht des Heiligtums übertragen worden, und in ihrer Anwendung auf den Schutz des eigenen Hauses reicht dann diese Übertragung, gehoben durch das Freiheitsbewußtsein der einzelnen Personlichkeit, in die spätere Kultur hinüber.

Fuhrt bei den heiligen Platzen, Kultmalen und Tempeln das Motiv der Heiligkeit durchgehends auf den Gott selbst zuruck, so unterscheiden sich jedoch davon solche Objekte, denen nicht eine generelle, allen Gegenständen der gleichen Art gemeinsame, sondern nur eine individuelle Heiligkeit eigen ist. Dahin gehoren heilige Bäume, Quellen, Flusse, Berge, an die entweder bestimmte religiose Erinnerungen, wie zumeist an die heiligen Berge, geknupft sind, oder die, wie die heiligen Quellen, den Schutz einer der Heilgottheiten genießen, oder die, wie in vielen Fallen die heiligen Bäume, wegen ihres hohen Alters als heilig gelten. Es mag sein, daß singuläre Objekte solcher Art schon in der Zeit der Dämonenkulte als Behausungen zauberhafter Wesen galten, und daß die Scheu vor diesen Wesen von dem späteren Götterglauben assimiliert wurde,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. uber diese Verhaltnisse des Asyls bei zahlreichen Naturvolkern Alb. Hellwig, Das Asylrecht der Naturvolker, Berliner Juristische Beitrage, herausgeg. von Kohler, Heft 1, 1903, und Nachtrage dazu Zeitschrift für vergl. Rechtswissenschaft, Bd. 19, 1906, S. 169ff.

wie ja auch die allerwarts verbreiteten Wald-, Feld- und Hausgeister, die lange vor den Gottern bereits existierten, in die Herrschaft der Götter mit ubernommen worden sind. Auch mag da und dort die an die Götter gebundene Heiligkeit auf solche Gegenstände des Damonenglaubens ubergegangen sein. Dafur spricht, daß diese Objekte im Vergleich mit den unmittelbar den Göttern geweihten durchweg nur in sehr vermindertem Grade an dem Attribut der Heiligkeit teilnehmen. Vor allem gilt dies da, wo sich nicht, wie zumeist bei den heiligen Bergen und besonders bei den heiligen Quellen, Beziehungen zur Wirksamkeit bestimmter Gotter ausgebildet haben.

#### b. Heilige Handlungen.

Den heiligen Gegenständen treten heilige Handlungen als eine wichtige zweite Form der Objektivierung des Heiligen gegenüber. Wie es dort vor allem der Ort ist, an dem der Gott anwesend gedacht wird, so hier die der Gottheit zugewandte Kulthandlung, auf die diese Heiligkeit ausstrahlt. Dabei verstärken sich beide Momente wechselseitig. Der Kult erweckt immer von neuem die Vorstellung der Gegenwart des Gottes an dem Kultort; und das Gefuhl dieser Gegenwart verleiht der Kulthandlung einen erhöhten Grad der Heiligkeit im Vergleich mit der nämlichen, die an einem andern Ort vorgenommen wird. Darum ist, falls, wie in Rom, ein privater Familienkult dem öffentlichen zur Seite tritt, das Haupterfordernis des Kultraumes der in einen Altar umgewandelte hausliche Herd, von dem sich dann die seine Bewohner schützende Heiligkeit auf das ganze Haus übertragen kann.

Unter den Formen heiliger Handlungen stehen nun wegen ihrer fruhen und allgemeinen Verbreitung diejenigen voran, in denen sich die Beziehung des Heiligen zu dem Tabu am dauerndsten erhalten hat: die der Lustration. Diese ist in ihrer Entwicklung vom primitiven Dämonenglauben bis zu den Gotterkulten fruher besprochen worden (Bd. 4², S. 409ff.). Fur ihre innerhalb der letzteren erfolgende Erhebung zur heiligen Handlung ist hier vor allem die Umkehrung des Lustrationsaktes bezeichnend, die Besprengung mit Wasser, besonders mit solchem, das aus heiligen Quellen

stammt oder durch spezifische Zeremonien zuvor geheiligt wurde, und die das Feuer vertretende Beräucherung oder die dieser äquivalente Salbung mit heiligen Ölen (ebenda S. 417f.). Dabei gehen aber diese beiden spezifischen Heiligungsmittel nach zwei Richtungen. Zunächst sind sie den Gottern zugewandt, deren Altäre und Kultmale mit heiligen Wassern oder mit dem geheiligten Blut der Opfertiere besprengt werden, und zu denen der Rauch der heiligen Kräuter und der verbrannten Opfer emporsteigt. Sodann beziehen sie sich auf die Betenden und Opfernden selbst, die durch diese Handlungen zur Einheit mit der Gottheit und zur eigenen Vergöttlichung gelangen wollen. Hier schließen sich dann die spezifischen Heiligungsriten an, die uns unten als Bestandteile des religiosen Kultus beschäftigen werden, und auf die daher an dieser Stelle nur als einer besonders wichtigen Form der Objektivierung der göttlichen Heiligkeit hingewiesen werden soll.

#### c. Das Mysterium der Heiligkeit.

Die Objektivierung der Heiligkeit ist ein mystischer Vorgang, in welcher Form sie auch gedacht werden mag, ob als eine von der Gottheit ausgehende magische Übertragung oder als eine in der Seele des Glaubigen sich vollziehende Heiligung, die in der Kulthandlung ihren Ausdruck findet. Der Gottheit selbst ist dieser mystische Zug ursprunglich fremd. Denn den Gottern als personlichen Wesen kommt vermoge der in sie ubergehenden hochsten Steigerung der geistigen Eigenschaften das Attribut der Heiligkeit an und für sich zu. Auf sie angewandt wohnt also diesem Attribut nichts schlechthin Unbegreifliches bei: es ist ein Grenzbegriff, der den notwendigen Fortschritt einer im menschlichen Bewußtsein beginnenden und vermöge der naturlichen Triebkrafte des menschlichen Geistes über dasselbe hinausgehenden Entwicklung abschließt. Anders steht es mit den Objektivierungen der Heiligkeit. Bei ihnen ist es nicht mehr eine mit diesem hochsten Attribut geistigen Lebens ausgestattete Personlichkeit, der die Heiligkeit innewohnt, sondern diese ist substratlos geworden, auf die Kultstätte, das Kultmal oder auf andere mit der Gottheit in Beziehung gebrachte Gegenstande, schließlich auf die Kulthandlungen des

Menschen und die ihnen dienenden Heiligungsmittel ubergegangen. Hier ist daher das Geistige nicht bloß entkörpert, es ist zugleich zu einem unpersönlichen Wesen geworden, das sich ebenso dem erkennenden Denken wie einer irgendwie als möglich gedachten sinnlichen Anschauung entzieht. Dabei trifft nun aber das als letztes Produkt der Objektivierung gottlicher Heiligkeit entstandene Motiv der Selbstheiligung des Menschen mit der Ruckwirkung zusammen, die der rein geistige, nur zufällig und äußerlich an physische Gegenstände gebundene Charakter jener Objektivierungen auf die Götter ausubt. Auch sie werden nun zu rein geistigen Wesen, die nicht, wie die alten Gotter, in der Natur, sondern jenseits aller Natur stehen. Hat sich diese Idee in dem Gottermythus bereits mannigfach in den Vorstellungen von einer besonderen, aber immer noch in räumlichem Zusammenhang mit der menschlichen stehenden Welt vorbereitet, so fugt endlich diese letzte Vertiefung der religiösen Idee dazu noch den Gedanken eines den raumlichen und zeitlichen Bedingungen des naturlichen Daseins uberhaupt entzogenen, von aller Erscheinung nur das Gesstige in sich bewahrenden Wesens der Gottheit. Damit wird die Gottesidee transzendent gegenüber dem Naturbegriff, aber sie bleibt immanent dem Geiste des Menschen, dessen Heiligung nunmehr mit der Heiligung der Gottheit selber zusammenfällt.

# 4. Die heiligen Zahlen.

Zwischen den tiefgreifenden Wirkungen, die die Objektivierung der Heiligkeit auf die religiöse Entwicklung und, von dieser ausgehend, auf die Idee eines transzendenten geistigen Seins uberhaupt ausubt, und jenen außerlichen Beziehungen, die an beliebigen, mit der Gottheit in Verbindung gebrachten Objekten haftet, steht schließlich eine dritte Form der Heiligung mitten inne: das ist die Heiligung gewisser Begriffe und ihrer Anwendungen auf Gegenstände. Eine mittlere Stellung nimmt sie insofern ein, als sie vermoge dieser Anwendungen an die Objektivierungen der Heiligkeit in konkreten Gegenständen sich anschließt, durch die Fixierung in Begriffen aber in das geistige Gebiet hinuberreicht. Insbesondere da, wo irgendwelche Begriffe und die sie bezeichnenden Worte und Schrift-

zeichen auf dämonische oder gottliche Wesen bezogen werden, nehmen solche Begriffe dann den Charakter des Magischen oder mindestens des Mystischen an: der Begriff birgt eine geheimnisvolle oder zauberhafte Macht in sich. In dem Wort- und Schriftzauber sind uns diese der Ausbildung der eigentlichen Heiligkeitsvorstellungen zum Teil lange schon vorausgehenden, zugleich aber weit in sie hineinreichenden Erscheinungen bereits begegnet (Bd. 4², S. 281 f.). Von besonderer Bedeutung ist aber unter ihnen eine Gruppe, die vor andern durch ihre weite Verbreitung wie durch ihre enge Beziehung zur Heiligkeit ausgezeichnet ist: die heiligen Zahlen.

#### a. Selbstandige und anhängende Heiligkeit.

Nimmt man den Begriff der »heiligen Zahlen« im weitesten Sinne, so umfaßt er zwei Klassen von Zahlen. Die erste enthält solche, denen unabhängig von den Objekten, mit denen sie verbunden sind, eine heilige Bedeutung beigemessen wird; sie werden uns im folgenden hauptsachlich beschäftigen. Daneben gibt es aber noch eine zweite, an Umfang unbestimmtere Klasse, der nur in Verbindung mit als heilig geltenden Objekten ebenfalls eine gewisse Heiligkeit zukommt. Danach konnen wir beide Zahlen als solche von selbstandiger und von abhängiger oder »anhangender« Heiligkeit unterscheiden. Das letztere, der »anhängenden Schönheit« der Asthetik Kants nachgebildete Wort durfte wohl am klarsten den hier obwaltenden Unterschied ausdrucken. Naturlich soll aber dies nicht bedeuten, daß die Zahlen der ersteren Art nicht ebenfalls ihre Heiligkeit ursprünglich durch Übertragung gewonnen haben. Vielmehr wird die Untersuchung des Ursprungs dieser Heiligkeit gerade darin ihre Aufgabe sehen, die heiligen Objekte aufzufinden, von denen aus jene Zahlen ihre Heiligkeit empfingen. Doch zeichnet sich diese »selbständige« Heiligkeit wesentlich dadurch aus, daß die hierher gehorenden Zahlen diese bevorzugte Eigenschaft auch getrennt von den heiligen Objekten, mit denen sie verbunden sein können, als reine Zahlbegriffe bewahren. Daher kann es denn auch zweifelhaft sein, woher ihre Heiligkeit ursprunglich stammt. Darin aber, daß sie selbstandige

heilige Zahlen geworden sind, besteht zugleich ihr mystischer Charakter, den die Zahlen von bloß anhangender Heiligkeit im allgemeinen nicht besitzen, wenngleich auch ihnen die Neigung zukommt, von einer Gruppe von Gegenstanden auf eine andere Ein bezeichnendes Beispiel dieses meist nicht zuuberzugehen. reichend beachteten Unterschiedes bieten die beiden ersten in der Reihe der auf die Einheit folgenden Zahlen: die Zwei und die Drei. Die Zwei in ihrer Anwendung auf Götter- und Freundespaare, gottliche Zwillinge oder damonische Wesen, in denen sich die Gegensätze des Guten und Bosen verkorpern, endlich auf die Orte dieser Geister, auf Himmel und Holle, kann eine mehr oder minder geheiligte Bedeutung gewinnen. Diese schwindet aber. sobald sie von jenen Substraten losgelöst wird. Es gibt keine heilige Zwei an sich, sondern es gibt nur heilige Wesen oder heilige Orte, die in der Zweizahl vorkommen und, wo sie dies tun, auf die Zahl selbst etwas von ihrem heiligen Charakter ubertragen. Dagegen ist die Drei eine echte heilige Zahl. Wohl ist die Heiligkeit auch bei ihr von der Dreiheit gewisser heiliger Objekte oder Verhältnisse ausgegangen. Aber sie bewahrt unabhangig von diesen Substraten jenen Charakter. Sie ist an und fur sich heilig, und es wird ihr daher schon früh im Glauben der Volker ein magischer oder mystischer Wert zugeschrieben.

Die Zahlen von abhängiger Heiligkeit umfassen außer der Zwei zumeist noch die Vier, dann die Funf, die Zehn und deren Vielfache. Auf die Stellung der Vier unter den heiligen Zahlen der Neuen Welt werden wir unten zurückkommen. In den Kulturländern der Alten schließt sie sich zunächst an die Zwei als eine durch das praktische Bedurfnis entstandene weitere Gliederung an: so in den vier Weltgegenden, den vier Winden, den vier Weltteilen, Teilungen, von denen dann allerdings auch gewisse mythologische Vierzahlen ausgegangen sind, die jedoch gegenüber den sonstigen heiligen Zahlen zurücktreten. Dahin gehoren, offenbar als Übertragungen der Weltgegenden, die vier Weltalter (Hes. W. u. T. 109 ff.), die vier Hesperiden (Apollodor II, 5, 11) u. a. Die 5, 10 und 20 hängen mit den durch die Finger und Zehen vorgezeichneten Zahlmethoden, der quinären, dezimalen und vigesimalen, zu-

sammen, und diese praktische Bedeutung ist ihnen allezeit aufgeprägt geblieben. Auch hat diese Anwendung vielfach uber das aus Mythus und religioser Vorstellung Entsprungene obgesiegt. Namentlich ist das dezimale System, das selbst wieder die andern Zählmethoden verdrangte, im Laufe der Zeit mehr und mehr in Verhältnisse eingedrungen, die zuvor von den Zahlen spezifischer Heiligkeit, der Neun, der Sieben und der Zwolf, beherrscht gewesen waren1). So hat die Zehn mit ihren Potenzen schließlich in der gesamten Kulturwelt die Vorhand gewonnen, von den zehntägigen Fristen und zehnköpfigen Korperschaften an bis zu den als weitere größere Einheiten burgerlicher und besonders militarischer Abteilungen wiederkehrenden Hundertschaften und Tausendschaften, den Jahrhundert- und Jahrtausendfeiern usw. Nur die zehntägige Woche und das zehnmonatliche Jahr haben sich trotz des in der französischen Revolution noch einmal gemachten Versuchs nicht durchzusetzen vermocht: hier war das Bedurfnis einer zureichenden Übereinstimmung der Zeitrechnung mit Mond- und Sonnenlauf allzu zwingend. Immerhin ist in dem funfjährigen «Lustrum» der Romer ein Rest einer solchen Angleichung an das dekadische System zurückgeblieben. Denn das Lustrum ist aus dem alten zehnmonatlichen Jahr der Romer hervorgegangen, das, den Monat zu 30 Tagen gerechnet, zunächst durch vier jahrliche Zusatztage ergänzt wurde und dann, nachdem sich dies funfmal wiederholt hatte, ein Schaltjahr zu 306 Tagen erforderte<sup>2</sup>). Gleichwohl ist es bemerkenswert, daß keine dieser auf das dekadische System gegrundeten Einteilungen es vermocht hat, den Zehnerzahlen zu einer eigentlichen Heiligkeit zu verhelfen. Die Zehnerfristen und die Jahrhundertfeiern sind ebenso wie die Zehnerkorperschaften und die Hundert- und Tausendschaften im ganzen weltliche Zeiten, Feste und Körperschaften geblieben. Erst durch ihre Verbindung mit

¹) Roscher, Die enneadischen und hebdomadischen Fristen und Wochen der alten Griechen, Abh. der sachs. Ges. der Wiss., Phil.-hist. Klasse, Bd. 21 Nr. IV, S. 13

<sup>2)</sup> Mommsen, Die romische Chronologie bis auf Casar, 1859, S. 47. Über weitere Zahlenspekulationen, bei denen die auch sonst des ofteren zur Fristenbestimmung benutzte Funf mitgewirkt haben mag, vgl. H. Winckler, Die Weltanschauung des alten Orients, 1905, S. 14ff.

einer der heiligen Zahlen, namentlich der Drei oder Sieben, hat sich gelegentlich auch auf die Zehn etwas von deren Heiligkeit ubertragen, oder es ist mindestens solchen Zehnerverbindungen der heiligen Zahlen eine erhohte Bedeutung beigelegt worden: 70 ist der weitere Kreis der Junger Jesu (Luk. 10, 1), 300 Spartaner weihen sich bei Thermopyla dem Tode, 3000 Jahre beträgt der auf ein einzelnes Tierkreisbild fallende Teil des babylonischen Weltjahrs, 30000 Jahre wandert die menschliche Seele nach Empedokles durch Tierleiber (Emped., fr. 115 Diels). In einigen Fällen kommt auch die Vier in solchen dekadischen Steigerungen vor: so in der 40 jährigen Wustenwanderung der Israeliten, in der 40 tägigen Wanderung des Elia zum Berge Horeb (1. Kon. 19, 8), endlich in den 40 Tagen, die Jesus in der Wüste zubringt (Math. 4, 2). Doch sind diese Fristbestimmungen wohl nicht unabhängig voneinander, sondern die Zahl fur diese Wanderzeit ist wahrscheinlich aus einer Legende in die andere ubergegangen.

### b. Die heilige Drei.

Unter den heiligen Zahlen von primärer Bedeutung steht in den Kulturgebieten der Alten Welt ohne Frage die Drei in erster Linie. Sucht man die Fulle der Beispiele, die namentlich H. Usener für die Heiligkeit der Drei gesammelt hat¹), nach psychologischen Gesichtspunkten zu ordnen, so treten vor allem drei Motive hervor, die zugleich eine gewisse Entwicklungsfolge bilden. Diese spricht sich nicht bloß darin aus, daß gewisse unter diesen Motiven mutmaßlich den andern vorausgehen, sondern auch darin, daß sich die späteren und komplexeren leicht wieder in die früheren und einfacheren zuruckverwandeln.

Voran steht hier die Dreiheit zusammengehöriger Gegenstande. Sie ist es, die mehr als jede andere zählbare Verbindung als ein geschlossenes Ganzes erscheint. Das zeigt sich schon bei der wahrscheinlich fruhesten Form des Dreiheitsmotivs, bei der Dreiheit der Personen. Die Drei schließen sich zur Gruppe, während Zwei ebensowohl sich verbinden wie entzweien können, daher

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) H. Usener, Dreiheit, Rheinisches Museum für Philologie, N. F. Bd. 58, 1903, S. 1, 161, 321ff.

auch im Mythus dem Freundes- das Feindespaar gegenübersteht. Der Dritte schlichtet den Streit, und wo eine Entscheidung zwischen verschiedenen Memungen notig sein sollte, da führt er diese herbei. Darum stellt sich aber auch meist die Forderung ein, daß dieser Dritte zugleich den andern ubergeordnet sei. So hat die Bevorzugung der Drei fur die Bewertung menschlicher Verhältnisse nicht nur in den objektiven Bedingungen, die zur Bildung solcher Dreiheiten fuhren, sondern auch in subjektiven asthetischen und ethischen Bedürfnissen ihren Grund. Drei Personen, Vater, Mutter und Kind, bilden das einfachste Bild der monogamischen Familie. Eine Dreiheit göttlicher Personen, zwei Gotter oder Gottinnen, uberragt von einer dritten Gottheit, die Gottertrias, ist bei Babyloniern wie Agyptern und Griechen die nachste Form, in der sich die Vorstellung einer Gottervereinigung gestaltet, die über eme großere Machtfulle als der einzelne Gott gebietet1). Zu einer mystischen Einheit verbunden, erscheint endlich die Trias in dem buddhistischen Triratna und der christlichen Trinitat2). Bei gewissen Damonenund Ungeheuerbildungen hat der Mythus besonders in der Zahl der Kopfe, der Augen, der Zungen, zuweilen auch der Beine der Drei den gewohnten Tribut gezollt. Man denke an den dreikopfigen Kerberos, dessen Kopfe dann spåter auf 100 vermehrt wurden, an die bald drei-, bald durch Potenzierung der Drei neunköpfigen Schlangenungeheuer der Sage, die Drachen mit drei Zungen, drei Reihen von Zahnen, die Riesen oder Schreckdämonen mit drei Augen. Jener Eindruck der Abgeschlossenheit, der sich mit der

<sup>1)</sup> Über babylonische Gottertriaden vgl. Jastrow, Die Religion Babyloniens und Assyriens, I, S. 244ff., über ägyptische Wiedemann, Religion der alten Ägypter, S. 60f., uber griechische Usener, Dreiheit, S. 189ff., 321ff.

<sup>2)</sup> Hardy, Der Buddhismus nach alteren Påli-Werken, 1890, S. 66f. Soderblom, Vater, Sohn und Geist, 1909, S. 17ff. Dabei legt die Scholastik des älteren Buddhismus noch vielen anderen Zahlen, unter ihnen besonders der Vier, der Funf und der Acht, eine gewisse Heiligkeit bei, die man aber wohl der Klasse der nanhängenden Heiligkeit zurechnen kann (Hardy, a. a. O. S. 48ff.). Übrigens ist es charakteristisch, daß die christliche und die buddhistische Philosophie im wesentlichen in übereinstimmender Weise die Einheit der Trinitat durch psychologische Analogien dem Verstandnis näher zu bringen suchen, wie z. B. durch die Einheit von "Gedachtnis, Gedanke und Wille" oder "Gedanke, Wort und Tat".

Gruppe der drei Personen verbindet, wird dann aber auch auf andere Objekte ubertragen. Drei Bäume, drei Rosen, drei Früchte usw. kehren als bevorzugte Gruppen in Märchen und Sage wieder; und nicht am wenigsten sind es schließlich gewisse leblose in heiligem Gebrauch stehende Gegenstände, die entweder in dreifacher Zahl vorhanden oder aus drei miteinander verbundenen Stucken zusammengesetzt sein mussen, wie der heilige Dreifuß zu Delphi, auf dem die Pythia ihre Weissagungen erteilte<sup>1</sup>). Allen diesen Gestaltungen des Motivs der eine Einheit bildenden Drei haben schließlich die Pythagoreer ihre einfachste Form gegeben, indem sie das Dreieck fur die vollkommenste geometrische Figur erklärten, weil sie die erste in sich abgeschlossene sei, im Gegensatz zu der durch die Zwei darzustellenden, ins unendliche strebenden geraden Linie. Indem den griechischen Mathematikern jede Zahl unmittelbar durch das ihr entsprechende geometrische Gebilde repräsentiert war, die Eins durch den Punkt, die Zwei durch die Gerade, die Drei durch das Dreieck, ergab sich ihnen so vor den andern die Drei als eine heilige Zahl.

Damit fuhrt dieses erste zu einem zweiten Motiv. aus drei Personen, drei zusammengehorigen Objekten und schließlich aus drei gleichartigen Teilen gebildeten regelmäßigen Gruppierung das Attribut der Vollkommenheit zukommt, so ist auch die gesamte räumliche Welt ein Ganzes, das fur eine frühe mythologische Anschauung in drei Teile gegliedert ist: in den Himmel, die Erde und die Unterwelt. Die Sonne auf ihrem täglichen Gang umkreist diese drei großen Weltgebiete. Wo das Auge bloß der sichtbaren Welt zugekehrt ist, da werden diese auch, wie noch in dem ursprünglichen Weltbild der Griechen, durch eine andere Dreiheit vertreten: durch den Himmel, das Weltmeer und die auf ihm schwimmende Erde. Die analoge Teilung setzt sich weiterhin fort auf die Erdteile: die drei Kontinente der Alten Welt sind als das letzte Erzeugnis dieser Dreigliederungen des Kosmos ubrig geblieben. Auch der Gotterstaat pflegt sich nach der Dreiteilung der Welt wieder in drei Reiche zu sondern: in die Beherrscher des Himmels, des Meeres und der Unterwelt. Ein letzter Schritt in der Reihe

<sup>1)</sup> Zahlreiche weitere Beispiele bei Usener, Dreiheit, S. 187ff.

dieser Dreiteilungen ist es endlich, wenn in der judischen und christlichen Apokalyptik der Himmel und die Unterwelt in je drei Stockwerke geschieden werden, eine Anwendung, bei der jedoch, wie wir unten sehen werden die Sieben- der Dreizahl erfolgreich Konkurrenz gemacht hat<sup>1</sup>).

Zu dem Motiv der dreigliedrigen Gruppe und dem der drei Weltreiche, die beide zusammen wohl auch als räumliche Gestaltungen des Dreiheitsbegriffs angesehen werden konnen, gesellt sich endlich als letztes das der drei Zeiten. Die drei in den Zeitbestimmungen des Verbums zur Herrschaft gelangten Zeitstufen, Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft, bilden hier fur uns die anscheinend einfachsten Formen des Zeitbegriffs. Aber wie in der Entwicklung der sprachlichen Formen die Unterscheidung dieser Stufen verhältnismäßig langsam gegen altere, konkretere Vorstellungen verschiedener Zeitverhältnisse durchgedrungen2), so ist auch bei der heiligen Drei diese Gliederung ein so spätes Produkt der Abstraktion, daß es bei den wichtigeren Gestaltungen zeitlicher Dreiteilung kaum mitgewirkt hat. Vielmehr pflegt sich hier eine naivere Auffassung des Zeitverlaufs auf die zwei Zeiten der Vergangenheit und Zukunft zu beschränken, zwischen denen ja die Gegenwart als ein fortwährend zerfließender Punkt liegt. Wenn daher je einmal in einem Gotterbild die Zeit selbst dargestellt werden sollte, wie bei dem altitalischen Janus, so begnugte man sich mit der doppelgesichtigen Form. Da ubrigens die beiden Gesichter des Janus nach Osten und Westen gekehrt waren, so wurden hier die zeitlichen sicherlich nicht ohne die räumlichen Richtungen gedacht, und wahrscheinlich ist die letztere Beziehung die ursprunglichere und die auf die Zeit eine spatere Umdeutung gewesen3). Allgemeiner hat die heilige Drei in ihrer Anwendung auf die Zeit in einer andern Form die Herrschaft errungen: in der Dreizahl der Handlungen, vor allem in der dreimaligen Wiederholung der gleichen Handlung zum Zweck ihrer Heiligung oder der unverbruchlichen Sicherung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bousset, Die Himmelsreise der Seele, Archiv für Religionswissenschaft, IV, 1901, S. 138ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Bd. 23, S. 189ff.

<sup>3)</sup> Zur Geschichte des Janus vgl. Wissowa, Religion und Kultus der Romer, S. 91ff.

ihres Inhaltes. Drei Gebete mussen an die Gotter gerichtet, dreimal muß ihr Name angerufen werden, um ihre Gunst oder die Erfullung der an sie gerichteten Wünsche zu erlangen. Drei Eide sollen geschworen, dreimal soll ein Versprechen wiederholt werden, drei Kreuze setzt in christlichen Ländern der Schriftunkundige an Stelle seines Namens unter das Dokument, das er unterzeichnen soll usw. Wie im Kultus und in der feierlichen Rechtsübung, so kehrt diese Dreiheit auch im Zauberbrauch wieder. Dreimal muß die Beschworung ausgeführt werden, damit der Dämon aus dem Besessenen ausfahre, dreimal ein Geist um Mitternacht beschworen werden, dreimal muß man ein Zauberwort sprechen, dreimal einen Knoten schurzen, dreimal das gleiche träumen usw., damit der ausgesprochene Wunsch oder der Traum in Erfullung gehe<sup>1</sup>).

In erweitertem Umfang und in einer tief in das praktische Leben eingreifenden, aber von dem mythologischen Gebiet weiter abruckenden Form begegnet uns sodann diese zeitliche Dreiheit in ihrer Übertragung auf die Vorgange der Außenwelt, vor allem auf die Himmelserscheinungen und auf die von ihnen abhängigen oder ihnen analogen periodischen Naturerscheinungen. Auf den die Einteilung der Zeit vermittelnden Mondlauf angewandt fuhrte die Dreiteilung zu der Einteilung des Monats in drei zehntägige oder in drei neuntägige Fristen, je nachdem man annähernd den sogenannten synodischen (genauer 291/2 tägigen) oder den siderischen (271/2 tägigen) Monat oder, was jedenfalls das ursprüngliche gewesen ist, entweder die Zeit von einem Vollmond zum andern oder die Zeit vom Erscheinen der Mondsichel bei zunehmendem bis zu ihrem Verschwinden beim abnehmenden Monde, also die Dauer des «Lichtmonats» zugrunde legte<sup>2</sup>). Im ersten Fall erhielt man die Einteilung in drei zehntägige, im zweiten die in drei neuntägige Perioden. Das Schwanken zwischen diesen zwei Einteilungen in den altesten Kalenderrechnungen der Agypter, Inder, Perser, Griechen, Germanen spricht schon dafur, daß hier die Drei eine entscheidende Rolle gespielt hat,

<sup>1)</sup> Zahlreiche Beispiele aus deutschem Volksaberglauben bei Wuttke, Der deutsche Volksaberglaube s. v. Drei und Dreimal.

<sup>2)</sup> Vgl. Roscher, Abh. der sächs. Ges. der Wiss., Phil.-hist. Klasse, Bd. 21, 1903, Nr. IV, S. 5ff.

da sie die konstante Teilungszahl blieb, die, wie es scheint, an manchen Orten erst spat und nicht ohne den Einfluß einer andern, ihr auch sonst den Rang streitig machenden heiligen Zahl, der Sieben, verdrangt wurde. Daneben kamen naturlich in jedem dieser Falle zugleich die objektiven Verhaltnisse des Mondlaufs fordernd zu Hilfe. Vom Monat hat sich dann die Dreizahl auf das Jahr ubertragen, wo. ahnlich wie beim Mond die durch die Vollmondsphase fixierte Zweiteilung zunachst in eine Drei- und dann in die Vierteilung, so die Teilung in Sommer und Winter durch die Einschaltung des Frühlings in eine Dreiteilung überging, worauf dann diese der heutigen Vierzahl der Jahreszeiten den Platz räumte<sup>1</sup>). An die drei Jahreszeiten schließen sich endlich die drei Lebensalter und an diese die drei Generationen, in die bei einer primitiven Gliederung die Gesellschaft zerfällt. Sie hat bei den Generationenbezeichnungen der Polynesier und vielleicht auch bei der Bildung der eigentumlichen Form des polynesischen «Trial» mitgewirkt<sup>2</sup>). Diese Teilung der Generationen ist ubrigens noch in moderne Geschichtsauffassungen ubergegangen, indem man in der Dreiheit, die annähernd auf ein Jahrhundert kommt, eine Grundlage fur die Periodisierung der Geschichte erblickte<sup>3</sup>).

Hieran schließt sich eine letzte Richtung, in der sich die heilige Drei entwickelt hat, und in der sie wohl ebenfalls zunachst von zeitlichen Anschauungen ausgeht, um dann die wichtigsten der vorangegangenen Bedeutungen in sich zu vereinigen: sie besteht in der Vorstellung dreier Stufen, in denen die übersinnliche in die sinnliche Welt übergeht. Es ist der Gedanke der dreistufigen Emanation der Welt aus der Gottheit, der allerdings noch nicht in der Entwicklung des eigentlichen Mythus, aber jedenfalls angeregt durch

<sup>1)</sup> Usener, a. a. O. S. 337f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Allerdings hat in dem sogenannten malayo-polynesischen Verwandtschaftssystem noch eine Zweiheit weiterer Generationen, die jungste und die alteste, sich abgezweigt; aber es ist sehr wahrscheinlich, daß diese Funfzahl aus einer ursprunglicheren Dreiteilung durch die aus praktischen Bedürfnissen nahe gelegte Teilung der Jungen und der Alten in je zwei Gruppen hervorgegangen ist. Über den polynesischen Trial vgl. Bd. 2<sup>3</sup>, S. 51ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ottokar Lorenz, Die Geschichtswissenschaft in Hauptrichtungen und Aufgaben, I, S. 217ff.

die in diesem vorhandenen Dreiheitsvorstellungen in der Philosophie zur Ausbildung gelangt ist. Schon bei Plato angedeutet, kommt er von Philo an in den späteren Systemen der Gnostiker und Neuplatoniker zum Durchbruch. Er hat seine Grundlage in dem allgemeinen Gedanken des Hervorfließens der Welt aus dem hochsten Sein. Dieses bedurfte, ebenso wie die Erhebung der einzelnen Seele zu Gott in der Ekstase, einer vermittelnden, das Wesen des rein Geistigen und des Sinnlichen in sich vereinigenden Stufe. Mit der Ausgestaltung der Gottesidee zu einer einzigen höchsten Personlichkeit war dann das Streben, auch dieses Mittelreich als eine einzige Personlichkeit vorzustellen, gegeben. Sie vereinigt nach der Anschauung Philos die Eigenschaften des stoischen Logos als weltbildender Kraft und eines obersten der Engel, eines Erlösers und Trosters der gepeinigten Seele. Dadurch neigt diese letzte Gestaltung der heiligen Drei zugleich zu Verbindungen mit den früheren Die drei Stufen der Emanation repräsentieren ebenso drei einander untergeordnete Formen personlichen Daseins wie drei Phasen eines allumfassenden kosmischen Prozesses, und in solchem Ineinanderfließen geht schließlich der ursprunglich leitende Gedanke selbst verloren, oder er wirkt nur leise nach in Begriffen, die auf keine einzige dieser mythischen Formen allein zurückgehen, weil sie von jeder etwas in sich tragen. Dennoch kann man die christliche Trinität ebensowenig auf die babylonischen Göttertriaden wie auf den Emanationsgedanken der judischen Theosophen und der Neuplatoniker zuruckfuhren, sondern sie hat wohl ihre nachste Grundlage in dem in der Tradition lebenden personlichen Bekenntnis Jesu, der Sohn Gottes zu sein. Damit regten sich zugleich die weiteren Motive, die auch sonst zur Ergänzung einer solchen Zweiheit drängten. Sie fanden dann in den alten Göttertriaden wie in den Emanationsideen assimilativ wirksame Elemente vor, indes doch die Form, in der sich unter dem Einfluß der Missionstatigkeit der Apostel und der christlichen Gemeindebildung namentlich der dritte der Trinitätsbegriffe, der des Pneuma, entwickelte, eine eigenartige, von der Gottertriade wie von der Emanation abliegende war. Zugleich wurde aber dadurch der Inhalt dieses Dreiheitsbegriffs um so mehr ein mystischer, unbegreiflicher, und eben das hinterließ

in ihm die Tendenz, sich immer wieder in eine jener verständlicheren Formen der heiligen Drei zu verwandeln. Dies bezeugen ebenso die die Emanationsidee in den christlichen Gottesbegriff hineintragenden Gnostiker wie die «Monarchisten» und «Tritheisten» unter den Sektierern älterer und neuerer Zeit. So bleibt die Gottertrias, wie sie die alteste Form der heiligen Drei gewesen, so auch hier die letzte und anschaulichste. Wenn, wie Usener beobachtet hat, am Niederrhein, in Bayern und Tirol der gemeine Mann unter der Dreifaltigkeit den heiligen Joseph samt Maria und Jesus zu verstehen pflegt, so gibt er damit nur der heiligen Drei die sinnenfallige Form, in der sie ihm allein verständlich ist1). Doch gerade der Raum, der diese beiden Gestaltungen, die mystische Trinität und die drei «heilige Leut» des niederrheinischen Landmanns, trennt, weist auch auf eines der wichtigsten Motive hin, das bei dem Ubergange der Heiligkeit von den heiligen Gegenständen, Weltraumen, Zeiten auf die abstrakte Zahl Drei eingewirkt hat. Die Gottertrias oder irgend eine andere der Einzelgestaltungen wurde schwerlich fur sich allein zugereicht haben, der Zahl diese Heiligkeit zu verschaffen. Aber daß sich diese Zahl immer und immer wieder einstellte, bei der Verbindung göttlicher Personen zu einer Gruppe wie bei der Teilung der Welt nach Raum oder Zeit, wie endlich bei dem Gedanken der Vermittlung von Gott und Welt, oder wo sonst noch die Einschaltung eines Mittelglieds zwischen zwei Unterschieden oder Gegensätzen wunschenswert schien, das ließ schließlich in die Zahl selbst die Heiligkeit verlegen, die vielen ihrer Anwendungen gemeinsam war. So kam es, daß man nun auch jene konkreten Gestaltungen der heiligen Drei, wo sie sich ins Mystische verfluchtigten, wieder durch die abstrakte Zahl oder ihr geometrisches Bild darstellte. Wie den Pythagoreern das Dreieck als das einfachste Bild der Vollkommenheit galt, so stellte die christliche Kunst die Trinitat durch ein das Auge Gottes umschließendes Dreieck dar, und der große mystische Theologe der beginnenden Renaissance, Nikolaus von Kues, verglich sie einem Dreieck mit unendlichen Seiten, weil diese, wie er meinte, wieder in eine gerade Linie, also in eine Einheit zusammenfallen mußten.

<sup>1)</sup> Usener, a. a. O. S. 45f.

#### c. Sieben, Neun und Zwölf als heilige Zahlen.

Sind die Motive zur Heiligung der Drei so mannigfacher und so weit verbreiteter Art, daß wir keinen Anlaß haben, diesen Vorgang an einen einzelnen Ort zu binden, so verhalt es sich anders bei den mnerhalb der Alten Welt neben der Drei heiligsten Zahlen, der Sieben, der Neun und der Zwolf. Schon darin stehen sie auf gemeinsamem Boden und zugleich in einem gewissen Gegensatze zur Drei, daß bei dieser mehrere unabhängige Motive wirksam waren, während jene andern samtlich von der an die Bewegung der Gestirne gebundenen Zeitbestimmung ausgegangen sind. ist die Herrschaft dieser Zahlen von vornherein an die Ausbildung eines gewissen Grades astronomischer Beobachtungskunst gebunden. Dies gilt vor allem von der Sieben, die fruhe schon die Oberhand über die mit ihr zunächst in Konkurrenz tretende Neun errungen und infolge ihres allmählich auch über andere Lebensgebiete sich erstreckenden Einflusses an manchen Orten der Drei den Preis um den höchsten Grad der Heiligkeit streitig Doch unterscheidet sich die Sieben in der Art. gemacht hat. wie sie zu dieser Herrschaft gelangt ist, darin von der Drei, daß sie aller Wahrscheinlichkeit nach, wie aus einem einzigen Motiv, so von einem einzigen Kulturzentrum ausgegangen ist, und daß bei ihrer Ausbreitung zunächst praktische Grunde im Vordergrund standen. Die Herrschaft der Siebenzahl in der Zeiteinteilung, die in der siebentägigen Woche sich ausspricht, und aus der ihre sonstigen Anwendungen hervorgegangen sind, ist übrigens nicht erst. wie man früher meist annahm, aus der Siebenzahl der sogenannten alten Planeten, sondern sie ist direkt, ahnlich den beiden Dreiteilungen des Monats, aus der Beobachtung des Mondlaufs entstanden, indem man durch die Teilung desselben in die vier siebentagigen Wochen eine annähernde Festlegung des siderischen Monats zu 28 Tagen erhielt. Nun liefert zwar an sich eine solche Vierteilung nur eine ähnliche Annaherung an die Zeit des wirklichen Mondlaufs wie die beiden Dreiteilungen mit der zehn- und neuntagigen Woche. sich konnte daher jene ebensogut an verschiedenen Orten unabhängig entstanden sein wie eine dieser beiden. Aber das entscheidende Motiv zur Bevorzugung der Vier ist hier noch ein anderes gewesen:

es bestand in der anschaulicheren Beziehung, in die man bei der Vierteilung den Mondlauf zum Sonnenlauf zu bringen wußte. Indem man beobachtete, daß der Mond in annähernd 28 Tagen den Tierkreis durchwandert, dessen Umfang die Sonne während eines Jahres zurucklegt, und indem man den Tierkreis wieder zur Fixierung der einzelnen Stationen des Laufs der Sonne nach den hauptsächlichsten Sternbildern, die sie durchwanderte, in zwolf Teile zerlegte, erschien die Vierteilung des Monats als das durch die Natur selbst gegebene Mittel, die Bewegungen der beiden großen Gestirne in Harmonie zu bringen. Dies ist ein Komplex von Bedingungen, der bereits eine ziemlich ausgebildete astronomische Beobachtung voraussetzt, wie sie im Altertum in Babylon ihre alteste Heimat hat1). Daß hier die Zahl der Planeten der Ausgangspunkt gewesen sei, ist ubrigens schon deshalb wenig wahrscheinlich, weil die Zusammenfassung von Sonne und Mond mit den ubrigen Wandelsternen in einen einzigen Begriff einer naiveren Anschauung so ferne liegt, daß sie zwar als eine Wirkung der schon vorhandenen Bevorzugung der Siebenzahl, kaum aber als der Entstehungsgrund für diese begreiflich ist. Das nämliche gilt noch in höherem Grade natürlich für die angenommene Siebenzahl der Plejaden, der Sterne des großen und kleinen Baren oder auch der Hyaden, bei denen man der Funfzahl bisweilen gleichfalls die Siebenzahl substituierte<sup>2</sup>).

Wesentlich anders verhält es sich in dieser Beziehung mit der Neunzahl. Sie macht nach den Zeugnissen, die Roscher fur das Vorkommen neuntagiger Fristen und sonstiger Anwendungen

¹) W. H. Roscher hat zuerst an dem Beispiel der griechischen Zeiteinteilung gezeigt, daß die Vierteilung des Monats, nicht die Zahl der Planeten, die Heiligung der Siebenzahl bewirkte. Für die Babylonier hat den Ursprung der Heiligung der Sieben aus der Vierteilung des Monats J. Hehn, Siebenzahl und Sabbat bei den Babyloniern und im Alten Testament, 1907, S. 6ff. einleuchtend dargetan. Für eine erst später eingetretene Beziehung zur Zahl der Planeten spricht auch die Tatsache, daß bei den Griechen und Römern die Namen der großen Gotter (Saturn, Jupiter, Mars usw.) verhaltnismaßig spät erst auf diese übertragen wurden. Vgl. Roscher Artikel Planeten und Planetengotter in seinem Mythologischen Lexikon, III, S. 2518ff. Eine Übersicht über die Verbreitung der heiligen Sieben bei Natur- und Kulturvolkern gibt Ferd. von Adrian, Die Siebenzahl im Geistesleben der Volker, Mitteilungen der Anthropol. Ges. in Wien, Bd. 31, 1901, S. 225ff.
²) Hinsichtlich der Plejaden vgl. Bd. 5², S. 462.

im älteren Epos, in den Schriften der Ärzte, bei den Orphikern. Astrologen und Philosophen gesammelt hat, durchaus den Eindruck einer frühen Bildung, die spater den andern, dem praktischen Bedurfnisse wie den allgemeineren astrologischen Ideen besser genügenden Anwendungen der Sieben- und der Zehnzahl den Platz raumte1). Nicht minder weisen die ahnlichen Spuren bei andern, namentlich indogermanischen Volkern, nach der gleichen Richtung<sup>2</sup>). In Glauben und Kult spielt hier in fruher Zeit neben der Drei die Neun eine wichtige Rolle. Nicht selten treten auch beide in Verbindungen auf. So gibt das Weltbild Anaximanders dem Radring, auf dem sich die Sonne bewegt, das 3.9 = 27 fache des Erddurchmessers3). Wie die Drei, so ist daher auch die Neun wahrscheinlich an vielen Orten unabhängig entstanden, wenngleich die Motive zu ihrer Bevorzugung weniger mannigfaltige waren und der Ausgangspunkt vielleicht einzig und allein in jener primitiven Dreiteilung des Monats lag, die noch nicht die ganze Dauer desselben, sondern nur die Zeit der Sichtbarkeit des Mondes benutzte. Dazu kam dann wohl außerdem der Emfluß der Drei in der Verdreifachung 3·3 = 9, die noch in der Zahlenmystik spaterer Zeiten wiederkehrt. Doch ist die Heiligkeit der Neun im Laufe der Zeiten mehr und mehr geschwunden, und die Siebenzahl ist, wie in der Monatseinteilung, so in den weiteren Übertragungen meist an ihre Stelle getreten. Auch dies ist am mannigfaltigsten offenbar innerhalb der babylonisch-assyrischen Kultursphäre geschehen, wo die Sieben von früh an nicht nur die Neun, sondern, abgesehen von den alten Göttertriaden, selbst die Drei zurückdrängte. Wie die Babylonier die Sieben auf die Planeten, die Plejaden und noch auf einige andere Sternbilder ubertrugen, so wandten sich ihre Beschworungstexte vorzugsweise an sieben mit Namen aufgezahlte Gottheiten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Roscher, Abh. der sachs. Ges. der Wiss., Phil.-hist. Klasse, Bd. 26, Nr. 1, 1907. Dazu besonders mit Rucksicht auf das Verhältnis zur Sieben- und Zehnzahl, ebenda Bd. 21, 1903, Nr. IV, und Bd. 24, 1906, Nr. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. K. Weinhold, Die mystische Neunzahl bei den Deutschen, Abhandlungen der Berliner Akademie, 1897.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl. H. Diels, Archiv fur Geschichte der Philosophie, Bd. 10, S. 228ff. Sibyllimsche Blatter, 1890, S. 41. Über die Neunzahl im griechischen Kultus Rohde, Psyche<sup>3</sup>, I, S. 232.

Siebenmal werden Gebete wiederholt. Siebenfache Opfer, Reinigungen, Feste und Fristen kehren überall wieder. Auch die Verbindung der sieben Planeten mit den sieben Hauptgöttern ist siehtlich babvlonischen Ursprungs. Der engere Kreis von sieben Göttern verlieh dann weiterhin der Siebenzahl die Bedeutung einer allumfassenden Gesamtheit, eines heiligen Ganzen, daher die babylonische Astrologie die Siebenzahl zugleich zu einem Symbol des Kosmos erhob, den sie auch in ihrem siebenstufigen Turmbau zu veranschaulichen suchte. Von da aus war die Heiligung der Zahl als solcher gegeben. Als die Gesamtheit der Gotter, als das Ganze des Kosmos und als die Zusammenfassung aller in Beschworungen und Opfern kundzugebenden Wunsche wird diese Zahl selbst zum Ausdruck der hochsten Kraft und der außersten Steigerung, deren ein Begriff fahig ist. So ubertrug man denn auch die Sieben womoglich auf alles, was uberhaupt eine Gliederung in mehrere Teile oder Unterbegriffe zulaßt: es gibt sieben Himmelszonen und Weltteile, sieben Flüsse, Winde und Metalle, sieben Farben und Tone usw1). Diese einzelnen Reihen suchte man dann wieder zu kombinieren: jedem Gott entspricht ein Metall, jedem Metall eine Farbe, Beziehungen, die noch in die mittelalterliche Astrologie und Alchemie hineinreichen. Aus dieser Überfülle der Anwendungen sind immerhin nur einzelne auf die andern Volker und besonders auch auf die des Westens ubergegangen. Doch ist dies gerade bei den Ausgangs- und Endpunkten jener Reihe geschehen: bei der siebentägigen Woche, den sieben Planeten und ihren Gottern und den allerdings erst in neubabylonischer Zeit entstandenen sieben Himmeln; sowie auf der andern Seite bei den sieben Farben und Tonen, die bis zum heutigen Tage fur die Farben des Sonnenspektrums und fur die Tone der siebenstufigen Oktave stehen geblieben sind. Übrigens haben in diesem letzteren Fall erst die Pythagoreer den weiteren wichtigen Schritt getan, daß sie nach der Länge der Saiten des Heptachords die sieben Tone auf eine quantitative Gesetzmäßigkeit zuruckfuhrten, die sie nun auch auf die Entfernungen der sieben Planetensphären ubertrugen. Ihre Idee der «Sphären-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jensen, Kosmologie der Babylonier, 1890, S. 175ff. Winckler, Ex Oriente Lux. Bd. 1, 1905, S. 13ff.

harmonie» bildete so in doppelter Beziehung einen Übergang von der noch in der reinen Zahlenmystik befangenen babylonischen Astrologie zur Idee der mathematischen Gesetzmaßigkeit der gesamten Natur. Darum sind sie die ersten, die die Herrschaft der Zahl in den irdischen Erscheinungen tatsächlich nachzuweisen suchten, und es beginnt bei ihnen zum erstenmal der Zahlzauber der alten Astrologie dem Gedanken einer auch die irdische Welt beherrschenden Gesetzmäßigkeit zu weichen. Es ist ein ähnlicher Schritt, wie ihn die Hippokratiker taten, als sie die von den Babyloniern, Agyptern und Indern nie uberwundene Zaubermedizin durch eine naturwissenschaftliche Auffassung der Krankheiten wie der Heilkrauter zu ersetzen begannen, und es geschah in der Fortführung des pythagoreischen Weltbildes, daß Plato und Eudoxos das Prinzip der Zusammensetzung der Bewegungen auf die kosmischen Bewegungen anwandten und Hipparch die Präzession der Tag- und Nachtgleichen bestimmte. Wie die Babylonier die Begrunder der Astrologie, so sind daher die Griechen die der wissenschaftlichen Astronomie geworden. Nach den allgemeinen Gesetzen geistiger Entwicklung mußte aber wohl die Astrologie der Astronomie, ahnlich wie die Zaubermedizin der wissenschaftlichen Heilkunde, den Weg bereiten1).

Mit dem Ursprung der Sieben hängt, wie oben schon angedeutet, der der Zwolf als einer heiligen Zahl nahe zusammen. Denn beide, die Siebenerwoche wie die Jahresteilung in zwölf Monate, gehen insofern auf eine gemeinsame Quelle zurück, als ihnen das Streben zugrunde liegt, Mondlauf und Sonnenlauf zu einander in Beziehung zu bringen. Freilich scheitert dieses Streben schließlich notwendig an der Unmöglichkeit, die gesuchte Übereinstimmung wirklich herzustellen. Doch ist diese für die Anfänge astronomischer Beobachtungskunst immerhin groß genug, um den Gedanken an die Existenz einer solchen Harmonie zwischen dem Lauf beider Gestirne nicht aufzugeben. So entstehen die fortwährenden Versuche, durch Einschaltungen am Ende des Jahres die Differenz zwischen dem aus der Addition der 12 Mondumläufe gewonnenen Jahr und dem

<sup>1)</sup> Hinsichtlich der Bedeutung der heiligen Zahlen für die Entstehung der Tonleiter vgl. Bd. 3<sup>2</sup>, S. 473ff.

wirklichen Sonnenjahr auszugleichen, Versuche, die mit dem Sieg dieses wirklichen Sonnenjahrs und der Einfuhrung einer unabhängig vom Mondlauf festgestellten Monatsgroße geendet haben. In engem Zusammenhang mit diesen Bestrebungen stehen die schon in fruher Zeit beginnenden, aber ebenfalls spät erst zur Vollendung gelangten Versuche einer Feststellung des Gangs der großen Gestirne durch ihre Orientierung nach bestimmten Sternbildern, dem von den Babyloniern eingefuhrten System der zwolf den Monaten entsprechenden Bilder des Tierkreises1). Indem auch bei dieser Substitution die alte Zwolfzahl der Monate festgehalten wurde, hat diese ihre Bedeutung als heilige Zahl durch alle Zeiten bewahrt, wenn sie auch als solche hinter der Sieben- und Dreizahl zurucksteht. Sie begegnet uns in den Zwolfgottersystemen der Griechen und Romer, in den zwolf Stämmen Israels, den zwolf Sohnen Jakobs, den zwolf Jungern Jesu. So ist die Zwolf uberhaupt zu der herkommlichen Zahl geworden, zu der man eine Personengruppe, auch wo diese nicht rein legendaren Ursprungs ist, mit Vorliebe abrundet.

### d. Die heiligen Zahlen der Neuen Welt.

Sind in der Alten Welt die Sieben und die Zwolf neben der Drei zu heiligen Zahlen von allgemeiner Geltung geworden, so liegt nun aber darin keineswegs eingeschlossen, daß diese Zahlen, ähnlich wie manche andere mythische Motive, uber alle Lander und Volker der Erde verbreitet sind. Vielmehr ist es bemerkenswert, daß in allen den magischen Bedeutungen, in denen in der Alten Welt die Drei die herrschende Zahl ist, bei den Uremwohnern der Neuen Welt die Vier die gleiche Rolle spielt. Wo man zu einer Vervollständigung derselben greift, da ist dann in der Regel nicht die Neun, sondern die Sechs die nächstheilige Zahl. Wo also der Babylonier und Ägypter drei Gotter zu einer Einheit zusammenfaßt, da wählt der Indianer vier. Führt jener ein Gebet, eine Beschworung, eine Zauber- oder Reinigungszeremonie dreimal aus, so geschieht

<sup>1)</sup> Über die interessante, hier aber zu weit abliegende Frage der Entstehung des Tierkreises vgl. F. Boll, Sphara. Neue griech. Texte und Untersuchungen zur Geschichte der Sternbilder, 1903, S. 181ff., und uber den Zusammenhang der Zeichen mit dem babylonischen Idzdubar-(Nimrod-)Mythus A. Jeremias in Roschers Mythol. Lexikon, II, S. 817f.

Diese Herrschaft der Vier erstreckt sich von dies hier viermal. den Eskimos im Norden bis zu den Natur- und Kulturvolkern des Sudens, unter denen die alten Inkas das Viersystem am konsequentesten uber alle Gebiete des Kultus, des offentlichen und privaten Lebens ausgedehnt hatten<sup>1</sup>). Der Ursprung dieser heiligen Zahl tritt aber in den Kultzeremonien vieler Puebloindianer und mancher nordamerikanischer Stamme deutlich zutage. Bei ihnen sind es die vier Hauptrichtungen der Winde und des von ihnen abhangigen Zugs der Wolken, von denen die Heiligung der Vierzahl ausging. Nun sind natürlich die vier Windrichtungen subjektiv nach den vier Richtungen des menschlichen Korpers orientiert: die Unterscheidung von vorn und hinten, von rechts und links ist es, die auch die Gegenstände nach vier Hauptrichtungen unterscheiden laßt. Dazu kommen dann als objektive Motive der Auf- und Untergang der Sonne und die Beziehung gewisser Winde zum Wechsel der Witterung. Mit Ost und West, den Richtungen des Sonnenlaufs, sind auch Nord und Sud gegeben. Vor allem in den regenarmen Gebieten der Pueblolander wendet man sich daher bei den Kultfesten nach Sonnenaufgang, um die Wind- und die Wolkengotter anzurufen. Dazu tritt endlich als eine weitere Scheidung die von oben und unten, von Himmel und Erde oder Unterwelt. So richten die Priester und die Kultgenossen der Medizingesellschaften Neu-Mexikos ihre Gebete und Beschwörungen nicht nur nach Norden und Suden, sondern auch nach dem Zenit und dem Nadir<sup>2</sup>). Bei den großen Kultfesten der Navajo wiederholt sich die Vierzahl in ermüdender Einformigkeit: vier große Schwitzhäuser werden an vier aufeinanderfolgenden Tagen gebaut, jedes ist auf 4 Pfahlen errichtet und 400 Fuß von dem Hauptraum entfernt, vier Rohre werden auf einen Altar gelegt, aus denen Kranke, die Heilung suchen, die Medizin zu nehmen haben. Auf der großen den Fest-

<sup>1)</sup> Eine kurze Zusammenstellung dieser in der amerikanischen Ethnologie und Geschichte überall wiederkehrenden Heiligung der Vier gibt D. G. Brinton, The Myths of the New World<sup>3</sup>, 1905, p. 83ff. Über die andern Zahlen, namentlich die Drei, Sieben und Neun, die für die Frage der Wanderung von besonderem Interesse sind, vgl. neben andern, unten zu erwähnenden Angaben Cyrus Thomas, Numeral Systems of Mexico and Central America, Ethn. Rep. XIX, 2, 1900, p. 859ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) M. C. Stevenson, Ethn. Rep. XI, 1894, p. 122ff., Taf 23.

platz schmuckenden Sandzeichnung, die den Kosmos darstellt, erblickt man vier mit ihren Kopfen nach den vier Himmelsrichtungen gekehrte männliche Gottheiten und inmitten des von ihnen umschlossenen Raumes vier Gotterpaare, wieder mit den Hauptern nach den vier Himmelsrichtungen gekehrt. Daneben kommen Gottergruppen zu 6, 3 und 7 vor, jedoch in sehr viel geringerer Zahl1). Auch scheint die Sieben ebenfalls auf die Richtungen Raums zuruckzugehen, indem zu den sechs Weltrichtungen das Zentrum, in welchem sie sich durchkreuzen, hinzugenommen wird. Doch kann dies wohl als eine Angliederung der eingewanderten Zahl an die einheimische Sechs gedeutet werden. Wie in der Alten Welt, so ist dann auch hier die Anwendung der heiligen Zahlen und ihre Übertragung auf alle moglichen Verhältnisse mit der steigenden Kultur eine immer reichere geworden. Vier mythische Brüder feierte die Legende der Azteken wie der Inka als Kulturbringer. Vier Gotter stehen nach dem Mythus der Maya an den Enden der als Viereck gedachten Welt, um den Himmel zu halten. Das Kreuz, das die ersten Missionare in den Tempeln von Peru und Mexiko in Erstaunen setzte, hat den gleichen Ursprung: es repräsentiert mit den vier Weltrichtungen die vier Hauptgotter. Doch fehlen auch bei diesen Kulturvölkern die heiligen Zahlen der Alten Welt, die Drei, die Sieben und die Neun, nicht ganz. Immerhin treten sie weit zurück, so daß die Wahrscheinlichkeit ihrer Einwanderung uberwiegt, die ja schon für die vorkolumbische Zeit keineswegs ausgeschlossen ist2).

<sup>1)</sup> J. Stevenson, Ethn. Rep. VIII, 1891, p. 235ff. Bild des Kosmos Taf. 121, p. 262. Gruppen zu drei Gottern Taf. 123, zu sieben Taf. 122. Ebenso Gruppen zu sieben Gottern bei einigen Siouxstämmen, J. O. Dorsey, Ethn. Rep. XI, 1894, p. 372. Es kommt dabei wie bei andern Analogien mit den Mythen der Alten Welt in Betracht, daß neben den Volkern des mexikanischen Golfs am frühesten die Irokesen und die ihnen benachbarten ostlichen Stamme der europaischen Einwirkung zugänglich geworden sind, daher bei den gleichen Stammen jene heiligen Zahlen der Alten Welt am haufigsten vorkommen. Aber auch die hierher gehörigen Erscheinungen bei entlegeneren Volkern, wie z. B. das von G. Dorsey bei den Pawnee aufgezeichnete Märchen von sieben Geschwistern, die in die Plejaden verwandelt wurden, weisen zum Teil auf eine altweltliche Einwanderung hin, Dorsey, The Pawnee, p. 489.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Es ist wohl moglich, daß der eigenartige Kalender der Maya, der dereinst den ganzen mexikanischen Kulturkreis beherrscht hat, mit diesen Ver-

e. Ruckblick auf Ursprung und Bedeutung der heiligen Zahlen.

Blicken wir auf die Gesamtheit der obigen Erscheinungen zuruck, so laßt sieh wohl von keiner einzigen der heiligen Zahlen

haltnissen zusammenhangt. Der Mayakalender hat namlich ein reines Sonnenjahr, dessen Teile ohne jede Rucksicht auf den Mondlauf bestimmt sind. Das Jahr zerfallt in 18 solche Teile zu je 20 Tagen, denen am Schluß 5 Tage zugezahlt werden, eine Einrichtung, die einigermaßen an die Eintstehung des Lustrums der Romer erinnert (siehe oben S. 340). Die 20 Tage, deren jeder durch ein bestimmtes Bildzeichen charakterisiert ist, sind offenbar der ehemals bei diesen Volkern herrschenden Vigesimalzählung entnommen. Außerdem besteht aber eine fortlaufende Zahlung in Gruppen von je 13 Tagen, für die die ersten 13 Zahlzeichen verwendet werden. Nun ergibt sich, daß bei einer solchen doppelten Einteilung in 20 Bilder oder Namen und in 13 Ziffern nach je einer Periode von 260 Tagen die gleiche Ziffer wieder auf denselben Namen fallt, wobei sich dann diese 260 Tage in 5 Gruppen von 52 Tagen zerlegen lassen. Dagegen trifft die gleiche Ziffer mit demselben Namen und zugleich mit demselben Tag des Jahres erst nach 52 Jahren zusammen. Demnach scheint bei den alten Mexikanern und den Maya von Guatemala die Zahl 52 sowohl fur die Tages- wie fur die Jahresperiode eine magische und rituelle Bedeutung besessen zu haben: die Tagesperiode als Opfer-, die Jahresperiode als Weltperiode. Daß bei der Entstehung dieses Kalenders neben dem Vigesimalsystem die heiligen Zahlen eine Rolle gespielt haben, ist danach nicht zu bezweifeln. Dunkel ist zunächst nur, wie die Zahl 13 zu ihrer Bedeutung gekommen ist. Forstemanns Hereinziehung der Siebenzahl, für die in dem Kalender selbst keine Anhaltspunkte gegeben sind. erscheint allzu unsicher (Forstemann, Erlauterungen zur Mayahandschrift der Bibliothek zu Dresden, 1886. Cyrus Thomas, Mayan Calendar Systems, Ethnol, Rep. XIX, 2, 1900, p. 733ff.). Vielleicht laßt sich der Ursprung samt dem Verhaltnis der nebeneinander hergehenden Tageszählungen folgendermaßen deuten: Bei der ursprunglichen Tageszahlung der Maya blieb das Jahr uberhaupt außer Rucksicht. Fur dieses mochten etwa, wie es noch jetzt bei primitiveren Volkern geschieht, die Punkte der Fruhlings- und Herbstsonnenwende genugen. Die Tageszählung erstreckte sich aber nur uber die Zeit eines Mondumlaufs, die nach dem Vollmond in zwei gesondert gezahlte Halften geteilt war: in die Tage des zunehmenden und die des abnehmenden Mondes. Fiel der beide Hälften scheidende Vollmondstag, der einer in gewissem Umfang immerhin schon stattfindenden Monatszahlung dienen mochte, hinweg, so ergab sich 13 + 1 + 13 = 27d. h. die Zahl der Tage des siderischen Monats. Als dann die Priester eine Jahreseinteilung erfanden, teilten sie zunachst das Jahr nach dem landesublichen Vigesimalsystem in Gruppen von 20 Tagen, deren sich 18 nebst einem Rest von  $5 = \frac{20}{4}$  Tagen ergaben. Indem nun diese ausschließlich vom Sonnenlauf abhangige Zahlung mit ihren fur die 20 Tage einer Gruppe eingefuhrten Namen bzw. Bildern die altere Mondzahlung, wahrscheinlich nicht ohne den Emfluß der sich wandelnden mythologischen Motive, verdrangte, ohne doch die Zahlung nach den 13 Ziffern selbst zu verdrangen, ging diese letztere nach dem Vorbild der Bilderzahlung in eine »rollende«, d. h. von den ursprunglichen Anfangs- und

behaupten, sie besitze etwa in ähnlichem Sınne Allgemeingultigkeit wie die Vorstellungen von der Psyche in Atem und Traumbild oder von den Damonen der Winde, der Einoden u. dgl. Selbst die Drei tritt in großen Gebieten der Neuen Welt ganz gegen die Vier zuruck, die sich ihrerseits in der Alten keine erhebliche Geltung erringen konnte. Ahnliches gilt von der Sieben und der Neun. Unter diesen haben einzelne, wie die Sieben, allem Anscheine nach einen singulären, andere, wie die Drei und wahrscheinlich auch die Neun, einen generelleren Ursprung. Ebensowenig läßt sich aber sagen, daß eine bestimmte heilige Zahl von einer bestimmten Anschauung, etwa von einer zeitlichen, ausgegangen sei. So hat die heilige Drei sichtlich mehrere ganz verschiedene Ursprungsmotive, die sich mindestens unter drei allgemeine Gesichtspunkte ordnen lassen. Sieben ist zwar in der Alten Welt wahrscheinlich von der Monatseinteilung ausgegangen; aber in der Neuen, mag sie hier nur assimiliert oder unabhangig entstanden sein, liegen ihr jedenfalls die vier Himmelsrichtungen mit ihren drei Erganzungen, Oben, Unten

Endpunkten unabhangig gewordene Zahlung uber. Daraus entstand dann die Periode von 260 Tagen, die in 5 Teile geteilt die Unterperiode von 52 Tagen ergab. Diese bildete mit der großen Periode von 52 Jahren, nach deren Ablauf jedesmal Tagesziffer, Tagesname und Jahrestag zusammenfielen, eine Koinzidenz, der eine solche mit Zahlenmystik verwebte Zeitrechnung eine besondere Bedeutung beilegen mußte. Dies spricht sich auch darin aus, daß die Azteken die Periode von 52 Jahren als eine Art Weltjahr betrachteten, nach dessen Ablauf eine große Weltkatastrophe erwartet wurde. Spuren einer einstigen Zweiteilung des Monats, wie sie die hier angenommene Entstehung der 13 voraussetzt, haben sich ubrigens noch bei vielen Kulturvolkern der Alten Welt, besonders in der Sitte, die Tage in der ersten Monatshalfte aufsteigend, in der zweiten absteigend zu zahlen, erhalten (Usener, Dreiheit, S 333f.). Es ist klar, daß dabei der Vollmond das halbierende Mittelglied bilden mußte, das, weil sich in ihm beide Zahlungen begegneten, leicht überhaupt aus der Zahlung der Tage herausfallen konnte. Unter den weiteren Komplikationen, die durch die Gruppierung nach der Vier- und der Funfzahl in diesem System entstehen, und die wahrscheinlich nur eine mystisch-rituelle Bedeutung besitzen (vgl. die Tabellen bei Cyrus Thomas, a. a. O. p. 702ff.), sind noch einige von Preuß aus mexikanischen Bilderschriften angefuhrte bemerkenswert, die neben der Vier auch die Sieben und die Neun zur Herstellung von Zyklen verwenden (Preuß bei Roscher, a. a. O. S. 80), Zahlenspekulationen, die ubrigens ganz den Eindruck erwecken, als sei hier der Versuch gemacht worden, diese dem Kalendersystem ursprunglich nicht homogenen, also wahrscheinlich von außen zugeführten heiligen Zahlen demselben zu assimilieren.

und Zentrum, also rein räumliche Motive, zugrunde. So bleibt als das allen Volkern Gemeinsame nur dies, daß uberhaupt die Neigung besteht, gewissen Zahlen eine heilige Bedeutung zuzuschreiben. Wohl muß die Stufe der primitivsten Kultur einigermaßen uberschritten sem, wenn dieser Gedanke aufkommen soll. Doch sobald die Zahlung eine großere Bedeutung gewinnt, entsteht er, und von da an greifen nun mystische Heiligung und praktische Anwendung ineinander ein. Insbesondere ist es aber die Mannigfaltigkeit der Anwendungen, die neben allgemeinen asthetischen und teleologischen Motiven einzelnen Zahlen einen Vorzug vor andern verschafft. Darin liegt dann zugleich der Grund, weshalb die heiligen Zahlen selbst wieder eine Stufenfolge der Heiligkeit zu bilden pflegen, und weshalb sie in dieser Beziehung in einen gewissen Wettstreit miteinander treten oder auch im Wandel der dominierenden Motive einander verdrangen konnen, wie das besonders bei den Kulturvolkern der Alten Welt das allmahliche Zurucktreten der Neun hinter der siegreichen Sieben und dann teilweise wieder das der letzteren gegenuber der alle andern in ihrer Heiligkeit überdauernden Drei zeigt.

Was jedoch in diesem Wandel der Erscheinungen konstant bleibt, ist dies, daß der Vorgang der Heiligung stets ein Zusammentreffen subjektiver und objektiver Motive verlangt, wie ja das Zählen selbst schon Objekte voraussetzt, die gezahlt werden, und die Verbindung dieser Objekte im Denken. Diese Bedingungen steigern sich nun bei der Entstehung einer heiligen Zahl auf beiden Seiten: auf der objektiven, indem mit der Erweiterung ihrer Anwendungen die Motive ihrer Bevorzugung wachsen, auf der subjektiven, indem spezifische intellektuelle und asthetische Wertgefuhle die Verbindung der in der Zahl zusammengefaßten Objekte begleiten. bildet schon die fortwahrende Wiederholung der Sieben in der Abzahlung der Wochentage, wie sie ursprunglich durch die Vierteilung des Lichtwandels der Mondscheibe hervorgerufen wird, ein außerst wirksames objektives Mittel zur Hebung des Bedeutungsinhaltes dieser Zahl. Daß die Siebenzahl der Planeten dem gleichen Zahlenschema sich fugt, und daß weiterhin gewisse Sternbilder, wie die Plejaden, ihm nahe genug kommen, um es gleichfalls anzuwenden.

erhoht diese Wirkung. Damit beginnt dann aber das subjektive Motiv asthetischer und teleologischer Befriedigung an der dieser Ordnung gehorchenden Mannigfaltigkeit wirksam zu werden. sieben Himmel und die sieben Hollen, die sieben Weltreiche und die sieben Weltalter, schließlich die sieben Metalle, die sieben Farben und die sieben Tone: sie alle sind Ruckstrahlungen jenes zuerst von außen empfangenen Motivs, die die Herrschaft der Siebenzahl und den an sie gebundenen Eindruck steigern, um mehr und mehr der Zahl selbst einen mystischen Wert zu verleihen. Alle diese objektiven und subjektiven Motive sind es zugleich, die ebensowohl die Entstehung der Heiligkeit ermoglichen, wie sie da, wo dieselbe von außen zugefuhrt wird, ihre Assimilation unterstutzen. Auf diese Weise bilden schließlich die heiligen Zahlen besonders deutliche Belege fur den Zusammenhang der Wanderfahigkeit der Mythen mit der ihnen entgegenkommenden Aufnahmefähigkeit und der letzteren mit der Tendenz zu ihrer selbstandigen Entstehung.

# Achtes Kapitel.

# Die Religion.

## I. Jenseitsvorstellungen und Unsterblichkeitsglaube.

### 1. Allgemeine Entwicklung der Jenseitsvorstellungen.

Die Vorstellung von einem "Jenseits", von einer Welt, die in einer unter gewohnlichen Verhaltnissen dem Menschen unzuganglichen Ferne liegt, in die er aber auf irgend einem ungewohnlichen Wege nach dem Tode oder ausnahmsweise auf kurzere Zeit auch schon wahrend seines Lebens gelangen kann, ist, wenn nicht eine allgemeingultige, doch eine so verbreitete, daß sie zu den regelmäßigsten Bestandteilen mythologischer Vorstellungen gezahlt werden Sie bildet aber zugleich ein wichtiges Mittelglied zwischen den zwei fur die Entwicklung der Religion bedeutsamsten Gruppen mythologischer Gebilde: zwischen den Seelenvorstellungen und dem Naturmythus, denen sie im Grunde gleichzeitig angehört. einerseits wird das Jenseits ursprunglich als ein Teil der Natur gedacht, als ein Land auf der Erde, unter oder uber der Erde; anderseits gilt es als der Ort, zu dem die Seelen nach dem Tode gelangen, oder zu dem sie während des Lebens entruckt werden konnen, sei es um dauernd in ein hoheres Dasem uberzugehen, sei es um zeitweise des Eintritts in das Land der Abgeschiedenen gewurdigt zu werden.

Wie die Seele selbst, als deren kunftiger oder zeitweiser Aufenthaltsort das Jenseits gilt, den nachsten Schauplatz ihrer Wirksamkeit im Diesseits, im wirklichen Leben hat, so spiegelt sich nun auch in den Vorstellungen vom Jenseits naturgemäß uberall das Diesseits. Nur ist es jeweils nach den Affekten der Hoffnung und

Furcht, der Liebe und des Hasses, die an das eigene oder an ein fremdes Geschick geknupft sind, phantastisch umgestaltet. Darin liegt ein frühe schon wirksam werdendes Motiv zur Vervielfaltigung dieser phantastischen Bilder, die nach eben jenen Affekten voneinander geschieden werden. Wenn in der diesseitigen Welt in buntem Wechsel Gutes und Schlimmes sich mischen, so weisen daher die Vorstellungen vom Jenseits einer jeden der beiden Grundrichtungen menschlicher Affekte ihr eigenes, von dem andern abgesondertes Reich an, und in der Weiterfuhrung dieser Scheidung pflegt es dann auch noch innerhalb jedes der beiden Hauptgebiete des Jenseits an Abstufungen und Unterabteilungen nicht zu fehlen. dieses auf der Hohe seiner Ausbildung zu einer kaleidoskopartig vervielfaltigten und gesteigerten Kopie der Wirklichkeit, bei der jedes Bild aus dieser die Zuge herausnimmt, die einer bestimmten Gefuhlsrichtung und der ihr eigenen Wertabstufung entsprechen. Aber die hochste Differenzierung der Jenseitsvorstellungen bildet dabei doch nur einen Hohepunkt zwischen einer auf- und einer absteigenden Entwicklung. Wo wir uberhaupt auf einer fruhen Stufe geistiger Kultur Vorstellungen von einem Jenseits begegnen, ohne daß der gerade hier oft wohlbegrundete Verdacht außerer Beeinflussung naheliegt, da sind solche nicht bloß uberhaupt unsicher, sondern sie lassen insbesondere auch eine Differenzierung nach bestimmten Affekten vermissen. Wo dagegen umgekehrt die spatere religiose Entwicklung die mythologischen Hullen abzustreifen sucht, die den Kern religiöser Vergeltungsvorstellungen umgeben, da wird dieses semes mythologischen Schmucks beraubte Bild des Jenseits nicht nur wiederum unbestimmt, sondern es gehen ihm abermals die unterscheidenden Farben verloren, in denen es die Phantasie auf jenem Hohepunkt erblickte, wo der Mythus noch frei sich entfalten konnte. So ist in den Jenseitsvorstellungen die alle Mythenentwicklung beherrschende Scheidung in eine auf- und absteigende Phase besonders deutlich zu erkennen. Diese Scheidung wird eben hier schon um deswillen eine so augenfallige, weil die jenseitige Welt das Gebiet ist, auf dem die Mythenbildung am freiesten, ungehemmt durch die Schranken der umgebenden Wirklichkeit, sich ergehen kann. Nur bleibt sie naturlich auch hier an den Vorrat einzelner Vorstellungselemente gebunden, den ihr diese Wirklichkeit zur Verfugung stellt.

Von den drei Hauptabschnitten, in die sich so die Entwicklung der Jenseitsvorstellungen zerlegt, tritt uns der erste, der semem wesentlichen Inhalte nach noch ganz im Diesseits liegt, vornehmlich unter Bedingungen entgegen, die infolge der Richtung des Denkens auf die fortdauernde Wirksamkeit der Seelen Verstorbener in der Umgebung der Lebenden zunächst hemmend auf die Entwicklung der Jenseitsidee wirken. Naturlich finden sich solche Hemmungen am häufigsten bei primitiveren Volkern, von denen sich daher im allgemeinen sagen läßt, daß, je ausgeprägter bei ihnen die Erscheinungen des Animismus hervortreten, um so weniger irgendwelche Jenseitsvorstellungen aufkommen. Dies ist an sich begreiflich genug. Wo der Glaube herrscht, daß die Seele des Verstorbenen entweder unmittelbar in einen andern Menschen, ein Kind oder einen Verwandten ubergehen konne, oder daß sie als schutzender oder schädlicher Damon in der Nahe weiterlebe, oder wo sich endlich auch solche Anschauungen bereits zu einem Ahnenkult zu entwickeln beginnen, bei dem die Geister der Vorfahren ebenfalls noch in der Nähe hausend gedacht werden, da fehlen die Angriffspunkte fur eine irgend zusammenhängende Entwicklung von Vorstellungen uber künftige Aufenthaltsorte der Seele. Nicht minder gehoren zu solchen hemmend auf den Jenseitsglauben einwirkenden Motiven die Vorstellungen von der »Buschseele« oder von andern Schutzdämonen, die in der Umgebung ihren Sitz haben¹). In allen diesen Erscheinungen spiegelt sich eine so sehr im Diesseits bleibende Richtung des Denkens, daß das Jenseits höchstens in unsicher verschwimmenden Umrissen durchscheint, falls nicht eine Zuwanderung außerer, dem einheimischen Animismus fremder Vorstellungen stattgefunden hat. Aber so bezeichnend es ist, daß die Gebiete Australiens, Melanesiens und Innerafrikas, in denen · die Erscheinungen des primitiven Animismus in Kultus und Sitte besonders stark hervortreten, auch in der Ausbildung der Jenseits-

<sup>1)</sup> Über die hierher gehongen animistischen Vorstellungen vgl. Bd. 4<sup>2</sup>, S. 236ff., uber die Buschseele ebenda S 333, uber den der Buschseele ähnlichen »Steinwachter« bei den Ewenegern J. Spieth, Die Ewestämme, S. 840.

vorstellungen am meisten zuruckgeblieben sind, so wurde es nichtsdestoweniger verfehlt sein, wollte man im Hinblick auf diese Verhåltnisse den Mangel an Ausbildung solcher Vorstellungen überhaupt als ein Symptom niedrigstehender Kultur betrachten. Vielmehr hat unverkennbar auch bei jenen Volkern von hoher Kultur. bei denen sich der Animismus zu einem ausgebildeten Ahnenkult entwickelte, dieser die gleiche Tendenz aus dem primitiven Seelenkult herubergenommen und beibehalten. So gewinnt die chinesische und unter ihrem Einfluß die japanische Lebensanschauung ihr eigenartiges, erst später zum Teil unter dem Einfluß des eingewanderten Buddhismus etwas verandertes Gepräge wesentlich durch den herrschenden Ahnenkult. Die Vorstellung von dem Fortleben der Ahnengeister in der Umgebung der Lebenden, in den ihnen geweihten Tempeln oder an der Statte des Hauses, die ihre Gedachtsnistafeln birgt, ist hier so eingewurzelt, daß daneben fur eine jenseitige Welt kein Raum bleibt, wenn auch in Verbindung mit dem ebenfalls wenig zur Ausbildung gelangten Naturmythus dunkle Himmels- oder Unterweltsvorstellungen anklingen. diese dem Ahnenkult lange noch innewohnende Tendenz, die Geister der Verstorbenen in der unmittelbaren Umgebung fortlebend zu denken, sind besonders die in China und Japan einander ahnlichen Totenfeste bezeichnend, die auch noch in den buddhistischen Sekten dieser Lander lange erhalten geblieben sind. Da wurden z. B. nach japanischer Sitte die Ahnen zu Tische geladen und auf den Platzen. die man ihnen anwies, mit allen Zeichen der Ehrfurcht als Anwesende behandelt. Nach der Mahlzeit kam es dann freilich vor, daß die Geister mit Stocken und Raucherungen wieder fortgetrieben wurden. -- eine Mischung von Ahnenverehrung mit uralter Damonenfurcht, wie sie auch noch in Leichenbräuchen abendlandischer Volker nachwirkt1).

Zeigen diese und andere Erscheinungen, wie beharrlich solche

<sup>1)</sup> Über den Ahnenkult in der chinesischen Volksreligion vgl. J. J. de Groot in Chantepie de la Saussays Religionsgeschichte<sup>3</sup>, I, 1905, S. 83ff. und über die entsprechenden japanischen Toten- und Gedenkfeste R. Lange, ebenda S. 140ff. Über hierhergehorige deutsche Leichenbräuche E. L. Rochholz, Deutscher Glaube und Brauch, I, 1867, S. 171f. Wuttke, Deutscher Volksaberglaube der Gegenwart<sup>2</sup>, 745 u. a. Dazu oben Bd. 4<sup>2</sup>, S. 443.

Vorstellungen vom Fortleben im Diesseits teils im Kultus teils wenigstens in Rudimenten der Sitte noch bei den heutigen Kulturvolkern geblieben sind, so machen es nun nicht minder historische Zeugnisse wahrscheinlich, daß in vielen andern Fällen der bisweilen reich entwickelte Jenseitsmythus ein verhältnismäßig spät entstandenes Produkt der Wechselwirkung zwischen Seelenglauben und Naturmythus ist, wobei als tiefere Schicht auch hier die im Diesseits wurzelnden Anschauungen vorangegangen sind. Vor allem gilt das von den Israeliten, bei denen zuerst der Jahwekult die in der Vatersage noch nachwirkende Ahnenverehrung zurückdrängte, worauf dann der innere politische Zwiespalt und nach ihm die äußere Unterdruckung jene gewaltige religiose Reaktion hervorrief, die im Prophetentum ihren Ausdruck fand. So treten denn auch von da an die Jenseitsvorstellungen in die engste Beziehung zu den apokalyptischen Weltuntergangs- und Welterneuerungsmythen, mit denen sie in der weiteren Entwicklung zumeist vollig zusammen-Doch die analoge Entwicklung auf griechischem und fließen¹). wahrscheinlich auch auf germanischem Boden zeigt, daß es sich hier nicht bloß um eine singulare Erschemung handelt. ımmerhin, wie Erwin Rohde wahrscheinlich zu machen suchte, die homerischen Vorstellungen von einem traurigen Schattendasein im Hades die im Volksglauben lebenden satter gefärbten Unsterblichkeitshoffnungen nur zeitweise zurückgedrangt haben, fur das Verhältnis zwischen Ahnenkultus und Jenseitsglauben ist diese Frage kaum von entscheidender Bedeutung<sup>2</sup>). Denn mag das Seelenland in der großen Masse des Volkes zur Zeit Homers und vor dieser Zeit eine großere Rolle als im Epos gespielt haben, so hat dieser Glaube doch in der spezifischen Form der Jenseitsvorstellungen erst in den noch mehr als die epische Dichtung auf auserlesene Kreise beschränkten Mysterienkulten und in der von ihnen beeinflußten Philosophie seine Ausgestaltung empfangen. Auch ist es nicht wahrscheinlich, daß der Volksglaube, ehe er diese Läuterung und poetische Weiterbildung im Kult und in der mythologischen

<sup>1)</sup> Vgl. die kurze Übersicht uber die älteren israelitischen Anschauungen bei A. Bertholet, Die israelitischen Vorstellungen vom Zustand nach dem Tode, 1899.

<sup>2)</sup> Rohde, Psyche3, bes. I, S. 200ff.

Dichtung gewonnen, von jener Vorstellung eines diesseitigen Fortlebens der Seele verschieden war, die uberall die Bodenschicht eines solchen Jenseitsglaubens zu bilden scheint.

Nach allem dem sind die Vorstellungen von der Fortdauer der Seele nach dem Tode fruher als die vom Jenseits. Zunachst dauert die Seele im Diesseits fort, und dieses Fortleben ist auch der Zeit nach ein beschränktes. Es mag etwa der Dauer der Erinnerung entsprechen, die von dem Toten zuruckbleibt. Nach dem Glauben vieler Naturvolker uberleben daher Hauptlinge und Konige länger ihren Tod als gewohnliche Sterbliche, und auch die Anfänge eines Ahnenkultus pflegen sich auf diese Ersten des Volkes zu beschranken. Von den verschiedenen Seelen, die der primitive Seelenglaube unterscheidet, ist es aber ausschließlich die im Traumbild erscheinende Psyche, die in das Totenreich ubergeht; und auch damit ist die gelegentliche Ruckkehr zu den Lebenden, wie sie ja fortan durch das Erscheinen im Traum sich offenbart, keineswegs abgeschnitten. Charakteristisch fur die erste Ausbildung dieser Vorstellungen sind besonders die Traditionen der amerikanischen Naturvolker<sup>1</sup>). ihnen sind im ganzen die Vorstellungen über das Jenseits entweder noch ganz unbestimmt, oder dieses erscheint als eine Wiederholung Man treibt dort die gleichen Geschafte wie hier. des Diesseits. man bestellt seinen Acker, besorgt sein Gewerbe, erfreut sich an Jagd und Spiel. Nicht wesentlich anders gestaltet ist aber auch noch das Bild der jenseitigen Welt in der Osirisreligion der Agypter. Den Reichen und Vornehmen werden nicht nur Gerate und Tiere. sondern auch Sklaven in die Grabkammer mitgegeben, damit sie im Jenseits von ihnen die gleiche Hilfe wie im Diesseits genießen2).

<sup>1)</sup> Vgl. die Zusammenstellung bei Brinton, Myths of the New World<sup>3</sup>, 1905, p. 271ff. Über die meist mit primitivem Ahnenkultus zusammengehenden Vorstellungen des Fortlebens bei den Australiern, Melanesiern und den Inselbewohnern der Torresstraße J. G. Frazer, The Belief in Immortality and the Worship of the Death. I, 1913. Zu bemerken ist, daß Frazer unter "Immortality" nur ein kürzeres oder langeres Fortleben nach dem Tode versteht. Eine Unsterblichkeit im eigentlichen Sinne des Worts existiert bei den von ihm in diesem Bande behandelten Volkern überhaupt nicht, und selbst die Jenseitsvorstellungen sind bei ihnen nur sehr unbestimmter Art. Vgl. übrigens zu dem ganzen Gebiet oben Bd. 4<sup>2</sup>, S. 226ff., 443ff.

<sup>2)</sup> A. Wiedemann, Religion der alten Agypter, S. 135.

Das sind Zuge, die, sobald sich überhaupt irgendwelche Jenseitsvorstellungen entwickelt haben, in den Leichenbrauchen der verschiedensten Volker wiederkehren, die aber ihre starkste Auspragung naturgemäß da empfangen, wo das Jenseits noch als ein unverandertes Spiegelbild des Diesseits erscheint.

Zu der allgemeinen Grundlage des Naturmythus und den von den Motiven der Todesfurcht und der Zukunftshoffnung getragenen Vorstellungen von der Psyche kommt nun aber noch ein Drittes: dies ist das besondere Gebiet der kosmogonischen Mythen in der ihnen vornehmlich erst in der Dichtung gegebenen phantastischen Ausgestaltung. Vor allem sind es hier die auf dem Boden der allgemeinen kosmogonischen Vorstellungen entstandenen Mythen von dem Untergang und der Neuentstehung der Welt, die fast mit allen den einzelnen Zugen, mit denen sie aus der Hinterlassenschaft einer langen mythologischen Vergangenheit die Dichtung versehen hat, in das Bild des Jenseits hinuberwandern. So entstehen Jenseitsvorstellungen, wie sie wahrscheinlich zuerst in dieser reichen Fulle die Theosophie der griechischen Orphiker geschaffen, und wie sie dann weiterhin in der hellenistischen Philosophie und schließlich in der gleichzeitigen, von dieser und von dem israelitischen Prophetentum beeinflußten judischen und christlichen Apokalyptik hervorgetreten sind. Hier hat der Mythus vom Jenseits einen Höhepunkt erreicht, dem andere, analoge Mythenbildungen, z. B. die der Germanen, nur in weitem Abstand sich nahern. Dieser Jenseitsmythus, wie ihn Griechentum, Judentum und Christentum im Verein geschaffen, ist die hochste Steigerung des Naturmythus und des Seelenmythus zugleich. Er ist eine grandiose Dichtung, die freilich an den Steigerungen ins Bizarre und Unvorstellbare leidet, welche sie von den Weltuntergangsmythen uberkommen hat, und zu denen der kosmogonische Mythus schon die Anlage in sich tragt. In der Mischung von Mythus und Dichtung, die er bietet, uberwiegt aber so sehr die phantastische Dichtung, daß in ihr nur noch in den von der Fulle der Bilder überwucherten Umrissen die allgemeinen mythologischen Grundlagen erkennbar sind, die durch ihr verbreitetes Vorkommen immerhin die psychologische Gesetzmäßigkeit auch dieser Entwicklung verraten.

Als eine solche mythologische Grundlage der Dichtungen vom Jenseits, wie sie uns in Dantes großer Schopfung in allem wesentlichen als ein der Tradition entnommenes Gemalde entgegentritt, erscheint vor allem die doppelte Projektion des Jenseits in eine unterirdische und in eine uberirdische Welt. Es sind die zwei Regionen des Unsichtbaren und doch schon im fruhen Mythenmarchen von dem verlangenden Blick Gesuchten, die sich als die einzigen Orte darbieten, in die die Wohnstatten der Toten, sobald ihre Geister nicht mehr auf Erden bleiben, verlegt werden. Doch so klar in den verschiedenen Mythenmärchen von den Wanderungen zum Himmel, zu den Enden der Erde und zu einem Land unter der Erde diese Formen des kunftigen Jenseits schon vorgebildet sind, so gelangen sie doch keineswegs gleichzeitig zur Entwicklung, sondern die Unterweltsvorstellungen gehen voran. Ihnen folgt oft erst in betrachtlichem Abstand der Himmel als Aufenthaltsort der Seligen. Auf die Entstehung dieses Jenseits im Himmel üben aber jene Zustande der Vision und Ekstase, die uns schon in den hier hereinspielenden Weltuntergangsmythen begegnet sind, einen entscheidenden Einfluß. Gleichzeitig erhebt sich sodann in den Vergeltungsvorstellungen ein Motiv, das, indem es zu der Gegenuberstellung von Himmel und Holle drängt, beiden Formen nebeneinander zur Herrschaft verhilft. Von diesem Hohepunkt an beginnt endlich fruher oder später die Ruckbildung. Eine besonders bedeutsame Form einer solchen ist die Seelenwanderung. Auch sie wurzelt schon in einer fruhen Form des Mythenmärchens, in dem Tiermarchen. Aber sie bleibt von allen den Keimen kunftiger Jenseitsmythen, die das mythologische Anfangsstadium in sich schließt, am langsten latent. Erst im philosophischen Mythus tritt sie als em letzter Versuch hervor, die kunftigen Schicksale der Seele zu einem anschaulichen Bild zu gestalten. Mit dem Mythus von der Seelenwanderung schwindet daher der Jenseitsmythus überhaupt. Denn indem allmahlich die Bilder von den Wanderungen in die unsichtbare Welt erloschen, wandelt sich von nun an das Jenseits selbst aus einer mythologischen Vorstellung mehr und mehr in eine transzendente Idee, die sich mit den sonstigen transzendenten Ideen uber die letzten Grunde und Zwecke des Wirklichen verhindet.

#### 2. Die Unterwelt und ihre Götter.

#### a. Die Vorstellungen von der Unterwelt.

Die Vorstellungen von der Unterwelt finden sich so weit verbreitet uber die verschiedensten Teile der Erde, und die wesentlichen Zuge, in denen sie übereinstimmen, sind so sehr in allgemeinen psychologischen Motiven begrundet, daß an ihrer unabhängigen Entstehung mindestens in vielen Fällen nicht gezweifelt werden kann, während natürlich Übertragungen immerhin möglich bleiben. Für ihre Entwicklung ist es bezeichnend, daß sich auf den ursprunglicheren Stufen nicht selten Übergänge zwischen dem Fortleben der Seelen an irgendeinem Ort auf Erden, in einem ferne gelegenen Geisterdorf, und dem in einem unterirdischen Reiche finden, und daß ebenso Himmels- und Unterweltsvorstellungen sich mischen Dagegen ist in den Anfangen des Jenseitsmythus, abgesehen von einzelnen der christlichen Beeinflussung verdächtigen Beispielen, der Vergeltungsgedanke nirgends zu finden. Die erste dieser Verbindungen, Geisterdorf und Unterweltsreich, in mancherlei Übergängen kommt namentlich bei vielen amerikanischen Stämmen, die zweite, Wanderungen der Toten zum Himmel und unter die Erde, teils bei ihnen, teils bei australischen und polynesischen Völkern vor. So erzählen die Cherokesen von Geisterdorfern, die zwischen Felsen und Bergen oder unter dem Wasser verborgen seien, und nach denen Lebende, wenn sie spurlos verschwinden, Nach einer Schilderung der Pawnee ist der entführt werden<sup>1</sup>). Weg ins Geisterland dunkel, und er fuhrt uber ein schwarzes Wasser, das man auf einer Brücke uberschreiten muß, um in ein helles Dorf zu gelangen<sup>2</sup>). Das Wasser, über das eine Brucke ins Totenland fuhrt, wiederholt sich in ähnlicher Weise in vielen Erzählungen<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Mooney, Myths of the Cherokee, Ethnol. Rep XIX, 1, 1900, p. 330ff.

<sup>2)</sup> Dorsey, The Pawnee, p. 411f.

<sup>3)</sup> Vgl. z. B. die Schilderungen von den Eskimos der Behringstraße bei Nelson, Ethn. Rep. XVIII, p. 488ff., von den Zentraleskimos bei F. Boas ebenda VI, p. 583ff. Daß die in den letzteren Erzahlungen erwähnten oberen und unteren Welten die Aufenthaltsorte der Guten und Bosen seien, macht ubrigens christlichen Einfluß sehr wahrscheinlich. Uber Geisterdorfer und ahnliches bei den Sioux J. O. Dorsey, ebenda XI, p. 419ff., 524ff. Polynesische Berichte bei Gill,

Das Geisterland bleibt aber hier meist eine einfache Widerspiegelung der Wirklichkeit; und wo sich daneben eine Wanderung zum Himmel findet, da beruht das offenbar teils auf Unterschieden lokaler Tradition, wie sie in derselben Weise in mannigfachen Mythenmärchen vorkommen, teils sind, auf einer etwas vorgeruckteren Stufe, wie bei den Polynesiern und den Kulturvolkern Mexikos und Perus, die verschiedenen Aufenthaltsorte der Geister lediglich an Rangund Standesunterschiede geknupft<sup>1</sup>). Ein Vergeltungsgedanke liegt jedoch offenbar diesen Anschauungen fern. Wo sie zu dem Gegensatz des christlichen Himmels mit der christlichen Holle in Analogie gebracht werden, da ist eine solche wohl entweder in sie hineingedeutet oder auch unter dem Einfluß der Missionare in der Form einer Transformation der ursprunglichen Vorstellungen entstanden.

Dagegen finden sich Analogien zu den Unterweltsvorstellungen der Kulturvolker der Alten Welt, wie wir diese aus dem freilich nur in sehr unbestimmten Umrissen geschilderten Scheol der Israeliten, dem Hades der Griechen, dem Orkus der Romer oder auch dem Niflheim der Germanen kennen, allverbreitet. Zwar sind in den primitiveren Anschauungen Ober- und Unterwelt noch nicht sicher geschieden. Aber zwei Züge treten doch uberall schon hervor: der Weg nach dem Land der Toten ist finster, und er führt uber ein dunkles Wasser. Das Totenland selbst ist zwar meist noch ein direktes Ebenbild des Diesseits. Doch an Andeutungen eines schattenhaften Daseins fehlt es namentlich in dem in den Erzählungen oft vorkommenden Verschwinden der Totengeister nicht, ähnlich wie auch der Verkehr zwischen den Toten und Lebenden ein ausnahmsweises Ereignis zu sein pflegt, so daß im ganzen das Totenland immerhin als ein Land der »Nımmerwiederkehr« gılt. Die hier erst unsicher angedeuteten Vorstellungen werden nun bei

Myths and Songs of the South Pacifique, p. 152ff. Ellis, Polynesian Researches, I, p. 515ff. In manchen Punkten, besonders in solchen, die den Verkehr der Bewohner des Geisterlandes mit den Lebenden betreffen, hat Ellis wahrscheinlich eigenartige Zuge bewahrt; in andern dagegen, z. B. in der Schilderung von Himmel und Holle p. 327ff., ist wohl christlicher Einfluß zu spuren. Eine den Norden wie Suden Amerikas umfassende Zusammenstellung gibt Brinton, Myths of the New World<sup>3</sup>, p. 271ff.

<sup>1)</sup> Besonders charakteristisch in Polynesien, vgl. Ellis, a a.O. p 327ff.

ihrer weiteren Entwicklung bestimmter ausgeprägt. Insbesondere wird die Unterwelt zu einem Reich fur sich, das endgultig unter die Erde verlegt ist. Demzufolge ist nicht nur der Weg finster, der zu ihm fuhrt, sondern es ist selbst dunkel und kalt. Wenn es nach dem babylomschen Jenseitsmythus von Staub, nach dem nordischen von Nebel erfullt ist, so sind das verwandte Ausdrucke fur dies dustere und unheimliche Bild. Nicht minder sind die Bewohner des Totenreichs jetzt ganz zu Schatten, zu reinen Ebenbildern der Traumgestalten geworden, wenn es auch ein ausnahmsweiser Zug bleibt, daß die Hadesbewohner Homers mit wenigen Ausnahmen der Erinnerung beraubt sind, die sie nur zeitweise durch das Blut, das sie trinken, wiedererlangen konnen.

In der bestimmteren Fixierung, die in diesen entwickelteren Hadesschilderungen die zwischen dem Diesseits und Jenseits schweifenden Vorstellungen gefunden, treten nun auch die Motive deutlicher hervor, die unabwendbar zu diesem Bilde gedrangt haben und darum eine unabhängige Entstehung wahrscheinlich machen, obgleich sie naturlich Wechselwirkungen nicht ausschließen. erste dieser Motive ist der Anblick des starr und kalt daliegenden Leichnams, der den Frostschauer, der von ihm ausgeht, auch auf seine kunftige Wohnstätte ubertragen läßt. Das zweite ist das schattenhafte Traumbild, die Schattenseele, die, auch wo ihre Scheidung von der Korperseele eine dauernde bleibt, allein nach dem Hades wandert, und auf die nun jene Kalte des Toten samt der Trauer um ihn als eine ihm selbst zukommende Eigenschaft ubertragen wird. Als drittes kommt hinzu die Grabstätte, die den Toten aufnimmt, und die ihm, so lange die Sitte des Begrabens und der Eindruck des Todes die Jenseitsvorstellungen beherrschen, unweigerlich das unsichtbare Reich unter der Erde als kunftige Wohnstätte anweist. Dabei wirken dann wiederum die Nacht, die den Toten umfangt, nachdem er sein Auge fur immer geschlossen, und das Dunkel des seinen Korper aufnehmenden Grabes zusammen, um das Totenreich zu einer Stätte der Finsternis zu machen. Endlich als viertes und letztes Motiv kommt die Sonne hinzu, die am Abend versinkt, um in eine Welt unter der Erde zu gehen. Wird in einzelnen Mythen der Sonnenuntergang unmittelbar als Wandern

eines Sonnengottes oder Sonnenhelden in eine unterirdische Welt gedacht, so ist freilich ein solcher Mythus nicht notwendig, um jenem Phänomen an sich schon seinen Einfluß auf die Unterweltsvorstellungen zu sichern. Erweckt dasselbe doch, abgesehen von der sonstigen Bedeutung, die man ihm beilegt, zunächst die Vorstellung einer Welt unter der Erde, während sich mit ihr keineswegs die andere verbinden muß, daß die Sonne nun dieser unteren Welt leuchte. Die Verbindung aller dieser Motive zu einer einheitlichen und in so weiten Gebieten übereinstimmenden Resultanten ist daher schließlich wieder ein treffendes Beispiel jener mythologischen Gesamtwirkungen, bei denen die einzelnen Elemente in dem aus ihrer Verschmelzung entstandenen Produkt derart aufgehen, daß keines von ihnen in seiner isolierten Bedeutung mehr erkennbar bleibt. Daher denn auch umgekehrt keines der Elemente genügt, um den Erfolg zu sichern. Weder an den Eindruck des Toten, noch an den des Grabes, noch an den der untergehenden Sonne, noch endlich an das nachtliche Traumbild ist eine bestimmte Erinnerung vorhanden, wenn sich das mythenbildende Volkerbewußtsein die Unterweltsvorstellungen ausmalt. Aber alle diese Elemente sind zumal da, sie heben und verdunkeln sich gegenseitig, um das Bild einer kalten und finstern Unterwelt mit freudelosen und schattenhaften Bewohnern zu erzeugen. Wenn zu den Zugen dieses Bildes als ein mehr sekundarer Bestandteil auch noch ein Totenfluß hinzutritt, uber den eine Brucke oder, im Anschluß an die verwandten Bilder vom Seelenvogel und Seelenschiff, ein Kahn die Schatten in das Totenland fuhrt, so reflektiert sich darin nur der immer machtiger werdende Gedanke einer nicht aufzuhebenden Trennung zwischen Lebenden und Toten. Auch diese Vorstellung ist darum kein Symbol, wie sie von einem falschen Reflexionsstandpunkte aus genannt wird, sondern die unmittelbare Umsetzung des Gefühls in das sinnliche Bild, das nun ebenso als Wirklichkeit geschaut wird, wie die im Traum erscheinende Schattenseele Wirklichkeit und nicht Symbol ist.

Diesen den objektiven Eindrucken des Todes und seiner Begleiterscheinungen entstammenden Motiven gehen nun schließlich zwei subjektive parallel, die in den starken Affektwirkungen, die

jene Eindrucke dauernd zurücklassen, ihre Quelle haben. Das eine, das primitivere, ist die Furcht vor dem Dämon des Toten, die, indem sie diesen im Grabe verwahrt, seine Seele aus dem Umkreis der Lebenden zu entfernen sucht. In seiner naivsten und rohesten Form außert sich dies Motiv in jenen Begräbnissitten primitiver Volker, bei denen das Vergraben der Leiche von besonderen Maßregeln gegen das Entweichen der Seele aus dem Grabe durch Festtreten des Bodens, langdauernde Totenwache u. a., umgeben ist. Ein Nachklang dieser Sitten, bei dem sich das Motiv in eine Pietätspflicht gegen den Toten umgewandelt hat, findet sich noch in der bei allen Kulturvolkern, namentlich auch bei den Griechen verbreiteten Vorstellung, daß der Tote erst Ruhe finde, wenn seine Leiche bestattet sei. Das zweite Motiv, das durch diese Umwandlung einer Schutzmaßregel in eine Pietatspflicht nicht vermindert, sondern vielmehr verstärkt wird, besteht in der Todesfurcht des Lebenden selbst, die sich freilich innerhalb verschiedener Kulturbedingungen in abweichenden Formen äußern kann. Wo der Mensch in uberstromendem Tatendrang das wirkliche Leben als ein nicht zu ersetzendes Gut schätzt, verweist er auch die Schatten der Verstorbenen in ein dunkles, unerfreuliches Totenreich, in dem die eigene Furcht vor dem Tode sich spiegelt. Damit wird der Hades zu einer Objektivierung des Strebens, sich den Gedanken an den Tod fernzuhalten. Auch das ist wieder die unmittelbare, unter dem Einfluß der Begräbnissitten und der Todeserscheinungen erfolgende Umsetzung dieses Strebens in Wirklichkeit.

Von hier gehen aber auch die Umwandlungen aus, die in diesen immerhin noch relativ ursprunglichen Anschauungen eintreten. Sie umfassen zwei einander nahezu entgegengesetzte Phasen. Innerhalb der einen sind die Motive der Furcht und des Schreckens in aufsteigender Bewegung begriffen. Sie sind ja zu jeder Zeit in größerer oder geringerer Starke vorhanden. Wo sie in einzelnen Kulturkreisen zurucktreten, da mogen sie in andern Schichten desselben Volkes oder zu andern Zeiten lebendiger sein. Das unausbleibliche Symptom wachsender Todesfurcht ist dann die Ausstattung des Hades mit Bildern des Schreckens. Wie auf Erden, so ist es nun auch in der Unterwelt das Ungeheuer in seinen mannig-

fachen Formen, in dessen phantastischer Ausgestaltung sich diese wachsende Furcht betätigt. Wenn dabei die Ungeheuer der Tiefe vor andern meist dadurch sich auszeichnen, daß sie als peinigende und fressende geschildert werden, so liegt auch hierfur der Grund in ihren besonderen Entstehungsbedingungen. Kann sich die Zerstorung des begrabenen Leichnams dem Auge nicht ganz entziehen, so setzt der Mythus dieses Werk der Verwesung in das der Hadesungeheuer um, die bald unmittelbar dem Bild im und am Boden verborgener Tiere, den Schlangen, Skorpionen, Kröten, entnommen, bald, wie bei den sonstigen Ungeheuertypen, mit weiteren phantastischen Eigenschaften ausgestattet werden. So sind moglicherweise manche der später auf der Oberwelt hausenden Schreckdamonen ursprunglich in der Unterwelt zuhause, wie die Erinyen, die Keren, die Harpyen<sup>1</sup>). Aber es scheint doch, daß diese Wesen ihre Bedeutung als Rachegeister erst auf der Oberwelt gewonnen haben, wo sie den Lebenden verfolgen, als Verkorperungen seines Gewissens oder des Wahnsinns, der als eine Folge solcher Gewissenspein gedeutet wird. Neben diesen zwischen Ober- und Unterwelt schwebenden Wesen hat dann die letztere noch ihre eigenen Schreckgestalten, wie den Kerberos, der in den Höllenhunden des indischen Mythus und in anderwärts vorkommenden Wachtern am Eingang der Unterwelt seine Parallelen hat. So naheliegend es aber zu jeder Zeit sein mag, diesen gefurchteten Ort mit schreckenerregenden Wesen auszustatten, so zeigt doch die Art, wie dies geschieht, auffallende Unterschiede, in denen der Grad dieses Schreckens sich ausprägt. So bemerkt man nicht nur von Homer zu den Tragikern, sondern in anderer Weise auch von der Nekyia der Odyssee zu der des Virgil in der Aeneis eine deutliche Steigerung der Schreckens-Dabei zeigt sich dann freilich, daß damit zugleich der Vergeltungsgedanke mit in die Unterweltsvorstellungen Eingang gefunden hat, der trotz der drei bekannten Gestalten des Tityos, Tantalos und Sisyphos und der Qualen, die sie im Hades erdulden (Od. 11, 576ff.), bei Homer eigentlich noch nicht vorhanden ist, da jene Ausnahmsstrafen, nur um sie zu dauernden zu machen, in den Hades verlegt sind, nicht weil dieser selbst an sich ein Ort der Strafe ist.

<sup>1)</sup> A. Dieterich, Nekyia, 1893, S. 46ff.

Immerhin bereitet sich hier schon eine zweite Metamorphose vor, die in einem jener Steigerung des Schreckens entgegengesetzten Sinne erfolgt.

Erscheint die Unterwelt Homers als das mythologische Bild einer Stimmung, die sich teils mit Grauen teils mit resignierter Fassung von dem Gedanken des Todes abwendet, und steigern sich dann in der spateren Dichtung die Zuge des Schreckens zu den Bildern von Damonen und Ungeheuern, die bald aus dem Diesseits ms Jenseits, bald aus diesem in jenes zurückwandern, so fordert nun im Leben wie im Mythus diese Steigerung der Affekte eine Reaktion heraus, die den Bildern der Furcht die der Hoffnung gegenuberstellt. Auch in diesen Bildern reflektieren sich zunachst noch durchaus nicht sittliche Gegensätze mit an sie geknupften Vorstellungen von Belohnungen und Strafen, sondern kultische Ideen, die selbst aus jenen Affekten der Furcht und Hoffnung entstanden sind. Die Vorstellungen von bevorzugten Stätten der Unterwelt, in denen in lichten Hainen die den Göttern Wohlgefalligen ein gluckliches Dasem fuhren, wiederholen hier annahernd jene primitiven Bilder von Geisterdorfern, in denen die Toten das diesseitige Leben, nur befreit von Schmerz und Sorge, fort-Aber es spiegelt sich jetzt in diesen Vorstellungen doch zugleich das Streben, das den Frommen erfüllt, sich diese Erlosung von den Schrecken des Todes schon wahrend des Lebens zu erringen. Darum ist diese letzte Wendung der Unterweltsvorstellungen ganz und gar ein Produkt des Kultus solcher Götter, die mit Tod und Jenseits in Verbindung gebracht werden. Vorzug, den auf diese Weise der Fromme zu erringen sucht, wird ferner um so mehr gesichert, je strenger der Kreis der Kultgenossen, die dies erstreben, sich absondert, und je mehr der Kulthandlung eine magische Kraft zugeschrieben wird, die auf den Willen der Gotter einen Zwang ausuben soll. Darin liegt die ungeheure Bedeutung der Mysterienkulte, wie fur andere Gebiete des Mythus und der Religion, so insbesondere fur die Ausbildung der Jenseitsvorstellungen. Das Geheimnis, das diese Kulte umgibt und eben um ihrer magischen Zwecke willen umgeben muß, bringt es freilich mit sich, daß wir von der naheren Ausgestaltung dieser Vorstellungen wenig wissen¹). Nur dies tritt klar hervor: bevorzugt ist im Jenseits nicht der Tugendhafte als solcher, sondern der Fromme, der den Göttern fleißig Opfer dargebracht, und vor allem der »Geweihte«, der mit der empfangenen Weihe seine Schuld gesuhnt hat. Erst die Philosophie hat hier zunächst neben und dann vor der mystischen Weihe des Frommen die Tugend als solche auch in diesen Zukunftsbildern zur Herrschaft gelangen lassen. Jetzt erst entsteht jene doppelte Unterwelt, wie sie in Virgils Höllenfahrt des Aeneas geschildert ist. Auf der einen Seite liegt hier der Ort der Unseligen mit den jammernd umherirrenden Schatten, von denen überdies noch hinter einer verschlossenen Pforte die mit schwerer Schuld Belasteten ausgesuchte Qualen leiden (Aen. 6, 548ff.). Auf der andern Seite eroffnet sich der Zugang zum Ort der Freude, wo, von Purpurglanz umstrahlt, auf grunen Auen die Schar der Seligen verweilt (637ff.). Damit ist der Gedanke der sittlichen Vergeltung in diese Unterwelt eingedrungen. Freilich trägt das Bild immer noch die Spuren einer gewissermaßen vorsittlichen Scheidung an sich, uber die nicht der eigene Wert, sondern die Zugehorigkeit zu dem Kreis der von den Gottern Begnadeten entscheidet. Nur die Qual der Verdammnis für die schwerste Verschuldung mit der Vorstellung des Totengerichts und der nach der Art der Verschuldung bemessenen Strafe bringt den Gedanken der sittlichen Vergeltung hinzu, wahrend außerdem der philosophische Dichter die Idee der Seelenwanderung mit jener Scheidung des Jenseits verwebt hat (719ff.). So sind es also eigentlich schon die drei Hauptformen des Unsterblichkeitsgedankens, die sich hier begegnen: das Fortleben an einem dunklen Ort der Trauer oder der Qual, das andere in einem Tal der Freude und des ungetrubten Glucks, und endlich die Wiedergeburt auf Erden<sup>2</sup>). Aber das Jenseits selbst ist noch

<sup>1)</sup> Auf griechischem Gebiet laßt sich hier das meiste noch, abgesehen von einzelnen homerischen Hymnen, besonders dem auf die Demeter (Hom. Hymn. V, 471ff.), der Aristophanischen Komodie (bes. den »Froschen«, 342ff.) und der Satire des Lukian in dessen »Totengesprachen« entnehmen. Vgl. auch Rohde³, Psyche, I, S. 287ff. Dieterich, Nekyia, S. 64ff.

<sup>2)</sup> Der scheinbare Widerspruch, der hier durch die Einfuhrung der Seelenwanderung mit den gewohnlichen Vorstellungen über das Elysium dadurch entsteht, daß gerade die ins Elysium eingegangenen Seelen zur Wanderung aus-

ein einziges Totenreich geblieben: Himmel und Holle haben sich nicht geschieden. Auch das ist wieder ein der Entwicklung des Jenseitsmythus gemeinsamer Zug. Der indische und der iranische Jenseitsmythus scheinen gleichfalls ursprunglich nur eine einzige, entweder in unbestimmter Ferne oder unter der Erde liegende Totenwelt zu kennen, in der den Reinen und den Sündern verschiedene Reiche angewiesen sind1). Ebenso war die nordische Walhall allem Anscheine nach zuerst im allgemeinen Totenreich gelegen, und, wie anderwärts, so war es auch hier kein sittliches Verdienst, das den Auserwählten diese bevorzugte Stätte zuwies, sondern der Ruhm, im Kampfe gefallen zu sein. Darum selbst der Gottessohn Balder, weil er nicht dem offenen Kampf, sondern der hinterlistigen Tat Lokis erlegen, nicht nach Walhall eingeht. Erst durch den späteren Wandel der Vorstellungen ist, einem allgemeinen Zuge folgend, Walhall zum Himmelssaal geworden, in dem die Helden Odins Gaste sind<sup>2</sup>).

#### b. Die Unterweltsgotter.

Von dem Augenblick an, wo die Unterwelt zu einem fur sich bestehenden, von der Oberwelt und dem Himmel abgetrennten Reich wird, fordert auch dieses Reich seinen Herrscher. Zeus, Poseidon und Pluto teilen daher nach griechischer Vorstellung die Herrschaft über Himmel, Meer und Unterwelt, und ähnlich stellten die Babylonier ihren Nergal, die Ägypter, bei denen sich diese Scheidung freilich erst verhältnismaßig spät und auch dann nicht vollstandig durchgesetzt zu haben scheint, den Osiris als Herrscher uber das Totenreich den Gottern des diesseitigen Lebens gegenuber. Aber allgemeingultig ist die Scheidung dieser Reiche nicht. Bei Romern

ersehen sind, hat die Philologen mehrfach beschäftigt (vgl. Rademacher, Das Jenseits im Mythus der Hellenen, 1903, S. 15ff. Norden, Vergils Aeneis Buch VI, 1903, S. 16ff.). Wir werden auf die allgemeinen Grundlagen der Seelenwanderungsidee, mit denen dies zusammenhangt, unten näher eingehen. Worauf es hier zunachst ankommt, ist die eigentumliche Mischung der drei Unsterblichkeitsformen, die für dieses Stadium des Übergangs zu den sittlichen Vergeltungsmotiven besonders charakteristisch ist.

<sup>1)</sup> Oldenberg, Veda, S. 544ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Schullerus, Zur Kritik des altnordischen Walhallglaubens, Beitrage zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur, Bd. 12, 1886.

wie Germanen begegnen uns zwar bestimmt ausgepragte Unterweltsvorstellungen; doch die Unterweltsgotter erscheinen, so lange sich nicht fremde Einflusse bemerklich machen, noch wenig geschieden einerseits von den unbestimmteren Wesen der Tiefe, in denen sich lediglich die Schrecken des Todes verkorpern, anderseits von den Geistern der Ahnen, die dieses dunkle Reich bewohnen. So haben wir denn in solchen Damonen der Tiefe wahrscheinlich die Vorfahren jener hoheren Unterweltsgotter vor uns, die wohl überall erst aus dem Streben der theogonischen Dichtung hervorgegangen sind, das unterirdische Reich zu einem Gegenbild des himmlischen Gotterstaates zu machen. Darum mag manches, wie der mit geöffnetem Rachen laut brullende Aides, der in schwarzen Flügeln einherschreitende Thanatos, in der spateren Dichtung als ein bloß bildlicher Ausdruck fur das Grauen der Totenwelt stehen geblieben sein, obgleich es ursprunglich weder dies noch eine bloße mythologische Personifikation von Namen, sondern volle Wirklichkeit war, ebenso wie der Knochenmann mit der Sense in den Formen. in denen ihn die populäre Holzschneidekunst des 15. Jahrhunderts in ihren Totentanzen dargestellt hat. Ist doch auch der leibhafte Teufel, mit dem dieser Knochenmann oft eng verbunden ist, selbst im heutigen Volksglauben nicht ganz verschwunden. er noch heute mit dem Teufel das Vorrecht, Schreck- und Spottgestalt zugleich zu sein; und in dieser Eigenschaft wetteifert gelegentlich wieder im Märchen »Gevatter Tod« mit dem geprellten Teufel, nicht weil diese Gestalten nicht mehr ernst genommen wurden, sondern weil man sich mit dem Scherz über den bittern Ernst dieses Glaubens an die Damonen der Unterwelt hinweghilft (vgl. Bd. 52, S. 51, 164). So reichen sich in den Damonen der Unterwelt die fernste Vergangenheit und die Gegenwart die Hande, ahnlich wie der primitive Zauberglaube und der neueste, als letzter Rest einer langen mythologischen Entwicklung zuruckgebliebene Aberglaube nachste Verwandte sind. Zwischen jenem Anfang und diesem Ende liegt aber das nach dem Vorbild der Himmlischen gestaltete Reich der Unterweltsgötter, wie es in uppigster Fulle die Dichtung und bildende Kunst der Griechen gestaltet hat. Nach allen seinen Merkmalen gehort es einer Stufe mythologischer Entwicklung an, auf

der die Dichtung weitaus das Übergewicht gewinnt über den ursprünglichen Mythus. Eine noch aus den nie ganz versiegenden Quellen primitiven mythologischen Denkens herstammende Erscheinung bleibt dahei die Neigung, in der Unterwelt nicht wie im Himmel männlichen. sondern weiblichen Gottheiten den Vorrang einzuraumen. So führt in Babylon Ereschkigal, nicht ihr Gemahl Nergal die eigentliche Herrschaft im Totenreich. Im griechischen Hades tritt hinter Persephone Pluto zurück; und auf einer Stufe, die den unterirdischen Gotterstaat uberhaupt nicht kennt. im nordgermanischen Mythus, ist die fur die Gotter selbst furchterregende Göttin Hel die alleinige Herrscherin uber die Toten. Es ist dasselbe Motiv, das auch die Erinyen, die Parzen, die Gorgonen, die Graien oder die nordischen Nornen und schließlich die Hexen zu weiblichen Wesen macht. jenes Motiv des steigernden Kontrastes, das die Gestalt, die von der hochsten Anmut umfangen ist, in ihren abschreckenden Formen zum typischen Bild des Grauens erhebt.

Auf der andern Seite gewinnt das Bild der Unterwelt durch die Dichtung eine neue, dem eigentlichen Mythus ursprunglich fernliegende Bereicherung. Je abgeschlossener diese Welt der Nimmerwiederkehr der diesseitigen gegenubersteht, um so mehr weckt sie den wagenden Abenteuermut des Helden, auch diese Grenzen zu uberschreiten. Die Heldensage läßt ihn die Schrecken des Todes überwinden, um seine Kraft auch hier zu bewähren. So holt Herakles als außerste seiner Kraftproben den Kerberos aus dem Hades, und das spätere Epos wiederholt mehrfach solche Hadesfahrten, augenscheinlich aus keinem andern Motiv als aus dem Streben nach einer keine Grenzen der Weltordnung kennenden Kraftbetätigung. Auch hier mogen zuerst die Mysterienkulte in ihrem dem Gedanken an das Jenseits zugewandten Sinn solchen Dichtungen, die bis dahin wenig mehr als Abenteuermarchen gewesen waren, einen ernsteren Inhalt gegeben haben. Fur diese Verinnerlichung der Motive ist es bezeichnend, daß der Held derjenigen Hadesfahrt, die von der späteren Dichtung mit Vorliebe behandelt wird, derselbe Orpheus ist, den die Sage den Stifter der dionysischen Mysterien nennt. Freilich werden wir seine Unterweltsfahrt schwerlich in der Fassung, in der wir sie bei Virgil und Ovid lesen, als die ursprüngliche ansehen

durfen, sondern es mogen hier vergessene kultische Beziehungen zugrunde liegen, in denen die Legende mit der mystischen Entsuhnung und Heiligung der Seele in Beziehung stand. Die spatere Zeit hat dann daraus jenes Liebesmärchen von Orpheus und Eurydike gemacht, das von den romischen Dichtern mit den bekannten Marchenmotiven des Gesangszaubers und des verbotenen Blicks ausgestattet wurde (Virg. Georg. IV 458ff. Ovid Met. X, 11ff.)1). Wie aber auch diese Hadesfahrt ursprünglich beschaffen war, schon der Zusammenhang des Helden mit der orphischen Theologie laßt vermuten, daß es sich hier um eine religiöse Legende handelt, die ein Werk theosophischer Dichtung, nicht ursprunglicher Mythenbildung ist. Klar tritt uns schließlich derselbe Charakter bei einer der ältesten dieser Unterweltsfahrten, bei der babylonischen »Hollenfahrt der Istar« entgegen²). Istar, die »Erstgeborene des Himmels und der Erde«, zieht aus nach dem »Land ohne Ruckkehr«, dessen Bewohner in Finsternis wohnen, deren Nahrung Erdstaub und Lehm ist, und die wie die Vogel mit Flugelgewand bekleidet sind, - sichtlich Anspielungen auf Begräbnis- und Seelenvorstellungen. Am Tor der Unterwelt begehrt sie Einlaß, und Ereschkigal, die Herrin des Reichs der Toten, befiehlt, sie einzulassen. Aber an jedem der sieben Tore der Unterwelt muß sie eines ihrer Schmuckstucke oder Gewander ablegen. so daß sie vollig nackt im innersten Raum anlangt, wo die Gottin der Toten sie fesseln läßt und sechzig Krankheiten zumal auf sie losläßt. Doch mit Istars Scheiden aus der Oberwelt ist alle Zeugungskraft der Natur geschwunden: das erbarmt die Himmelsgotter. und auf Eas Begehr muß Ereschkigal Istar wieder frei lassen. erhält bei der Ruckwanderung durch die sieben Tore ihre Kleider und Schmucksachen zurück, und bei ihrem Wiedererscheinen kehren

¹) Auf andere Motive religiöser Art weist die Uberlieferung hin, nach der in einer verlorenen Aeschyleischen Tragodie die Hadesfahrt des Orpheus mit einer durch sein Saitenspiel verursachten Vernachlassigung des Dionysosdienstes zusammenhing, — vielleicht eine Anspielung auf den Gegensatz dionysischer und apollinischer Kulte. Vgl. Preller, Griech. Mythol. II³, S. 487.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. Jeremias, Babylonisch-Assyrische Vorstellungen vom Leben nach dem Tode, 1887, und Art. Nergal in Roschers Mythol. Lexikon III, 1, S 258ff. (wo auch die andern babylonischen Hollenlegenden übersichtlich behandelt sind). Zimmern, Die Keilinschriften und das Alte Testament<sup>2</sup>, S. 561ff.

Freude und Fruchtbarkeit wieder auf Erden ein. Das ist ein unverkennbarer Jahreszeitenmythus, verbunden mit einer dichterischen Veranschaulichung der Lehre, daß, wer in das Totenreich eingeht, alle Guter der Erde zurücklaßt. Doch in jedem dieser beiden Teile, ım mythischen Bild des Gegensatzes zwischen Tod und Leben wie in dem des Wechsels von sommerlicher Vegetation und winterlicher Ruhe der Natur, ist der Mythus ein unverkennbares Werk theosophischer Dichtung, das hochstens noch von den allverbreiteten Vorstellungen vom Verkehr Lebender mit Abgeschiedenen und von der ebenso allgemeinen Assoziation des menschlichen Todes mit dem der Natur im Winter seine mythologischen Anregungen empfangen hat. Ein letztes Beispiel solcher Hollenfahrten bietet endlich die Hollenfahrt Christi. Die zwischen Tod und Auferstehung liegende Zeit wird hier durch die Hollenfahrt des Erlösers ausgefüllt, die zugleich die Vorbereitung zu der der Auferstehung folgenden Himmelfahrt ist. Damit verbindet sich der auch in den Ausschmuckungen dieser Legende anklingende Gedanke, daß, wie in der Hollenfahrt das Reich der Finsternis überwunden, so in der Himmelfahrt der Himmel für den Christen erobert werde. Ohne Zweifel ist es aber die Tradition jener der griechischen und orientalischen Sage geläufigen Hollenfahrten, die hier auf die christliche Legende einwirkte, um sich dann in ihr mit der Himmelfahrt zu einer Zweiheit zu verbinden, die ihrerseits mit der Scheidung des Jenseits in ein unterirdisches und in ein oberirdisches Reich zusammenhängt.

Noch eine weitere Vorstellung ist aber an diese Entwicklung des Unterweltsmythus geknupft, um dann im Anschlusse an das himmlische Jenseits ebenfalls auf dieses überzugehen: das ist die des Seelenfuhrers. Ausgebildet ist sie zuerst, wie es scheint, im griechischen Mythus, und hier, wo sie uns zum erstenmal in der Odyssee begegnet, ist sie wohl aus dem Gedanken entstanden, jenes gewaltsame Eindringen in den Hades, wie es einzelnen Helden zugeschrieben wird, konne nicht ohne besondere gottliche Hilfe gelingen. So geleiten Hermes und Athene den Herakles bei seiner Hadesfahrt (Od. 11, 626). Wenn dann im Anschlusse an solche außerordentliche Falle die Vorstellung sich verallgemeinerte und nun

Hermes neben seiner sonstigen weitverzweigten Wirksamkeit auch noch die des allgemeinen Seelenführers ubernahm, in der er uns in der wundervollen Schilderung der Odyssee von dem mit seinem Stabe vor den als Vogel zwitschernden Seelen der Freier einherschreitenden Gott entgegentritt (Od. 24, 1ff.), so ist es sichtlich die Beziehung zwischen Traumbild und Schattenseele, die den Gott, der mit semem Stab den Schlaf und den Traum auf die Lider des Schlafenden herabsenkt, mit dem gleichen Stabe auch die Seelen zum Hades treiben laßt. Von da aus sind ähnliche Vorstellungen in die christliche Welt eingedrungen: hier ist es ein besonderer Todesengel oder im Volksglauben der Tod als Knochenmann, der die Seele holt; und schließlich ist die gleiche Vorstellung fur besondere Fälle am Teufel haften geblieben, der auserlesene Verbrecher bei lebendigem Leibe in die Holle holt. Daneben ist jedoch in der hoheren mythologischen Dichtung die Gestalt erhalten geblieben, von der wohl dieser ganze Vorstellungskreis ausging: die des Führers fur den Bevorzugten, dem es vergonnt ist, in die Stätte der Nimmerwiederkehr vorübergehend als Lebender einzudringen. Dies Amt pflegt dann aber an einen der selbst sehon ım Schattenreich weilenden Geister uberzugehen: so geleitet die Sibylle den Aeneas zunächst zu seinem Vater Anchises, und nach diesem Vorbild ubernimmt in Dantes Hollenfahrt wiederum Virgil die Fuhrung des jungeren Dichters.

## 3. Der Himmel als Ort der Seligen.

## a. Die Himmelsgotter als Heilsgotter.

Schon das frühe Mythenmarchen kennt den Aufstieg zum Himmel; und selbst die Vorstellung, daß die Gestorbenen im Mond oder in der Sonne ihren Wohnort haben, oder daß Menschen in Sterne verwandelt worden seien, kommt gelegentlich vor (Bd. 5<sup>2</sup> S. 262). Aber von diesen primitiven Erzahlungen her fuhrt keine Brucke zu dem Bild des Himmels als der Wohnstatte der Seligen. Den Aufstieg zum Himmel vollfuhren Lebende, nicht Tote, und davon, daß der Himmel ein Ort besonderer Gluckseligkeit sei, ist nirgends die Rede. Jene primitiven Anschauungen sind in der Tat

långst verschwunden oder leben hochstens als dunkle Anklange im Märchen weiter, wenn sich zum erstenmal der Gedanke regt, den Himmel den Toten oder mindestens einer bevorzugten Klasse derselben als Wohnstatte anzuweisen. Die Gottersage selbst bedarf offenbar einer längeren Entwicklung, ehe in ihr diese Vorstellung zur Herrschaft gelangen kann, abgesehen von den Fallen, wo die das gewohnliche Heldentum uberragenden Heroen zu Gottern erhoben werden, - Fälle, auf die man das sonst selten zutreffende Sprichwort wirklich einmal anwenden kann, daß Ausnahmen die Regel bestätigen. Denn der Himmel als Aufenthaltsort der Gotter ist eben als solcher dem Menschen verschlossen. Dieser muß zum Gott werden, wenn er in den Himmel gelangen soll. Die Gotter dagegen konnen ihrerseits auf Erden walten, und sie tun das insbesondere auch als Spender von Gluck und als Beschutzer der Einzelnen. Solange der Blick vornehmlich dem Diesseits zugewandt bleibt, genugt dies auch dem Heilsbedurfnis des Menschen. Toten uberlaßt man ihrem traurigen Los, und die Unterweltsgotter erheben sich wohl allmählich zu Beherrschern des bei weiterer Ausbildung des Gottermythus nicht zu entbehrenden unterirdischen Götterstaates. Aber dabei bleibt dies unterirdische Reich zumeist eine Statte der Trauer, in die kein segenspendender Lichtstrahl eindringt.

Immerhin regt sich fruhe schon der Gedanke, daß es bevorzugte, von den Gottern besonders geliebte Sterbliche gebe, die, im Gegensatze zu den von den Gottern Gehaßten und noch im Hades von ihrer Rache Verfolgten, von dem truben Schicksal, dem sonst kein Sterblicher entrinnt, befreit seien. Nun gehort zu diesem Schicksal zuvorderst der Tod, mit dem jene dustern Zukunftsbilder untrennbar verknupft sind. So werden denn die Lieblinge der Gotter vor allem von dem Tode befreit, damit sie fahig sind, ein gluckliches Leben vollig ungetrubt zu genießen. Doch des Himmels, der den Gottern vorbehalten bleibt, werden sie darum noch nicht teilhaftig. So bietet sich denn hier ein Bild, das, aus der wechselseitigen Assimilation der Vorstellungen von einer Wanderung der Seele und von der Himmelsreise der Sonne entsteht: das Bild von einem Seelenland jenseits des Meeres, in einer Region, wo die

Sonne bei ihrem Untergang ferne, unzugängliche Eilande beleuchtet<sup>1</sup>). Es ist derselbe Kreis von Vorstellungen, dem die weit verbreiteten Schilderungen von einem fernen Land angehören, in welchem ein bevorzugtes Volk oder Geschlecht ein glückseliges Leben fuhrt2). Aus diesem Kreis halb der Götter- und Heldensage, halb dem Seelenmythus angehoriger Vorstellungen ragen nun als unverkennbare Übergänge zu dem Bild eines Wohnorts der Seligen im Himmel jene Mythen von einer Entrückung hervor, die in einem solchen fernen gluckseligen Lande bevorzugten Helden durch die Gotter zuteil geworden ist. So ist nach dem Gilgameschepos dem babylonischen Noah, Utnapistim, das »Land an der Mündung der Strome« als Wohnstatte angewiesen: dort soll er mit seinem Weibe leben, »den Göttern gleich« (Taf. XI des Gilgameschepos, Jensen). Menelaos wird nach der Odyssee auf der Heimkehr von Troja zur »Elysischen Flur an den Grenzen der Erde« entruckt, wo Rhadamanthys wohnt und den Menschen leichtestes Leben, frei von Winter, Sturm und Regen, beschert ist (Od. 4, 560ff.). Es ist, wie diese Verse erkennen lassen, nicht Menelaos allein, sondern eine ganze Schar Auserlesener, die offenbar, da Rhadamanthys als Herrscher gedacht ist, neben dem Reich des Himmels und der Unterwelt eine Art dritten Reichs des Jenseits bilden. Dieser Vorzug wird aber auch hier den Bewohnern dieses Elysiums nicht etwa als Vergeltung für ihre Taten, sondern um ihrer personlichen Beziehungen zu den Gottern willen: so dem Menelaos, weil er als Gemahl der Helena Eidam des Zeus ist (569). Die spätere Dichtung hat dann diese Vorstellung auf die Helden vor Troja uberhaupt ausgedehnt: sie sind Hesiods viertes Geschlecht, dem am Rande der Erde unter der Herrschaft des Kronos gluckliche Wohnsitze angewiesen sind (Hes. W. u. T. 167ff.).

Ein zweiter Weg, der in seinen ersten Anfangen ebenfalls fruhe bereits angedeutet ist, aber doch erst auf einer späteren Stufe des Jenseitsmythus mit Entschiedenheit eingeschlagen wird, besteht in

<sup>1)</sup> Tylor, Anfänge der Kultur, II, S. 60ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auf griechischem Boden gehoren zu dem Gebiet dieser geographischen Mythen vor allem die zugleich mit Kultmythen eng zusammenhangenden Hyperboreersagen (O. Crusius, in Roschers Lexikon, I, S. 2805ff.).

der Abtrennung einer besonderen Region von dem ubrigen Reich der Schatten: es ist die Vorstellung eines im Hades selbst gelegenen Elysiums, das uns oben schon zugleich als Ausgangspunkt der Vergeltungsvorstellungen begegnete (S. 375f.). Fur den nahen Zusammenhang dieser beiden Formen eines doppelten Jenseits ist es bezeichnend, daß Virgil, der am eingehendsten das unterirdische Elysium geschildert hat, denselben Rhadamanthys, der nach der Odyssee die Gefilde der Seligen beherrscht, in der Unterwelt zum Richter über die Frevler macht (Aen. 6, 566).

Es sind wahrscheinlich mehrere Motive gewesen, die zu verschiedenen Zeiten zusammengewirkt haben, um diese Vorstellungen von einem Paradies in einem fernen irdischen Lande oder von einem Elysium unter der Erde in die andere vom Wohnsitz der Seligen im Himmel uberzufuhren. Auf der einen Seite ist es die unbedingte Oberherrschaft eines einzigen Gottes, die den Seelen der Ahnen neben den untergeordneten Gottern, die nun zum Teil in die Reihe dienender Geister herabsinken, eine Stelle im Himmel verschafft. So fuhrt nach der Vorstellung der alten Agypter der Sonnengott Rē die auf einer Leiter zu ihm aufgestiegene oder als Vogel emporgeflogene Seele in seinem den Himmel umkreisenden Wagen mit sich, - ein Reflex, wie es scheint, der noch heute besonders bei afrikanischen Volkern verbreiteten Vorstellung vom Sitz der Verstorbenen in der Sonne<sup>1</sup>). Am reinsten ausgebildet begegnen wir aber diesen Himmelsvorstellungen in den einander nahe verwandten Anschauungen der Inder und Iranier. In Indien richten sich die altesten Gebete und Opfer für das Heil der Verstorbenen an Indra, den Beherrscher des Himmels, neben dem der später zum Fuhrer der Toten auf ihrer Himmelsreise und dann zum spezifischen Totengott erhobene Yama als »Erster der Sterblichen« zunächst nur als der erste Mensch gegolten zu haben scheint, der diese Himmelsreise angetreten habe (RV. IX, 113, 7, XVIII, 3, 13)2). namentlich in den spateren Liedern die Speiseopfer auch den Gestorbenen und zuletzt anscheinend ihnen ausschließlich gelten, entspricht einer auch sonst mannigfach wiederkehrenden Verschiebung

<sup>1)</sup> J. Spieth, Die Ewe-Stamme, S. 555ff.

<sup>2)</sup> Oldenberg, Religion des Veda, S. 530ff.

der Vorstellungen, die in diesem Fall durch die Vorherrschaft begunstigt wurde, die die Opferidee im Kultus gewann, und die die alten Naturgotter schließlich ganz hinter dem im Opfertrank verehrten Opfergott zurucktreten ließ. Daß daneben die Sitte der Leichenverbrennung den Vorstellungen von der Erhebung zum Himmel hilfreich entgegenkam, ebenso wie umgekehrt in einem früheren Stadium die des Begrabens denen von der Unterwelt, ist selbstverständlich, wenn sie auch schwerlich eine entscheidende Bedeutung besessen hat. Das lehrt, abgesehen von der trotz der Leichenverbrennung herrschenden Hadesvorstellung der homerischen Welt, das Jenseits des Avesta, wo die Wohnstätte der Seelen im Himmel eine noch wichtigere Rolle spielt als in den Veden, obgleich nach altpersischer Sitte die Leiche nicht verbrannt, sondern den Raubvogeln zur Speise ausgesetzt wurde (Vendidad 3, 43; 7, 125ff.). Aber ein anderes, in der allgemeinen Entwicklung offenbar wirksameres Motiv hat hier dem Himmel seinen frühen Eingang in die Jenseitsvorstellungen verschafft: Ahuramazda, der lichte Himmelsgott, ist der Alleinherrscher in diesem Reich der Seligen. Seine Diener sind die Geleiter der Seelen auf dem Wege, der über die Sinvatbrucke zum Rande des Himmels fuhrt: sie beschutzen die Seele gegen die bosen Damonen, das Gefolge des Agramainyu. So regt hier der Kampf der Gotter von selbst die weitere Vorstellung an, daß der lichte Gott die Seelen der ihm Wohlgefalligen in seiner Himmelswohnung um sich versammle, wahrend die Seelen der von ihm Verworfenen der Herrschaft des in der Tiefe hausenden Fursten der Finsternis anheimfallen. Zugleich machen es aber diese Bedingungen begreiflich, daß ein Gotterhimmel wie der babylonische und assyrische mit seinen einander annahernd in gleicher Macht gegenuberstehenden Gottern, ebenso wie der griechische, sich der Vorstellung eines solchen himmlischen Elysium lange verschloß. Hier ist es darum ein zweiter mythologischer Vorgang gewesen, der dem zuvor allein herrschenden unterurdischen Totenreich ein himmlisches gegenüberstellte: er bestand in jener Verschmelzung der Totenkulte mit den Vegetationskulten, wie sie vornehmlich in den Genossenschaften der eleusinischen und dionysischen Mysterien zur Ausbildung gelangte. Indem die gleichzeitig der Ober- wie der

Unterwelt zugehorenden Gotter dieser Kulte die alten Unterweltsgotter zuruckdrängten, hoben sie auch die Seelen mit sich zum Lichtreich empor. Wie Demeter und Dionysos in die Reihe der alten Himmelsgotter eintraten, um diese zu dem Zwolfgöttersystem zu erganzen, so verschafften sie auch einer Himmelswanderung der menschlichen Seele Raum, die von da an ohnehin durch das Eindringen der indisch-persischen Religionsanschauungen gefordert werden mochte. Sind sie es doch auch, die sichtlich in die dieser Richtung ursprunglich ferne liegenden vorderasiatischen Kulturkreise, wie vor allem in die Jahwereligion der Israeliten, Eingang gefunden haben. Inwieweit dabei Wanderung und spontane Entwicklung aus langst vorbereiteten Motiven zusammenwirkten, muß freilich hier, soweit nicht direkt, wie bei den Satans- und Engelsvorstellungen, singuläre Beziehungen offenkundig sind, dahingestellt bleiben.

#### b. Die Himmelfahrt der Seele

Unter den verschiedenen Formen, in denen die Seele nach dem Tode weiterlebt, ist es die Psyche, die Hauch- und Schattenseele, der nach den Vorstellungen der Volker der Himmel als Wohnstatte angewiesen ist<sup>1</sup>). Dies lehren besonders solche Falle, wo die Scheidung zwischen Korperseele und Psyche erhalten blieb. So nicht bloß bei den Ägyptern, bei denen der ganze Totenkult aus diesem eigenartigen Dualismus zwischen der an die Leiche gebundenen Korperseele und der zum Himmel entschwebenden Psyche erwuchs, sondern auch bei den Iraniern, wo die vornehmlich auf das geistige Fortleben gerichtete Zarathustrische Lehre die gleiche. in der ursprünglichen Volksanschauung wurzelnde Zweiheit der Seelen nicht zerstoren konnte. Bei ihnen wurde die Leiche allem Anscheine nach deshalb den Aasvogeln zur Speise geboten, damit die geistige Seele um so freier zum Himmel schweben konne. Denn bei jener Zerstorung der Leiche nehmen die Daevas Tod und Krankheit, Alter und Unreinheit in sich auf, worauf die geistige Seele, fernerhin nicht von ihnen behelligt, zum Himmel aufsteigt2).

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 125ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vendidad 7, 137ff. Die vielverhandelte Frage nach dem Alter des Avesta (vgl. uber diese Tiele, Archiv für Religionswissenschaft, I, 1898, S. 337ff., Bousset,

Augenscheinlich wurden in den den Leichnam verzehrenden Tieren die Daevas selbst lebendig gedacht, und man kann sich dem Eindruck nicht verschließen, der von fruhe an die persische Religion erfullende ethische Dualismus sei hier auf die Psyche und die Korperseele übertragen: jene gehort von Hause aus dem Lichtreich des Ormuzd, diese dem finstern Gegenreich des Ahriman an, dem sie durch seine Dämonen zugefuhrt wird. Dabei werden aber gleichwohl Psyche und Körperseele, ähnlich, wenn auch nicht dauernd wie in Ägypten, zu einander in Beziehung gedacht, da die Psyche erst ungehindert in den Himmel eingehen kann, wenn die Korperseele und mit ihr das Unreine, das auch sie zur Tiefe zuruckzufuhren droht, zerstort ist. Das außert sich darin, daß die Himmelfahrt der Psyche durch die sie verfolgenden Daevas fortwahrend bedroht wird. In diese Anschauungen vom Kampf guter und boser Mächte um die Seele und vom Kampf einer reinen und einer unreinen im Menschen selbst spielen die Vorstellungen einer Läuterung von irdischer Unreinheit hmein, die nun im Kultus als Vorbedingungen fur die Auffahrt zum Himmel erscheinen. Zugleich wurzeln aber hierin die weiteren Vorstellungen von einer Trubung der ursprunglich reinen Natur der Seele durch die korperliche Materie, wie sie später die Pythagoreer und Plato ausgebildet haben.

Wie nun der Begriff der Psyche auf zwei Grundanschauungen zuruckgeht, auf den Hauch des Atems, der beim Tode den Menschen verläßt, und auf das Bild Lebender oder Verstorbener, das in Traum und Vision erscheint, so verzweigen sich auch die Vorstellungen von der Himmelfahrt der Seele wieder nach zwei Richtungen. Auf der einen Seite ist es der Tod, der die endgültige Himmelfahrt und ihre Aufnahme in den Chor der seligen Geister einleitet; auf der andern Seite der Zustand der Ekstase, in welchem die Seele überirdischer Offenbarungen gewurdigt und ihr vergonnt wird, schon während des Lebens sich zum Himmel zu erheben. Nun kann nur das, was solchen bevorzugten Seelen auf ihrer visio-

ebenda IV, 1901, S. 155ff.) kommt fur diesen Punkt kaum in Betracht. Denn der ganze Charakter dieser Vorstellungen macht deren Zusammenhang mit alten Volksanschauungen und Kulten jedenfalls im hochsten Grade wahrscheinlich, welcher Zeit auch ihre literarische Fixierung angehoren mag.

naren Himmelsreise widerfahrt, uberhaupt zur Kunde der Menschheit gelangen. Darum sind es Vision und Ekstase, die, wie sie schon in die Vorstellungen von der Psyche eingegriffen haben, insbesondere auch die Bilder von der Himmelfahrt der Seele wahrend des Lebens und nach dem Tode, sowie die des Himmelreichs selbst gestalten. Dabei wirken naturlich auf diese wie iene die sonst in der Volksanschauung verbreiteten, aus andern Quellen stammenden Vorstellungen neben einzelnen Elementen des Naturmythus ein. So, wenn die Seele als beflügeltes Wesen zum Himmel eilt, oder wenn sie von beflugelten Engeln geleitet wird, oder wenn die Himmelsraume in einer bestimmten Ordnung ubereinander gelagert sind. In dem allmahlich reicher sich gestaltenden Aufbau kunden sich dann zugleich astrologische Einflusse an. in der primitiven Mythologie und in den von Astrologie und gelehrter Mystik unberuhrt gebliebenen Volkskreisen der heutigen Kulturvolker das Himmelreich immer noch ein einziger Raum geblieben, so hat es priesterliche Spekulation fruhe schon zu drei übereinander liegenden Himmelsstockwerken erweitert. So schildert Paulus eine Ekstase, in der er bis in den dritten Himmel erhoben wird, um dort »Dinge zu sehen und Worte zu horen, die kein Mensch nachsprechen kann«; und wenn er hinzufügt, ihm habe »des Satans Engel einen Pfahl ins Fleisch geschlagen, damit er sich der gehabten Offenbarung nicht uberhebe« (2. Kor. 12), so erinnert auch das an die iranische Vorstellung von den zwei Seelen, von denen die eine den Daevas gehort, und die andere allein gewurdigt wird, zum Himmel einzugehen. Wenn aber in den meisten Uberlieferungen dieser Himmelfahrtsliteratur die Drei- der Siebenzahl Platz gemacht hat, so ist das offenbar der wachsenden Verbreitung der heiligen Sieben zu danken, ohne daß im übrigen auf diese Vorstellungen, die wohl zumeist andern, teils indisch-iranischen teils griechischen Quellen entstammen, ein sonstiger Einfluß babylonischer Mythologie stattgefunden haben muß. Wissen wir doch, daß gerade die Siebenzahl zu jenen mythologischen Bestandteilen gehort, die nicht selten als isolierte Fragmente gewandert sind. In der poetischen Ausgestaltung der Vorstellungen von der Himmelfahrt der Seele, wie sie in der hellenistischen Zeit von der judischen und christlichen

Apokalyptik, sowie von den platonisierenden Richtungen der griechischen Philosophie ausgebildet worden sind, herrscht daher bald die Drei-, bald die Siebenzahl, oder beide wechseln wohl auch miteinander, wie in dem merkwurdigen Buche Henoch, der am reichsten ausgefuhrten dieser Schilderungen1). Dabei macht sich die vorherrschende Tendenz der Vision, ihre Bilder in den Himmel zu verlegen, darin geltend, daß in diesen Visionen nicht bloß der Ort der Seligen, das Paradies, sondern auch die Wohnung der Verdammten und der gefallenen Engel in einem der Himmelsräume untergebracht wird. Nur befinden sich die Seligen in einem hoheren Himmel, und Gott selbst thront endlich in dem höchsten, dem siebenten. Wer ihn betritt, muß sich seiner irdischen Kleider entledigen, um statt ihrer himmlisches Gewand zu empfangen. Es ist dieselbe Vorstellung, die uns in verschiedenen Formen mehrfach begegnet: in das Jenseits, mag dieses die Unterwelt oder der Himmel sein, geht der Mensch nackt, wie er geboren ist. Doch der semitische Jenseitsmythus, von der Hollenfahrt der Istar an bis zu Henoch und den spatjudischen Mystikern, läßt den Besucher des Jenseits nur das äußere Kleid von sich tun, der iranische und griechische entkleidet die Psyche auch ihrer eigenen Korperlichkeit. Hier erst bereitet daher der Mythus jene Idee einer rem geistigen Seele vor, wie sie durch die platonische Philosophie dem Abendland ubermittelt wurde, um dann in der Vorstellung von einem Ausziehen des irdischen und dem Anziehen eines himmlischen Leibes, wie sie uns bei Paulus begegnet (1. Kor. 15, 40), eine eigentumliche Vermittlung zu finden, die im Grunde nur zu der alten, direkt dem Traumbilde entstammenden Vorstellung von der Schattenseele zuruckkehrt. den Schilderungen der Apokalyptiker und der platonisierenden Theosophen sind es zunächst Einzelne, denen in Augenblicken der Erleuchtung der Vorzug zuteil wird, den Himmel zu schauen. den gnostischen Sekten und in den Mysterienkulten, die den griechischen und orientalischen Gottern, dem Dionysos, Attis, Mithra,

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> A. Dillmann, Das Buch Henoch, Kap. 17ff., 70ff. Die Verschiedenheit dieser Schilderungen ruhrt jedenfalls von der Zusammensetzung dieses Buches aus Überlieferungen alteren und jungeren Datums her. (Vgl. daruber Bousset, Archiv für Religionswissenschaft, IV, S. 138ff.)

der Isis geweiht waren, wurden dann solche Visionen Einzelner zu Bildern über die allgemeine Zukunft der Seelen erweitert, die in den Kultlegenden über die einstigen Schicksale des die menschliche Seele zum Himmel erhebenden Gottes ihre Grundlage fanden. So sind diese himmlischen Zukunftsvorstellungen zu gemeinsamen Bestandteilen der im hellenistischen Zeitalter einander bekämpfenden Religionen geworden, um von da aus den kommenden Jahrhunderten im wesentlichen unverändert überliefert zu werden<sup>1</sup>).

Wie die Hauptquellen dieser himmlischen Jenseitsvorstellungen, Vision und Ekstase, von denen der apokalyptischen Weltuntergangsund Welterneuerungsmythen (S. 802ff.) nicht wesentlich verschieden sind, so fallen übrigens auch die Vorstellungen hier und dort in allen Hauptpunkten zusammen, und mit den kosmogonischen Mythen sind daher eschatologische Ideen beider Art oft eng verbunden. Sie vermischen sich dann aber noch mit einer dritten Form visionärer Schilderung, nämlich mit Berichten über eine ferne, der gewöhnlichen Überlieferung unzugangliche Vergangenheit oder auch mit solchen über jungere, aber nur einem engeren Kreise von Auserwählten geoffenbarte Ereignisse. Hier enthalt daher die Vision alles, was überhaupt einer Erzahlung im weitesten Sinne zugänglich sein kann: Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Das ganze Reich moglicher Geschichte wird zum Gegenstand ekstatischer Ein-

<sup>1)</sup> Wo die in den Mysterienkulten der hellenistischen Zeit zur Ausbildung gelangte und dann auch von dem Christentum ubernommene Vorstellungsreihe ihren Ursprung genommen habe, ist eine vielverhandelte, aber auf Grund der uns gegenwartig zuganglichen historischen Zeugnisse schwerlich zu entscheidende Frage. Als sicher durfte nur feststehen, daß diese Vorstellungen dem Judentum und folgeweise auch dem Christentum zunachst von außen, teils von den orientalischen Religionen her, teils aus den griechischen Mysterienkulten und philosophischen Schulen, zugeflossen sind. Fur vorwaltend babylonische Einflusse ist namentlich Anz (Zur Frage nach dem Ursprung des Gnostizismus, 1897), fur iranische Bousset (Archiv fur Religionswissenschaft, IV, 1901, S. 229ff.), fur griechische und teilweise agyptische Dieterich (Mithrasliturgie, S 179ff.) eingetreten. Das Entscheidende und volkerpsychologisch wie kulturgeschichtlich vor allem Bedeutsame bleibt wohl, daß der allgemeine Drang der Zeit in dieser Richtung geht. Er mochte es auch bewirken, daß zu den verbreitetsten Religionsanschauungen dieser Zeit, der des Mithrakultus und des Christentums, Elemente verschiedenen Ursprungs zusammenflossen, da die psychischen Vorbedingungen zu ihrer Assimilation überall vorhanden waren.

gebung. Der verzuckte Visionär sieht sich selbst in den Himmel erhoben und erlebt in unmittelbarster Gegenwart die Seligkeit des himmlischen Dasems. Bei dieser Erhebung in uberirdische Spharen werden ihm dann Offenbarungen zuteil, die sich ebenso auf die Zukunft der Seelen wie auf die der Welt im ganzen beziehen; und nicht minder erschaut er in rückwarts gerichteter Prophetie das bereits Erlebte, aber von den Augen anderer oder von Menschen uberhaupt nicht Gesehene. Da eröffnet sich nun jenes weite Gebiet visionarer Offenbarungen, das sich von der Entstehung der Welt und den ältesten Zustanden der Menschheit bis zu den Eindrucken der jungsten Vergangenheit und uber diese hinaus bis zum Ende der Welt erstreckt. So schopft schließlich insbesondere auch die Legende uber die Taten und Wunder der Heiligen und Gottgesandten aus der gleichen Quelle, die der unerschopfliche Born der Bilder von den Schicksalen der Seele im Jen-Die Himmelfahrt der Seele und die Himmelfahrt des seits ist. Heiligen, wie sie die Legende von Elia, von Jesu und von so vielen der spateren Märtyrer erzählt, sie sind schließlich die namlichen, jedesmal nur in ein anderes Gewand gekleidet, und, sobald sie auf die heilige Geschichte bezogen werden, von jenem Glorienschein umgeben, der zu einer Burgschaft ihrer Wahrheit und damit zu einer solchen fur die kunftige Himmelfahrt der eigenen Seele wird. Denn das Wort des Paulus »So die Toten nicht auferstehen, so ist auch Christus nicht auferstanden« (1. Kor. 15, 16), gilt auch fur die Himmelfahrt, die ja nur eine psychologisch wohlmotivierte Fortbildung der Auferstehungslegende ist.

# 4. Das Jenseits als Ort der Vergeltung und die Seelenwanderung.

#### a. Himmel und Hölle.

Die Vorstellung, daß das Leben im Jenseits ein gluckliches oder ungluckliches sei, je nachdem der Verstorbene in seinem diesseitigen Leben einen Anspruch auf Lohn oder Strafe erworben habe, ist ein verhaltnismäßig spätes Erzeugnis einer Wechselwirkung der mythologischen Jenseitsvorstellungen und der im wirklichen Leben zur Ausbildung gelangten ethischen Motive der Rache und des Mit-

gefühls, der Strafe und Belohnung. Die allmähliche Entwicklung dieser Motive von der aus dem unmittelbaren Affekt geborenen Rache und Hilfe an bis zu Belohnung und Strafe ist uns in den mannigfaltigsten Bestandteilen des Mythus, namentlich im mythologischen Tiermärchen, schon entgegengetreten (Bd. 5<sup>2</sup> S. 194ff.). Wie diese andern Mythengebiete, so entbehrt nun aber auch der Jenseitsmythus anfanglich ganz der ethischen Motive, die zu Vergeltungsvorstellungen führen könnten, und auch wo sich diese zum erstenmal regen, da sind sie noch so stark vermischt mit andern, im Zauberglauben und in den von ihm getragenen Kultusformen wurzelnden, daß der Vergeltungsgedanke höchstens in einzelnen schwachen Anläufen zu bemerken ist. Auch da regt er sich, ganz so wie bei den Zauberverwandlungen des Mythenmärchens, zunächst noch ganz in der Form der Rache, wie bei den bekannten Frevlern in der Nekyia der Odyssee, denen als lichteres Bild ein elysisches Dasein einzelner Auserwählter, nicht als Lohn für eigene Verdienste, sondern als ein durch gottliche Abstammung oder sonstige willkürliche Gunst erworbenes besseres Loos gegenübersteht (S. 375f.).

Immerhin bereitet sich in solchen einer eigentlichen Vergeltung vorausgehenden Regungen eine auch fur jene unerläßliche Bedingung vor: das ist die Ausbildung von Gegensatzen in den Vorstellungen uber die Wohnorte der Abgeschiedenen. In ihnen mussen naturgemaß die Mittel bereit sein, mit denen sich dann spater die Vergeltung selbst vollziehen kann. Hier ist es nun vor allem die visionare Ekstase, die das meiste dazu geholfen hat, den Tod seiner ihn anfanglich allzu ausschließlich umgebenden Schrecken zu entkleiden. Jene Bilder unaussprechlichen Gluckes wurden niemals ohne die Vision moglich gewesen sein. Der Traum fuhrt hoch stens zu entfernten Annäherungen, neben denen die den mannigfachen Formen des Angsttraumes entnommenen Bilder des Schreckens nicht zu fehlen pflegen¹). Das Schwelgen in lichten und lustvollen Bildern, wie es die Vorstellungen himmlischer Gluckseligkeit hervorbringt, ist nur der Vision eigen, und in dieser wunderbaren Ausmalung der Zukunft liegt daher mindestens ebenso sehr wie in der Erhebung über Bedrangnis und Schmerz, die sich bei den Leiden

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 196ff.

der Martyrer und Asketen bekundet, ihre große Bedeutung fur die religiose Entwicklung. So entspricht es denn der naturlichen Folge der Motive, daß die beiden Gebiete des Jenseits, deren sich der Vergeltungsgedanke zur Verwirklichung der Strafen und Belohnungen bemächtigt, ursprunglich nicht nur unabhängig von ihm, sondern auch unabhängig voneinander entstanden sind. Die Todesfurcht geht in dieser naturlichen Entwicklung allem andern voraus. Sie bedarf keiner besonderen Einflusse. Der Anblick Sterbender und das Erscheinen der Schatten Verstorbener im Traum lassen diese Furcht niemals erloschen, die in dem Bild der Unterwelt ganz den ihr adäquaten Ausdruck findet. Erst unter gewissen Ausnahmebedingungen und zumeist in einer späteren Periode gewinnen Ekstase und Vision, gefordert durch turbulente Kulttanze, durch zufällig entdeckte und dann ebenfalls der Kultpflege dienstbar gemachte Mittel, endlich durch Askese und prophetische Begeisterung, eine Macht uber einzelne Personen, die von ihnen aus weitere Kreise So entsteht, im Gegensatze zu der in generellen Beergreift. dingungen wurzelnden Hadesvorstellung, das himmlische Jenseits mit seinen beglückenden Bildern. Es eroffnet sich, auch darin im Kontrast zu den Hadesbildern, zuerst dem Verzuckten in bevorzugten Momenten des diesseitigen Lebens, um dann zum Zukunftsbild für das Leben der Seele nach dem Tode zu werden. Beide Reiche, das finstere unterirdische und das lichte himmlische, stehen wohl zunächst außer Beruhrung. Indem aber beidemal der Gedanke eines die Ungleichheiten des wirklichen Lebens wiederholenden verschiedenen Schicksals im Jenseits sich einschiebt. erhebt sich innerhalb jedes dieser Bereiche das Bedurfnis nach einer Ausnahmeregion, nur jedesmal naturlich in entgegengesetztem Sinne: aus der finstern Unterwelt sondern sich lichte Felder fur die Bevorzugten, die, wenn der Kontrast mit der Wohnung der Trauer zu groß wird, aus ihr hinaus in die diesseitige Welt, in ferne Eilande der Seligen verlegt werden. Das visionare Jenseits im Himmel gewinnt dagegen, indem hier die Vervielfältigung der Himmelsraume mitwirkt, irgend einen unteren unter diesen Räumen fur solche, die der vollen Erhohung zu den Hummlischen nicht gewurdigt werden.

Damit ist nun auch schon eine Verbindung der beiden Aufenthaltsorte der abgeschiedenen Seelen nahegelegt, so daß es nur eines kleinen, moglicherweise in verschiedenen Fällen unabhängig vollzogenen Schrittes bedarf, um sie herzustellen. Allem Anscheine nach ist es der iranische Mythus mit seinen ursprünglich kosmogonischen, aber fruhe schon zugleich zu ethischer Bedeutung sich auswachsenden Vorstellungen eines Licht- und eines Nachtgottes gewesen, in welchem jener Gegensatz von Licht und Dunkel mit dem der Hohe und der Tiefe, des Himmels und der Holle als der Gebiete der im großen Weltkampf miteinander streitenden Götter samt den Scharen ihrer dienstbaren Geister zur Ausbildung gelangte. Das konnte freilich nur in einem Stadium geschehen, wo jede der beiden Formen der Zukunftsvorstellungen ihre allzu ausschließliche Macht eingebußt hatte und beide bereits unter den Einfluß einer nüchtern abwägenden theosophischen Spekulation gelangt waren. Da mußte sich nun der Gegensatz der beiden Götter und ihrer helfenden Geister aus dem Kampf um die Weltherrschaft in einen Kampf um die Seele verwandeln, an welchem die Seele selbst in um so hoherem Maße beteiligt wurde, je mehr sie durch die vom Kultus vorgeschriebene Reinigung und durch ein schuldfreies Leben im Diesseits der Verfolgung durch die Daevas auf ihrer Himmelfahrt unzugänglich geworden war, wogegen die unreine, schuldbeladene Seele durch sie in die Tiefe gezogen wurde (Vend. I, 1ff. X, 28 ff. u. a.). Aus dieser Mischung äußerer Kultvorschriften mit sittlichen Geboten, deren Befolgung die Bedingung fur das Eingehen der Seele in die Gefilde Ahuramazdas 1st, erkennt man deutlich, wie auch hier wieder die kultische Reinheit voransteht, zu der die sittliche nur eine untergeordnete Gattung bildet.

Dies ist nun die Form, in der sich offenbar auch die orphischen Kulte diesen Gegensatz der beiden Wohnstatten des Jenseits angeeignet haben, und in der er sich in ihnen wohl fruhe schon mit dem Seelenwanderungsgedanken vermischte. Bei Plato sehen wir endlich in den verschiedenen, bekanntlich nicht durchweg übereinstimmenden poetischen Schilderungen, die er von den kunftigen Schicksalen der Seele gibt, jenen Begriff der kultischen Reinheit

philosophisch geläutert und dadurch zugleich enger mit dem der sittlichen Reinheit vereint, indem bei ihm die Gebundenheit an die Sinnlichkeit zur Quelle des Bosen wird. Darum kann dieses nur uberwunden werden, wenn die Seele zu einem ihr ursprunglich schon eigenen Zustand der Befreiung von dem Korper zuruckkehrt (Phadon 113ff., Gorgias 523ff.). Aus diesen Gedanken ist dann, sobald das Mittelglied einer im Diesseits sich vollziehenden allmählichen Läuterung der Seele durch ihre neuen Verkorperungen hinwegfiel, mit innerer Folgerichtigkeit als erganzendes Bild zu Himmel und Holle die Vorstellung eines besonderen Läuterungsortes hervorgegangen. Dieses Purgatorium denkt sich der mittelalterliche Jenseitsmythus auf einem Berge, mitten zwischen Holle und Himmel gelegen. Es vereinigt hier die doppelte Bedeutung eines Ortes zeitweiliger Strafe und einer in diese ubersinnliche Welt verlegten Lustration, entsprechend der doppelten Bedeutung der Sunde als einer sittlichen Schuld, die der Suhne, und einer religiosen Befleckung, die der Reinigung bedarf. Indem ferner jede dieser drei Abteilungen der ubersinnlichen Welt wieder aus verschiedenen Gründen eine Abstufung zuläßt, die Holle nach der Schwere der unsühnbaren Schuld, das Fegefeuer nach der zur Strafe und Reinigung erforderlichen Zeit, der Himmel endlich nach dem Grad des zu belohnenden Verdienstes, bietet sich noch einmal die Verbindung der zwei heiligsten Zahlen, der Drei und der Sieben, zur außeren Einteilung dieser phantastischen Welt: drei ist die Zahl ihrer Reiche im ganzen, je sieben die der Stufen, in die jedes von ihnen, die Holle, das Fegefeuer und der Himmel, geschieden sind.

# b. Die Seelenwanderung.

Hat der iranische Mythus zum erstenmal, so viel sich sehen läßt, die Vorstellungen von Himmel und Holle in der Form zwei streng geschiedener Reiche als der kunftigen Wohnstatten der Seelen entwickelt, so ist dagegen das stamm- und mythenverwandte Indien die fruheste Heimat des planmäßig ausgebildeten Gedankens der Seelenwanderung. Auch hier bieten freilich allerwärts der primitive Seelenglaube einerseits und das mythologische Tiermärchen ander-

seits gewisse Vorbereitungen. Doch bedurfte es wiederum des Zusammenwirkens von Natur- und Seelenmythus und ihrer Verbindung durch die Dichtung, um dieses Erzeugnis zustande zu Der Naturmythus lieferte in der mehr und mehr schon bringen. mit ethischen Motiven sich erfullenden zauberhaften Tierverwandlung des Menschen die nächste Grundlage, der Seelenmythus fugte in seinen mannigfachen Vorstellungen von dem Ubergang der Seele in Tiere, von den in Tieren hausenden Ahnengeistern, endlich vom Überströmen der Seele beim Tode in andere Menschen weitere Elemente hinzu, die mit jenen zusammen mit einer Art innerer Notwendigkeit die Idee der Seelenwanderung hervorbringen mußten, sobald erst eine von diesen Motiven ausgehende planmäßige Spekulation dem Gedanken des Fortlebens der Seele auf Erden nachging. Gemäß diesen komplizierten Bedingungen ihres Ursprungs ist aber die Seelenwanderung gegenüber den Vorstellungen von Himmel und Holle als den Orten kunftiger Belohnung und Strafe verhältnismäßig späten Ursprungs. So ist denn auch in Indien wahrscheinlich die Hadesvorstellung die früheste, an die sich zunächst der Himmel als gemeinsamer Wohnort der Seligen und der Gotter angeschlossen Die Seelenwanderung dagegen ist die letzte, bereits stark von philosophischer Reflexion durchsetzte Phase der Entwicklung des Jenseitsmythus. Dem entspricht es, daß sie weit mehr als die Bilder von Himmel und Hölle deutlich die Spuren religioser Spekulation an sich trägt. Freilich darf man dabei die eigentliche Seelenwanderung nicht mit den vereinzelten Vorstellungen von Seelenubergangen in Tiere und andere Menschen vermengen, wie sie als Bestandteile des Seelenglaubens uberall vorkommen. Was der Seelenwanderung von Anfang an als spezifischer Inhalt eigen ist, das ist eben der sie beherrschende Gedanke einer Fortdauer, die nicht einer ubersinnlichen Welt, sondern dem diesseitigen Leben angehore. Darum hat diese Vorstellung, so sehr sie in ihren psychologischen und naturmythologischen Grundlagen, dort durch den Zusammenhang mit dem ursprunglichen Seelenglauben, hier durch ihre Beziehungen zum mythologischen Tiermarchen, auf primitive Motive zuruckgeht, doch in der aus der Verbindung dieser Elemente entsprungenen Form einen rationalistischen Zug, der sie

auch da noch annehmbar erscheinen läßt, wo man dem Glauben an Himmel und Holle entsagt hat¹).

In engem Zusammenhang mit diesem rationalistischen Motiv der Seelenwanderung stehen die beiden Formen, in denen sie uns schon bei den Indern entgegentritt. Nach der einen ist die neue Verkörperung eine Folge naturlicher Wahlverwandtschaft: die Seele wird nach ihrem Tode naturnotwendig zu dem, wozu sie sich in ihrem vergangenen Leben entwickelt hat. Es ist keine außere lohnende oder strafende Gewalt, durch die sie je nach ihrem bisherigen Verhalten mit einem neuen Korper umhüllt wird, sondern ihre eigene Natur, der sie folgt. Es ist, wie Plato es ausdruckt, der sich dieser ersten Form der Wanderidee im wesentlichen anschließt, ihr eigener Wille, der den kunftigen Zustand bestimmt, so daß die Seele die Vergeltung, die ihr gebuhrt, ebenso sich selbst schafft, wie sie die Herrin ihrer Taten gewesen ist (Rep. X, 617ff.). Hier entspricht die Wanderung der Seele unmittelbar einem Gedanken, der schon in den Veden berührt wird, und der mit dem der indischen Spekulation frühe eigenen pantheistischen Zug zusammenhängt. Es ist der Gedanke, daß der Mensch nach seinem Tode in die Elemente zuruckverwandelt werde, aus denen er gebildet ist: seine Rede in das Feuer, sein Odem in den Wind, sein Auge in die Sonne. Jedes wird im Wandel der Dinge zu dem, was es ursprunglich gewesen, und so geht auch die Seele nach dem Tode nicht in einen neuen Zustand uber, sondern der Gute wird als Guter. der Bose als Boser geboren2). Fur den spekulativen Ursprung der Seelenwanderung ist es bezeichnend, daß diese an sich offenbar philosophisch hohere Form die altere ist. Nicht minder ist es aber begreiflich, daß der Volksglaube diese Form nicht festhalten konnte. sondern daß er die gelaufigen Vorstellungen von Lohn und Strafe. wie sie den irdischen Verkehr der Menschen beherrschen, auf sie

<sup>1)</sup> Über die geschichtliche Entwicklung der Lehre von der Seelenwanderung in Indien vgl. besonders E. Windisch, Buddhas Geburt und die Lehre von der Seelenwanderung, Abh. der sachs. Ges. der Wiss., phil.-hist. Klasse, Bd. 16, 1908, S. 57ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Deussen, Allgemeine Geschichte der Philosophie, I, 2 (Philosophie der Upanishads), S. 296ff.

ubertrug. So ist wahrscheinlich unter dem Einflusse einer solchen Popularisierung jener Ideen die zweite, im späteren Brahmanismus vertretene Form der Lehre entstanden, in der die neue Verkorperung der Seele zu einer außeren Vergeltung geworden ist. Das » Gesetzbuch des Manu« verzeichnet diese Arten der Vergeltung mit einer Vollstandigkeit, wie sie ein Strafkodex in ausgeklügelter juristischer Kasuistik besser nicht ersinnen könnte. Jedem Vergehen wird seine Strafe zugemessen, die in der Art der Verwandlung qualitativ, in deren Dauer quantitativ der Art und der Schwere der Schuld entspricht. Wer einen Elefanten stiehlt wird ein Wolf, wer ein Pferd stiehlt ein Tiger, wer Früchte stiehlt ein Affe, wer einen Brahmanen erschlägt muß durch eine ganze Reihe von Verwandlungen hindurchgehen: er wird nacheinander ein Hund, ein Schwein, ein Esel, ein Kamel.

Diese Veräußerlichung des Gedankens der Seelenwanderung hat nun aber schließlich doch wiederum dazu gedient, einer philosophischen Idee zum Durchbruch zu verhelfen, welche die Form bestimmt hat, in der sich im Buddhısmus der Gedanke der Seelenwanderung mit dem der Erlosung verknupfte. Ist die Wanderung der Seele eine Strafe, so ist das Ziel, dem sie zustrebt, die Erlösung aus den Banden des Daseins. So kommt diese letzte Form der Jenseitsvorstellungen, bei der sie sich in ein Diesseits von unabsehbarer Dauer umwandeln, der weltfluchtigen Stimmung entgegen, die sich in der Vedantaphilosophie der Inder als letztes Ergebnis der Zerstorung der alten Himmelsmythologie entwickelt hatte, und die die Grundstromung auch des Buddhismus bildet. vollzieht sich aber in der Seelenwanderungslehre in doppeltem Sinne eine Auflosung der Jenseitsvorstellungen: erstens insofern das Jenseits, dessen Existenz ganz auf der freischaltenden Wirkung der mythenbildenden Phantasie beruht, tatsächlich verschwindet, da die Statten des kunftigen Daseins nun wieder der unmittelbaren Umgebung angehoren; zweitens insofern diese Lehre in ihrer Verbindung naturphilosophischer und ethischer Ideen den der mythologischen Vorstellung widerstrebenden philosophischen Gedanken einer Selbsterlosung der menschlichen Seele auf dem Wege einer ihr immanenten Entwicklung in sich birgt.

Lessing, der von sich bekannte, daß er sich die Fortdauer der Seele nicht anders denn als eine Metempsychose denken konne, hat geglaubt, es musse ein gutes Vorurteil für diese Lehre erwecken. daß sie »gewiß das alteste aller philosophischen Systeme« sei. Denn die erste und älteste Meinung sei »in spekulativen Dingen immer die wahrscheinlichste, weil der gesunde Menschenverstand sofort darauf verfiel«1). Die letztere Meinung können wir hier auf sieh beruhen lassen: sie scheitert vor allem da, wo Spekulation und Mythologie sich berühren. Doch auch die andere, der man noch gegenwärtig nicht selten begegnet, wonach die Seelenwanderungsidee uberhaupt in sehr fruhe Zeiten zuruckreiche und sich Ansätze zu ihr schon bei Naturvölkern finden sollen, ist unhaltbar. ruht auf einer Vermengung mit jenen Seelenvorstellungen, die, wie der Übergang in Tiere, die Tierahnen u. a., allerdings gewisse psychologische Vorbedingungen der Seelenwanderung enthalten, aus denen sich aber diese nirgends ohne den Hinzutritt naturmythologischer und philosophischer Ideen entwickelt hat. Die Seelenwanderung steht am Ende, nicht am Anfang dieser Entwicklung: sie bezeichnet die Peripetie des Jenseitsmythus, ebenso wie der Jenseitsmythus selbst die Peripetie der Mythologie ist. In ihm treibt die mythologische Phantasie noch einmal ihr verwegenstes Spiel, um, nachdem sie aus dieser Position zurückgedrängt ist, widerstandslos vor der Wissenschaft zu kapitulieren. Hat der Jenseitsmythus in der engen Verbindung, die er mit der Religion eingegangen, eine Stütze gefunden, die ihn über Erwarten lange am Leben erhielt, so erhebt sich daher nun nach der endgultigen, auch durch die Seelenwanderung nur notdurftig hintangehaltenen Losung dieser Verbindung um so dringender die Frage: kann es uberhaupt eine Religion ohne Mythologie geben? Und wie sind, wenn eine Trennung beider moglich ist, die Grenzen zu ziehen?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lessing, Daß mehr als funf Sinne für den Menschen sein konnen. Werke, Ausg. Lachmann, XI, 2, S. 67.

## II. Der religiöse Kultus.

## 1. Die allgemeine Entwicklung des Kultus.

a. Vorreligioser und religiöser Kultus.

Auf die symptomatische Bedeutung, die der Kultus fur die Abgrenzung der in festen Glaubensüberzeugungen wurzelnden Bestandteile des mythologischen Denkens von andern, gleichgultigeren Inhalten desselben besitzt, wurde an einer früheren Stelle bereits hingewiesen (Bd. 52, S. 20ff.). Dieser Wert des Kultus beruht aber im letzten Grunde uberall darauf, daß er in Handlungen besteht, durch die seine Gegenstände als solche gekennzeichnet werden, die nicht bloß in wechselnden, aus Mythus und Dichtung gewebten Vorstellungen bestehen, sondern die auf den Willen und seine Motive herüberwirken. Hierdurch ist zugleich gewahrleistet, daß, wenn es gelingt, aus diesem durch den Kultus geschutzten Inhalt die rein mythischen Elemente auszuschalten, schließlich das hinter allen diesen Verhullungen verborgene Wesen des religiösen Bewußtseins zu finden sein muß. Das Problem, in dieser Form aufgestellt, schließt nun aber zwei allgemeine Forderungen ein, die, so sehr sie durch die Ergebnisse der beiden vorangegangenen Kapitel nahe gelegt sind, doch gewissen weit verbreiteten Anschauungen widersprechen. Die eine dieser Anschauungen setzt die Begriffe Mythus und Religion ohne weiteres einander gleich: die dem Mythologischen zugezahlten Vorstellungen gelten ihr als niedere religiose Erscheinungen, die im engeren Sinne sogenannten religiosen Überzeugungen als hohere Stufen des mythologischen Denkens: einen Wesensunterschied zwischen beiden Gebieten erkennt man nicht an. Eben darum pflegt man sich auf dieser Seite um eine nahere Definition von Mythus und Religion überhaupt nicht zu Die zweite Annahme, die das Gebiet der Religion gegenuber dem Mythus enger zu begrenzen sucht, betrachtet dagegen den Kultus als die fur eine solche Trennung entscheidende Die durch ihn geschutzten mythologischen Werte sind nach ihr die spezifisch religiosen. Nach dem Inhalt der Kulthandlungen selbst und der ihnen zugrunde liegenden Vorstellungen bemißt sich daher jeweils die Stufe religioser Entwicklung.

Daß die erste dieser Anschauungen nur aus der Verlegenheit entsprungen ist, in der man sich gegenuber der Aufgabe befindet, die religiösen gegen die sonstigen Bestandteile des Mythus abgrenzen zu sollen, ist unverkennbar. Obgleich aber diese Schwierigkeit vornehmlich bei der Beurteilung primitiver Völker zur Geltung kommt, ist gerade bei ihnen die Unzulässigkeit einer solchen Vermengung von Mythus und Religion am offenkundigsten. Denn hier beherrscht die mythologische Auffassung alle Gebiete des Lebens und Denkens. In dem Mythus spiegelt sich die gesamte Weltanschauung des Naturmenschen, seine praktische Lebensrichtung ebenso wie der primitive Versuch einer Welterklarung, soweit bei der naiven Hinnahme der allgemeinsten und regelmäßigsten Naturerscheinungen überhaupt von einer solchen die Rede sein kann. Alles das ist hier eingetaucht in jene Kausalität des Zaubers, die ebensowohl der späteren wissenschaftlichen Verknupfung der Erscheinungen vorausgeht, wie sie sich im Gegensatz zu dieser befindet¹). In der Tat entbehrt es daher, wenn überhaupt der Begriff der Religion noch einen bestimmten Inhalt bewahren soll, jeden Sinnes, etwa die Vorstellungen, daß die Seele im Atem entweiche oder im Traumbild erscheine und als Vogel davonfliege, oder daß Sonne und Mond ein von der Erde nach dem Himmel gewandertes Brüderpaar seien u. dgl., religiose Vorstellungen zu nennen. Freilich sind sie auch keine Naturerklärungen im Sinne der spateren Wissenschaft. Doch innerhalb dieses Stadiums rein mythologischer Apperzeption sind sie immerhin eher Vorstufen der Wissenschaft als solche der Religion. Wo aber in dem primitiven Denken religiose Bestandteile vorkommen sollten, da müssen natürlich auch diese in der Gesamtheit der mythologischen Vorstellungen enthalten sein; gleichwohl werden sie nur einen Teil des mythologischen Denkens umfassen, wenn auch die scharfere Sonderung der einzelnen Lebensgebiete selbst erst ein Erzeugnis fortgeschrittener Kultur ist. Die Schwierigkeit, die hieraus für die Nachweisung der Anfänge religioser Entwicklung entspringt, fordert aber um so dringender eine Feststellung der Merkmale, nach denen sich diejenigen

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 262ff.

Motive des Mythus, denen wir im Hinblick auf ihre weitere Entwicklung einen religiosen Wert zuschreiben dürfen, von andern, religiös gleichgultigen scheiden.

Ist die Gleichsetzung von Mythus und Religion unbedingt zu verwerfen, so kann nun aber auch die Einschränkung auf den Kultus dem Bedurfnis nach klarer Gebietsscheidung nicht genügen. Denn erstens bietet der Schutz durch den Kultus zunächst nur ein äußeres Merkmal, das immer erst durch die an die Kulthandlungen gebundenen inneren Willensmotive der Frage nach dem Wesen der Religion näher zu führen vermag. Zweitens und vor allem erscheint es von vornherein zweifelhaft, ob die Begriffe Kultus und Religion in dem Sinne sich decken, daß sich nicht bloß jeder religiose Glaubensinhalt in Kulthandlungen äußern muß, sondern daß auch umgekehrt jede Handlung, die den allgemeinen Charakter einer Kultleistung an sich trägt, wirklich einen religiosen Wert beanspruchen kann. Da die religiose Handlung die religiose Gesinnung voraussetzt, diese selbst aber auch dann noch ihren Wert behält, wenn sie eine innerliche bleibt, so ist an sich eine Religion ohne Kultus denkbar, so groß immerhin die Rolle sein mag, die in der tatsächlichen Entwicklung der Religion dem Kultus zukommt. Der alternde Brahmane, der sich, dem außeren Kultus entsagend, in die Einsamkeit begibt, um bloß noch der religiösen Kontemplation zu leben, steht damit wahrlich nicht außerhalb der Religion, sondern er repräsentiert wohl eher einen Hohepunkt religiösen Lebens. Doch eben darum, weil diese Stufe eine lange Vorbereitung durch den Kultus voraussetzt, kann von dieser letzten, innerlichsten Form hier, wo es sich um die Frage des Ursprungs der Religion handelt, abgesehen werden. Denn, mag eine Religion ohne Kultus als hochste Frucht religioser Entwicklung möglich sein, - diese Entwicklung selbst wurzelt, daran kann kein Zweifel bestehen, im Kultus. Um so mehr erhebt sich aber hier die andere Frage, ob alles, was nach der allgemeinen Bedeutung des Begriffs zum Kultus gezählt werden kann, wirklich auch eine religiose Bedeutung hat. Sehen wir das allgemeine Merkmal des Kultus in Handlungen, die auf die Erringung irgendwelcher, nur durch ubermenschliche Hilfe zu gewinnender Güter gerichtet sind, so ist unbestreitbar, daß es zahlreiche solche Handlungen nicht nur im Leben des primitiven Menschen, sondern auf allen Stufen der Kultur gibt, die in diesem allgemeinsten Sinne zum Gebiet des Kultus gehoren, denen aber, an dem Maß der entwickelteren Religion gemessen, ein religioser Wert nicht zukommt. Kann doch nach jener umfassendsten Bedeutung des Wortes die Zauberzeremonie, durch die nach überliefertem Brauch der Australier seine totemistischen Schutzdamonen zu vermehren oder der Prärieindianer seine Jagdtiere herbeizulocken sucht, oder endlich der abergläubische Brauch, der noch innerhalb der heutigen Kultur in zahlreichen Bevolkerungskreisen fortlebt, um dem Schutz gegen Krankheit, der Gewinnung künftigen Erntesegens und manchen anderen Zwecken zu dienen, schließlich ebenfalls Kulthandlung genannt werden.

#### b. Merkmale des religiosen Kultus.

Wollen wir den Begriff des religiosen Kultus naher begrenzen, so müssen demnach zu der auf die Gewinnung übermenschlicher Hilfe gerichteten Handlung noch weitere Merkmale hinzukommen. Wo diese, wie in den oben angeführten Beispielen, entweder ganz oder teilweise fehlen, da werden wir demnach solche Handlungen als vorreligiose den im engeren Sinne religiosen Kulthandlungen Zugleich werden wir aber, insofern die gegenüberstellen konnen. Religion selbst eine allmählich gewordene und sich fortan entwickelnde Erscheinung des geistigen Lebens ist, von vornherein vermuten durfen, daß der religiose Kultus aus solchen vorreligiosen Anlagen und Anfangen hervorgegangen sei. Unter diesem Gesichtspunkte treten uns nun bei der Vergleichung der religiosen Kultformen mit jenen ihren Vorstufen die drei folgenden engeren Merkmale entgegen. Sie bilden eine aufsteigende Stufenfolge, insofern der vollstandige Begriff des religiosen Kultus erst durch die Verbindung ihrer aller erreicht wird, während zugleich jedes der späteren die vorangegangenen als gegeben voraussetzt. Hiernach bildet:

1) die Gebundenheit an eine engere oder weitere Gemeinschaft das nächste Kriterium eines zum religiosen Kultus sich erhebenden Brauchs. In dieser Gebundenheit gewinnt die Handlung den Charakter einer Norm, deren Befolgung gefordert wird. Durch die so entstandene Einreihung unter die dem strengeren Rechtszwang oder dem milderen der Sitte angehörenden Lebensnormen wird der Kultus zu einem wichtigen Bestandteil der gesellschaftlichen Ordnung. Aus gemeinsamen Glaubensuberzeugungen hervorgegangen, wirkt er durch diese Normierung seinerseits verstärkend auf diese Überzeugungen zuruck und gewinnt in hohem Grade eine sie erhaltende Kraft. Darum hat die Religion selbst schon in ihrem Namen diese Gebundenheit an die im Kultus zutage tretende Glaubensnorm zum Hauptmerkmal ihres Begriffs erhoben. Immerhin ist damit nur das äußerlichste Merkmal bezeichnet, das sie hochstens durch die besonders ernsten Folgen, die in den Anfängen der religiosen Kultur die Nichtbefolgung der Kultusgebote mit sich fuhrt, von andern, den Gebieten der Sitte und des Rechts angehörigen Lebensformen scheidet. Darum ist aber auch dieses Merkmal der sozialen Gebundenheit fur den spezifisch religiösen Charakter des Kultus noch nicht entscheidend. Qualitativ erhebt sich die von einer Sippen- oder Volksgemeinschaft nach ubereinstimmendem Ritus ausgeführte Handlung durchaus noch nicht über die individuelle Zauberhandlung, da die letztere zunächst dem gleichen Gebiet allgemeiner Glaubensvorstellungen angehört, auf dem der gemeinsame Kultus beruht. Daher denn auch der vereinzelte, zu rein egoistischen Zwecken geübte Zauberbrauch entweder ein isolierter Rest eines einstigen allgemeineren Kultus zu sein pflegt oder mindestens die allgemeinen Anschauungen eines solchen widerspiegelt, so daß er als die spezielle Anwendung eines früheren oder sogar eines noch bestehenden Kultus erscheint. Darum überschreitet die Kulthandlung durch diese Zugehorigkeit zu einem bestimmt abgegrenzten Ganzen sozialer Normen noch durchaus nicht das Stadium eines vorreligiosen Kultus. Dennoch hat sie zwei wichtige . Momente gegenuber der individuell geübten Zauberhandlung voraus: als eine Form, in der sich die in der Gesamtheit lebenden Anschauungen betätigen, besitzt sie eine ungleich großere erhaltende Kraft. und vermoge der Kontinuität der Überlieferung, die an solche Gemeinschaftsformen gebunden ist, eine der individuellen Handlung fehlende Entwicklungsfahigkeit. Indem jeweils altere und neuere

Motive aufeinander wirken, gewinnt hier wie uberall das gemeinsame Erzeugnis eine die isoliert bleibende individuelle Leistung weit ubertreffende schopferische Macht, die noch durch die Wechselwirkungen verstärkt wird, in die die einzelnen Mitglieder der Gemeinschaft miteinander treten. Dazu kommt als ein zweites, wichtigeres Moment der weitere Umfang und der hohere Wert der Zwecke, auf die der gemeinsame kultische Brauch gerichtet ist. In ihm kann nur das erhalten bleiben und sich zur Norm erheben, was fur die Allgemeinheit einen Wert hat. Darum stößt er von sich ab, was nur dem Interessengebiet eines Einzelnen angehort; oder, wo sich das individuelle Motiv durch seine haufige Wiederkehr zu allgemeinerer Bedeutung erhebt, da wird es von dem den Gemeinschaftszwecken gewidmeten Kultus aufgenommen. So der Schutz gegen Krankheit und der Wunsch von ihr befreit zu werden, der Erfolg auf der Jagd und im Einzelkampf, und was sonst noch dem einzelnen erstrebenswert sein mag. In dieser Beziehung erheben sich daher die gemeinsamen Kulte der Naturvölker, so primitiv sie im ubrigen sein mögen, doch bereits uber den individuellen Zauberbrauch. Der gemeinsame Zweck, mag er nun in der Sorge um die allen in gleicher Weise wünschenswerten Guter, in dem Wunsch, daß der Stamm der Jagdtiere nicht entbehre, daß die Feldfruchte gedeihen, oder in dem Streben der kunftigen Generation die eigene Tuchtigkeit mitzuteilen bestehen, in allen diesen Fallen schafft der gemeinsame Zweck hohere und dauernder fortwirkende Werte, und er entwickelt dadurch weitere Motive, die, auf den Kultus selbst zurückwirkend, diesen Eigenschaften annehmen lassen, die bereits in das Gebiet des folgenden, zweiten Merkmals und so in die Anfange eines im eigentlichen Sinne religiösen Kultus hinuberreichen. Dieses zweite, den Übergang in das spezifisch religiose Stadium vermittelnde Kriterium bildet demnach:

2) der umfassendere, die allgemeinsten von der beginnenden Kultur getragenen Lebensbedurfnisse in sich schließende Zweck der auf die Gewinnung ubermenschlicher Wesen gerichteten Handlungen. Wie die Kultur selbst zunächst eine materielle ist, in der Steigerung der physischen Lebensbedürfnisse und in der damit Hand in Hand gehenden Beschaffung der Mittel zu ihrer Befriedigung sich betätigt, so sind es diejenigen Gemeinschaftskulte, die mit der Gewinnung und Pflege der Früchte des Bodens verbunden sind, die Ackerkulte, die im Anfang aller entwickelteren religiosen Kulte stehen. Sie sind echte Gemeinschaftskulte, in deren Pflege das Gesamtinteresse mit dem aller einzelnen zusammentrifft; und sie betätigen in ihrer Entwicklung im höchsten Grad ebensowohl die Eigenschaft, die sonstigen individuellen und Gemeinschaftskulte in sich aufzunehmen, wie die andere, die hoheren, über das Gebiet materieller Zwecke hinausgehenden geistigen Kulte aus sich hervorgehen zu lassen. Äußerlich wird diese zentrale Stellung der Vegetationskulte dadurch gekennzeichnet, daß der die Naturerscheinungen im weitesten Umfang in Anspruch nehmende Zweck auch auf die Objekte des Kultus steigernd zurückwirkt. Dies geschieht vermoge der Machtfülle, von der jene als Beherrscher von Wind und Wetter, von Blitz und Donner, von Regen und Sonnenschein, als Lenker der Gestirne wie als Machte im Innern der Erde umgeben sind. hier der Wendepunkt, bei dem der primitivere, nur den allgemeinsten Charakter einer kultischen Handlung an sich tragende Brauch aus dem Gebiet des Damonenkultus in den Gotterkult hinuberfuhrt. In diesem Sinne bildet der Gotterkult das äußere Merkmal eines im engeren Sinne religiösen Kultus. Dabei ist freilich zu bedenken, daß, wie zwischen Gott und Damon die Grenzen zum Teil fließende sind, so auch die entsprechenden Formen primitiverer und entwickelterer Kulte ohne scharfe Grenze inemander ubergehen (vgl. oben S. 1ff.). Mit der Erhebung zum Gotterkult eroffnet sich aber dem Kultus zugleich ein weites Feld religiöser Weiterbildung, indem er nun an allen den Entwicklungen teilnimmt, die die Göttervorstellungen selbst erfahren; und auch hier gestaltet sich dieses Verhältnis wieder zu einer Wechselwirkung, innerhalb deren die zunehmende Erhabenheit der Gotter nicht allein auf den Kultus, sondern nicht minder die in dem Kultus lebenden Motive auf die Gottervorstellungen zuruckwirken. So wirken die Gotter schopferisch auf den Kult, und der Kult bildet die Gotter um oder schafft neue, wo die vorhandenen dem religiösen Motiv nicht mehr genugen, - eine Macht des Kultus, die besonders deutlich in der indischen Religion, aber, wenn auch durch die ihren Ursprung umgebende historische Legende begrenzt, nicht minder in der Ausbildung der christlichen Religionsanschauungen zu erkennen ist. Mit der fortschreitenden Erhebung der Kultobjekte, die so von den frühesten Ackerkulten an erfolgt, wandeln sich daher ebenso allmählich die Götter aus übermenschlichen Naturwesen in geistige Mächte um, wie, infolge jener Wechselwirkung zwischen den Gottern und ihrem Kultus, die Motive und Zwecke des letzteren mehr und mehr zu geistigen und übersinnlichen sich erheben. So entsteht als letztes Merkmal des religiösen Kultus schließlich:

3) die Beziehung der Kulthandlungen nach ihren Motiven wie nach ihren Gegenständen auf eine ubersinnliche Welt. Ihr spezifisch religioser Charakter besteht nunmehr darin, daß ebensowohl die Machte, deren Hilfe der Kultus gewinnen will, die Gotter, wie die Zwecke, die er für den Menschen erstrebt. übersinnlicher Natur sind. Dabei muß freilich der Kultus selbst als ein bestimmt geordneter Zusammenhang menschlicher Handlungen seine materielle Natur bewahren, ahnlich wie die Götter anur als sinnliche Objekte vorgestellt und von der religiosen Kunst geschaffen werden konnen. Doch in dem Maße, als der Charakter der Naturgötter selbst als ein geistiger aufgefaßt wird, der eben darum keine ihm adäquate Darstellung in sınnlicher Form finden konne, wandelt sich nun das Gotterbild allmahlich in ein reines Symbol um, das die alle Grenzen der Vorstellung uberschreitende Idee des Gottlichen durch die ästhetische Anschauung dem Gemut nahe bringt, selbst aber den Inhalt dieser Idee nur in der Form des durch die Anschauung erregten Gefuhls enthalten kann. Umwandlung der Göttervorstellungen in Symbole folgend, legt auch der Kultus den einzelnen Kulthandlungen eine veranderte Bedeutung bei. Die allmählich eintretende Verlegung der Gegenstände des Kultus ins Übersinnliche läßt den ursprunglich noch herrschenden Zaubercharakter der kultischen Handlungen schwinden, um einem idealen symbolischen Wert derselben Platz zu machen. So ist dieser Ubergang emer der wichtigsten Schritte in der Vergeistigung der Religion. Durch die Erhebung der Gottesidee in das Übersinnliche vorbereitet, ist er aber noch keineswegs unmittelbar durch sie gegeben. Denn gerade hier stehen der jenem Wandel der Vorstellungen entsprechenden Umbildung der Motive des Handelns die namlichen praktischen Hindernisse im Wege, die uberall die Umsetzung des Erkannten in das Gewollte hindern. Der dringende Wunsch, durch magische Mittel das eigene Schicksal oder den dieses Schicksal bestimmenden gottlichen Willen zu lenken, ist allzu tief in dem Glückstrieb des Menschen begrundet, als daß dieser ebenso leicht hierauf verzichten konnte, wie er längst schon verzichten gelernt hat, die Götter anders als in Symbolen zu schauen, die sie dem Gemute nahe bringen. Auch liegt, sobald einmal dieser Weg zur Auflösung der ursprünglichen Werte der Kulthandlung eingeschlagen ist und ihr anfänglich auf objektive Zwecke gerichteter Inhalt als einzigen Rest die subjektiven Gefühlsregungen zurückgelassen hat, noch ein letzter Schritt nahe genug. Die Handlung, die aus der religiosen Stimmung entspringt, erscheint zunachst, auch nachdem die magischen Motive geschwunden sind, immer noch als ein dieser Stimmung adäquater Ausdruck, ganz so wie Ausdrucksbewegungen, die längst aufgehort haben wirkliche Willenshandlungen zu sein, als deren Rudimente die lebhafteren Affekte begleiten. Doch je mehr die Stimmung eine innerliche geworden ist, um so weniger bedarf sie schließlich der äußeren Zeichen. So vollzieht sich hier eine letzte Umwandlung: das religiose Gefuhl zieht sich auf sich selbst zuruck; es verzichtet auf die außere Kulthandlung, weil diese als ein sinnliches Zeichen dem geistigen Wert der religiösen Gesinnung nicht mehr genügt.

# c. Der Bedeutungswandel der Kulthandlungen.

Die Wandlungen, denen der Bedeutungsinhalt der Kulthandlungen unterworfen ist, ohne daß sich deren äußere Formen wesentlich ändern, sind eng an die eigentümliche Entwicklung gebunden, die der Begriff des Symbols besonders auf religiösem Gebiet erfahren hat, und die noch heute in dem vieldeutigen Gebrauch desselben in Kirche und Theologie ihren Ausdruck findet. Unter dem Gesichtspunkt der Entwicklung der religiösen und vorreligiösen Kulte konnen wir, um diese Wandlungen zu verfolgen, zunächst von den »symbolischen Zauberhandlungen« ausgehen, wie sie früher

(Bd. 42, S. 274ff) näher charakterisiert worden sind. Nach den dort gegebenen Begriffsbestimmungen scheidet sich der »symbolische Zauber« ebensowohl vom direkten Zauber, bei dem unmittelbar, etwa durch den Atem, das Blut, den Blick oder andere Seelenträger, Seele auf Seele wirkt, wie von dem magischen Zauber, bei dem ein Gegenstand, z. B. ein Amulett, ein Fetisch oder auch eine an sich ohne jede Beziehung zum erstrebten Erfolg stehende Handlung zauberhafte Wirkungen ausuben soll. Dem gegenüber schiebt sich beim symbolischen Zauber, abweichend von dem direkten, ein äußeres Mittel, dem eine spezifische Zauberkraft innewohnt, zwischen die bei allem Zauber aufeinanderwirkenden seelischen Kräfte ein. Aber dieses Mittel ist wiederum nicht, wie beim magischen Zauber, bloß um seiner eigenen zauberhaften Natur willen und ohne besondere Beziehung zum eintretenden Erfolg wirksam, sondern es besteht eine nähere Affinität zwischen Zweck und Erfolg in dem Sinne, daß die äußere Handlung den Erfolg andeutend nachbildet, oder daß sie ihn, wenn er ein geistiger ist, durch ein sinnliches Bild veranschaulicht. So ist es ein symbolischer Zauber der ersten Art, wenn der Wilde seinen Speer gegen die Hutte des Feindes richtet und davon dessen Verderben erwartet; eine symbolische Handlung der zweiten, wenn ein Mensch bei der Lustrationszeremonie mit der äußeren Reinigung durch Wasser eine innere religiose Reinigung der Seele erhofft.

Nun gehort der symbolische Zauber in dieser Bedeutung im ganzen der Stufe des vorreligiosen Kultus an, und er bildet als solcher, vermischt mit Elementen des durekten und namentlich des magischen Zaubers, einen Bestandteil der primitiven Damonenkulte, deren wesentliches Kennzeichen darin besteht, daß die Zauberhandlung ausschließlich auf die Erreichung eines außeren Erfolges, der Gewinnung des Schutzes der Dämonen oder der Beseitigung des Unheils, das von ihnen droht, gerichtet ist. Das nachste Kennzeichen fur den Übergang dieses vorreligiosen Zauberkultus in den religiosen Kultus besteht nun darin, daß an die Stelle der Dämonen Götter getreten sind, das letzte und entscheidende, daß die Motive, von denen die Kultushandlungen getragen, ebenso wie die Gegenstände, auf die sie gerichtet sind, einer übersinnlichen Welt an-

gehoren. Der symbolische Zauber wird dann zu einem magischen Symbol, sofern wir unter diesem ein solches verstehen, das, gleich der Zauberhandlung, aus der es hervorgegangen, einen realen Einfluß auf das Heil des Handelnden besitzt, während gleichwohl die Wirkung selbst eine subjektive, geistige bleibt, die erst indirekt, in ihren weiteren Folgen zu einer objektiven werden kann. Auf diese Weise liegt hinter diesen magischen Symbolen des religiösen Kultus immer noch die Zauberkausalität verborgen, die den vorreligiosen Zauberkultus beherrscht. Doch die Motive und Zwecke der Kultushandlungen sind ideale geworden: sie gehen auf eine geistige übersinnliche Welt. Immerhin kann in diesem Stadium der vorreligiose Zauberkult zunächst noch darin nachwirken, daß die Beteiligung an der magischen Symbolik an besondere Bedingungen einer durch vorangegangene Kultzeremonien erworbenen religiösen Heiligung geknupft wird, - eine Vorstellung, die, in ihren Grundlagen bis zu den Medizinmännern der primitiven Stufe zuruckreichend, ihre religiose Ausprägung in den Weihegraden der antiken Mysterienkulte gefunden hat. Aus ihnen reicht sie zum Teil bis in den religiosen Kultus der Gegenwart herab, insofern dieser nur den Priester zur Teilnahme an gewissen magischen Kulthandlungen zulaßt. Einen weiteren Schritt in der Vergeistigung der magischen Symbole bezeichnet es dann, wenn ihr Gebrauch nicht mehr von einer vorangegangenen magischen Heiligung der Person, sondern von der Innerlichkeit des religiösen Glaubens abhängt, der sich in der symbolischen Handlung betätigt. Verschwindet endlich der Rest magischer Vorstellung, der auch in dieser Symbolik noch fortlebt, so geht die reale oder magische ganz in eine ideale Symbolik uber1). Die Kulthandlung will nun nicht mehr einen ubernatürlichen Erfolg auf ubernaturlichem Wege erreichen, sondern sie will der naturliche, wenn auch in seiner besonderen Form jeweils durch die vorangegangene religiose Entwicklung bestimmte Ausdruck der subjektiven religiosen Stimmung sein. Es braucht kaum bemerkt zu werden, daß die christlichen Kirchen und Konfessionen zu dieser aller Religion immanenten Entwicklung des Symbolbegriffs naheliegende Belege bieten. In der Auffassung des hochsten der christ-

<sup>1)</sup> Vgl. hierzu oben S. 337, 408.

lichen Sakramente, des Abendmahls, repräsentieren das katholische, das lutherische und das reformierte Dogma genau die oben bezeichneten Entwicklungsstufen. Dem Katholizismus hat das Sakrament eine reale magische Bedeutung, die uberdies an spezifische Bedingungen der Heiligung geknupft ist: denn nur der Priester ist zu dessen vollem Genusse berechtigt. Die lutherische Kirche hält an der magischen Wirkung fest, schließt aber die mystische Superiorität des geweihten Priesters aus und verbindet in der Abhängigkeit, in die sie statt dessen das Symbol von der religiösen Gesinnung bringt, mit der magischen die ideale Bedeutung. Der reformierten Kirche ist das Sakrament an sich ein ideales Symbol; irgend eine magische Wirkung kommt der Kultushandlung uberhaupt nicht zu. Ihr Wert ist ein rein subjektiver: er besteht in der ihr innewohnenden Idee und in dem religiösen Gefühlswert, der an diese Idee gebunden ist.

#### 2. Dämonen- und Götterkultus.

#### a. Der Zauber und die vorreligiösen Kulte.

Zaubervorstellungen und Zauberkulte fehlen im allgemeinen keiner der uns bekannten Kulturstufen. Schon innerhalb der frühesten erreichbaren Anfange sind sie teils in der Form individuell geübter Zauberbräuche, teils als gemeinsame, oft verwickelt gestaltete Zauberzeremonien zu finden. Sie pflegen dann aber auch die hoheren Kulte bald als unabhängige Nebenformen zu begleiten, bald, nachdem diese geschwunden sind, als deren rudimentare Uberlebnisse zurückzubleiben. In dieser Konstanz der Zauberkulte, die eine Nachweisung ihrer ersten Entstehung ausschließt, auf der einen und in den oben angefuhrten spezifischen Kriterien des religiosen Kultus auf der andern Seite liegt nun zugleich die Antwort auf die oft aufgeworfene Frage, ob es «religionslose Volker» gebe oder nicht, - eine Frage, die man merkwürdigerweise meist zubeantworten suchte, ohne daruber im klaren zu sein, was uberhaupt unter Religion zu verstehen sei. Nimmt man den Kultus in jener allgemeinsten Bedeutung, in der er den Zauber- und Damonenkult mit einschließt, zum entscheidenden Merkmal, so gibt es zweifellos keine religionslosen Stämme. Weder sind solche empirisch nachgewiesen, noch ist es nach unserer

psychologischen Kenntnis der menschlichen Natur wahrschemlich, daß sie gefunden werden. Jedenfalls muß also ihre Existenz in eine Vorzeit zuruckverlegt werden, die uns weder ethnologisch noch historisch zuganglich ist. Nimmt man dagegen die drei oben bezeichneten Merkmale der Gebundenheit an eine soziale Gemeinschaft, des Gotterglaubens als der Grundlage und der idealen geistigen Werte als der Zwecke kultischer Handlungen zu Kriterien der Religion, so ist die Verbreitung religiöser Anschauungen eine nach Zeit und Ort beschrankte. Dabei finden sich aber zugleich die mannigfachsten Übergänge zwischen dem religiosen und dem vorreligiosen Stadium des Kultus. Insbesondere werden wir einen Zustand, der die beiden ersten unter den genannten Merkmalen, aber noch nicht das dritte aufweist, zu diesen Vorstufen zahlen können. bringt es die Stetigkeit solcher Übergange mit sich, daß in vielen, ja in den meisten Anschauungen, die bereits vollgultig als religiose anzuerkennen sind, materielle und geistige Zwecke zusammen und meist in unlosbarer Verbindung die Triebfedern der Kulthandlungen bilden und auf die außere Gestaltung derselben einwirken. Darum kann man schließlich auf jene Frage nach der Verbreitung der Religion antworten: teils Anlagen, teils Anfange religioser Entwicklung fehlen nirgends; aber entwickelte Religionen finden sich nur unter den Bedingungen einer hoheren materiellen und geistigen Kultur. Die Grenzen des Übergangs der vorreligiosen in die religiöse Stufe bezeichnen daher zugleich die des Ubergangs von Mythus in Religion. Wie diese Grenzen keine absoluten sind, sondern sich in stetigen Übergangen abstufen, so reicht aber auch der Mythus überall in die Religion hinuber, wie uns das am eindringlichsten die Gotter- und Heiligenlegende noch in ihren hoheren Formen, namentlich auch in der Christus- und in der Buddhalegende zeigt (S. 244ff.).

Hiernach laßt sich schon der primitive Zauberkult in eine und dieselbe Entwicklungslinie mit den hoheren religiosen Kultformen stellen. Dies gilt um so mehr, als das Motiv des Zaubers in der Form der magischen Heilswirkung einer Kulthandlung noch bis zu den höchsten Stufen religioser Kulte nachwirkt. Aber man kann nicht mehr mit Hegel eine «Zauberreligion» als die niederste der

vorhandenen Religionsformen annehmen<sup>1</sup>). Denn erstens ist der primitive Zauberkult. im Hinblick auf die oben angefuhrten Merkmale der Religion, seiner eigentlichen Natur nach ein «vorreligiöser» Kult: und zweitens bildet der Zauber in der Form der magischen Heilsvermittlung gleichwohl einen wichtigen Bestandteil auch der hoheren religiosen Kulte. Darum bietet er an sich kein zureichendes Kennzeichen, um die primitiven von den entwickelteren Kultformen zu scheiden, sondern er hebt lediglich eine Seite hervor, die der primitive Kult infolge ihrer relativen Isolierung in besonders ausgeprägter Weise, freilich aber auch in noch ungeordneter und unzusammenhängender Form bietet. Erst in der weiteren Entwicklung erhebt sich dieses magische Moment selbst durch die Motive, mit denen es sich erfullt, auf eine höhere Stufe; und durch die Verbindung, in die es mit der Gesamtheit der religiosen Anschauungen tritt, bereitet es den Übergang in einen symbolischen Ausdruck metaphysisch-ethischer Ideen vor.

Bietet so die Kulthandlung an sich keine sichere Grenze für eine Abtrennung primitiver Zauberkulte von religiösen Kulten, so zeigt sich nun aber eine solche um so augenfälliger an den Gegenständen, denen sich jene zuwenden. Sie sind Dämonen, nicht personliche Götter. Solche Damonen sind vor allem die Geister der Verstorbenen und die Zauberwesen der unmittelbaren Umgebung, dann die Naturdämonen der Berge, Bäume, Flüsse und der andern mächtigeren Naturerscheinungen<sup>2</sup>). Je intensiver die Motive wirken, die in der Zauberhandlung der Gefahr, die von solchen damonischen Wesen droht, zu begegnen oder umgekehrt deren Walten zu eigenem Vorteil zu wenden suchen, um so mehr kann hier die Vorstellung eines außeren Objekts, in dem der Dämon wohnt, hinter der erstrebten Wirkung zurücktreten, so daß das damonische Wirken selbst in die Zauberhandlung verlegt wird. Das ist eine Ubertragung, die noch lange da nachdauert, wo sich der Dämonenglaube in bestimmteren Vorstellungen fixiert hat. So geht die Regenwolke, die ein bereits dem Gotterglauben genäherter oder mit ihm sich mischender Dämonenkult zum Regen zu zwingen sucht,

<sup>1)</sup> Hegel, Religionsphilosophie, I (Werke Bd. 11), S. 220.

<sup>2)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 457ff.

im Augenblick der Zauberhandlung mit einem Teil ihres dämonischen Wesens in die Beschworungen über, die sie zur Tätigkeit erregen sollen. Auch ist es ein charakteristisches Merkmal gerade des primitiven Zauberkultus, daß bei ihm das Motiv, die Wunsche, aus denen die Handlung entspringt, verwirklicht zu sehen, die bestimmter fixierten Dämonenvorstellungen zurückdrängt. Damit wird die Zauberhandlung selbst zu der damonischen Macht, die je nach Umständen eigenes Unheil verhütet oder andern solches zufugt oder endlich irgend einen sonstigen Wunsch in Erfüllung gehen laßt. (Vgl. Bd. 42, S. 276ff.) Solche gewissermaßen gegenstandslos gewordene Zauberkulte bleiben vor allem da zuruck, wo der Zauberglaube nach dem Schwinden der ihn einst begleitenden Damonenvorstellungen als ein die entwickelteren Kulte begleitender oder von ihnen zuruckgestoßener sogenannter «Aberglaube» fortbesteht. Die uberwaltigende Macht der Wunschmotive läßt jedoch schon auf den primitivsten Kulturstufen die gleiche Erscheinung hervortreten; und diese Verhaltnisse sind es wohl, die hier zur Annahme jener «praanimistischen» Stufe des Mythus Anlaß gaben, auf der angeblich der Zauber als solcher, ohne Beziehung auf irgendwelche Seelen oder Dämonen, den Inhalt des mythologischen Denkens bilden soll1). Abgesehen von den gegen diese Hypothese bereits geltend gemachten psychologischen Grunden, widerspricht ihr aber schon die außere Verbreitung der primitiven Zauberkulte, denen solche gegenstandslose Zaubervorstellungen hauptsächlich eigen sind. Gehort doch eben diese niederste und beharrlichste Kultform in ihrer Isolierung von sonstigen Kultelementen zwei verschiedenen Stufen an. Auf der einen Seite fallt sie mit den wirklichen Urformen des Kultus und Mythus zusammen; auf der andern reicht sie in eine im übrigen dem Bereich des ursprunglichen Seelen- und Naturmythus zum größten Teil entwachsene Kultur hinein. Nun ist es aber ein für die psychologischen Beziehungen solcher gegenstandsloser Zauberhandlungen hochst bezeichnendes Symptom, daß sie nicht in jenen Anfängen, sondern in diesen rudimentaren Überlebnissen am deutlichsten in ihrer Isolierung hervortreten. Bei dem primitiven Men-

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 258ff. und oben S. 32.

schen bleibt es immerhin ein Ausnahmefall, wenn der Zauber ganz von den Gegenständen sich loslost, die unabhängig von der einzelnen Zauberhandlung als Substrate damonischer Kräfte gelten. Der sprechendste Zeuge dieses dem ursprunglichen mythologischen Denken innewohnenden Triebes nach Objektivierung der eigenen Gemütsbewegungen ist der Fetisch als willkürlich geschaffenes Objekt, das noch weniger als die Zauberhandlung selbst irgend eine Beziehung zu dem erhofften Erfolg hat, das aber dem Trieb. die Zauberkraft an einen sichtbaren Gegenstand zu binden und damit diesen zu einem auch unabhängig von der einzelnen Handlung wirksamen Damon oder zu dem Sitz eines solchen zu machen, vollkommen Genüge leistet. Die gleichen Dienste wie der Fetisch kann nun natürlich irgend eine andere sinnenfällige Erscheinung, ein Tier, eine Pflanze, ein Windhauch, ein als Zauberstab gebrauchter Stock oder endlich eine Zauberformel besitzen, besonders wenn sie schriftlich fixiert ist, so daß sie den einzelnen Zaubervorgang uberdauert.

So fallen die Begriffe des primitiven Zauber- und des Damonenglaubens durchaus zusammen. Beide bezeichnen nur verschiedene Seiten einer und derselben Erscheinungsgruppe. Der eine geht auf das die Kulthandlung bestimmende Motiv, der andre auf den Gegenstand, dem sich die Handlung zuwendet. Dieser Gegenstand kann mehr oder weniger unbestimmt sein und so schließlich untrennbar mit der Handlung selbst zusammenfließen. Aber gegenstandslos ist keine Kulthandlung. Schon in ihrer primitivsten Form wendet sie sich an irgend ein den Wunschen des Handelnden zu unterwerfendes Wesen, mag dieses auch noch so unsicher lokalisiert werden oder gelegentlich mit dem Ort der Zauberhandlung verschmelzen. Letzteres pflegt namentlich da zu geschehen, wo der Zauberkult eine Handlung des Einzelnen bleibt, die auf rein individuelle Zwecke gerichtet ist, wie das vor allem fur die Rudimente des Zauberglaubens auf den späteren Kulturstufen zutrifft. wir dagegen bei primitiven Volkern gemeinschaftlichen, zu öffentlichen Zwecken veranstalteten Zauberzeremonien begegnen, da entbehren die letzteren niemals der Objektivierung der dämonischen Krafte in Fetischen und Zaubergeräten. Die öffentliche Zeremonie verlangt eben äußere Gegenstände, die die Augen aller auf sich

ziehen. In sie wird dann ruckwirkend die damonische Kraft des Zaubers selbst projiziert. So bildet bei den Ortskulten der Neger der Gemeindefetisch den Mittelpunkt der lärmenden Feier. Noch reicher ist die Ausstattung amerikanischer Kultfeste mit Zauberobjekten mannigfacher Art, wobei freilich schon die sich beimischenden Elemente eines beginnenden Gotterkultes diese Objektivierungen verwickelter gestalten<sup>1</sup>).

Von dem Zauberobjekt, dem Fetisch, Totembild, dem Stein, Baum oder Platz, um den sich eine solche Kultfeier gruppiert, geht dann ein Teil der damonischen Macht auch auf die andern Gegenstände, die Federstabe, die Balle, das Feuer, endlich auf die Kulttänzer selbst und ihre Masken uber, und es wachst so die Zahl der damonischen Objekte mit der Ausdehnung der Feier uber eine großere Gemeinschaft. Dem im Gegensatze zu diesen lärmenden offentlichen Kultfesten mit Vorliebe in der Verborgenheit geubten individuellen Zauber fehlen naturlich solche feste, allgemein anerkannte Objekte. Aber der Trieb nach einer dauernden Bindung der damonischen Hilfe bleibt doch auch hier nicht aus: er findet seinen Ausdruck in dem Amulett und dem Talisman, Objekten, die die Eigenschaft, personliche Schutzmachte ihres Besitzers zu sein, mit der Fixierung der damonischen Kraft verbinden<sup>2</sup>).

Treffen demnach in dieser, den allgemeinen Gesetzen der Sinneswahrnehmung folgenden Objektivierung der Zauberwirkungen individuelle Zauberhandlung und gemeinsamer Zauberkult zusammen,
so scheiden sich nun beide in einer andern Eigenschaft, die zugleich fur die weitere Ausbildung der Kultformen entscheidend
ist. Der individuelle Zauberbrauch bleibt im wesentlichen entwicklungslos. Er kann in den gleichen, nur wenig durch die außeren
Kulturbedingungen modifizierten Formen uberall neu entstehen. Ist
er daher auch in seinen einzelnen Erscheinungen meist ein uberkommenes Gut, so vermag doch die Tradition nur wenig an ihm zu
ändern. Damit hangt die große, von der Kulturstufe nahezu unabhängige Stabilitat zusammen, die uns in den Formen individueller
Zauberbrauche begegnet. Anders der gemeinsame Zauberkult. Er

<sup>1)</sup> Vgl, Bd. 42, S. 309f. 341. 527f.

<sup>2)</sup> Ebenda S. 289ff.

verdankt seine oft uberaus zusammengesetzte Beschaffenheit hauptsächlich dem Umstande, daß er zu den Ordnungen des gemeinsamen Lebens gehort, ja in frühen Zustanden den wichtigsten, mit Sitte und primitivem Recht eng verwachsenen Inhalt desselben bildet. Als solcher ist er festen Regeln unterworfen, die durch eine auf die Befolgung der uberlieferten Bräuche peinlich achtende, meist schon unter der Fuhrung eines sich entwickelnden Priesterstandes stehende Kultgesellschaft aufrecht erhalten werden. Dabei tritt dann zu der Bewahrung des Überlieferten die bei bestimmten Anlassen erfolgende Aufnahme neuer Zeremonien, die nun in der gleichen Weise auf die kommenden Generationen vererbt werden. So erklären sich zwei Eigenschaften, die uns schon bei den primitiven Gemeinschaftskulten begegnen. Erstens sind sie, im Unterschied von den auf die einfachen Typen des symbolischen und des magischen Zaubers zuruckzufuhrenden individuellen Zauberbrauchen, von sehr verwickelter Beschaffenheit. Von den Festen der Zentralaustralier bis herauf zu den meist schon auf bestimmte Jahreszeiten verlegten und mit Elementen eines beginnenden Gotterkultus vermischten Kulten der Puebloindianer bilden sie ein verwickeltes Gewebe von Handlungen, unter denen sich einzelne wieder zu einer geschlossenen dramatischen Einheit verbinden, und die sich in diesen ihren wechselnden Gestaltungen über Tage erstrecken. Zweitens erlischt infolge der festen Tradition, die die Ausführung der Zeremonien zur eingeubten Gewohnheit macht, die Erinnerung an die einstige Bedeutung der einzelnen Handlungen, ein Prozeß, der schließlich den Inhalt der ganzen Festfeier als einen hochstens noch fragmentarisch zu deutenden Ausdruck der allgemeinen Zwecke erscheinen laßt, auf die der Kultus gerichtet ist. Um so geeigneter ist eine solche Kulthandlung, beliebig neue Zwecke mit dem gleichen Gewand außerer Zeremonien zu umkleiden¹). Dieses Verblassen der Bedeutung wirkt dann vermöge der fruher (Bd. 42, S. 276ff.) erorterten Beziehungen zwischen den beiden Grundformen des symbolischen und des magischen Zaubers naturgemäß stets in dem Sinne auf die einzelne zeremonielle

<sup>1)</sup> Vgl. die fur solche primitive Gemeinschaftskulte besonders charakteristische »Intichiumafeier « der Aranda und anderer zentralaustralischer Stamme bei Spencer and Gillen, Northern Tribes of Central-Australia, p. 283ff.

Handlung zuruck, daß diese aus der ersten in die zweite jener Formen ubergeht: aus einem mehr oder minder deutlichen Zeichen des gewollten Zwecks wird sie zu einem geheimnisvollen Vorgang, der nur noch durch eine in ihm verborgene dämonische Kraft wirkt, der aber eben deshalb auch beliebig seine Zwecke wechseln oder das Gebiet dieser ins unbestimmte erweitern kann. Das ist ein Prozeß, der von dem primitiven Zauberkult aus in alle hoheren Kultformen ubergeht und bei dem Wandel wie bei der Erweiterung der Kultzwecke eine hervorragende Rolle spielt.

Mit der oben erwähnten Kumulation einzelner Zauberriten zu einem im Verlaufe vieler Generationen entstandenen gemeinschaftlichen Zauberkult einerseits und dem damit verbundenen Vergessen der Bedeutung der einzelnen Bestandteile eines solchen Ganzen anderseits hängt nun noch eine weitere Tatsache zusammen, die nicht minder bei den hoheren Kultformen wiederkehrt, die aber doch beim primitiven Zauber- und Damonenkult am augenfalligsten hervortritt. Sie besteht in dem starken Kontrast, in dem hier uberall der offentliche Kult zu der individuellen Zauberhandlung und zu der den Anschauungskreis der letzteren im ganzen treu widerspiegelnden Mythenerzahlung steht. Vergleicht man z. B. die Mythenmarchen der Aranda Australiens mit den zusammengesetzten magischen Zeremonien bei der Männerweihe und den Totemkulten, oder auch noch die Erzählungen der Prärieindianer Nordamerikas mit den von den gleichen Stämmen, den Pawnee, Odschibwa u. a., berichteten Kultfesten, so läßt sich ein großerer Unterschied kaum denken<sup>1</sup>). Wahrend die Kultfeste in ihrer Ausstattung mit mimischen Darstellungen, symbolischen und magischen Handlungen, Tänzen und Gesangen, besonders wenn man von dem freilich sehr einformigen Inhalt der letzteren absieht, hinter denen der großen Kulturvolker kaum zuruckstehen, bewegt sich bei den gleichen Völkern die Mythenerzählung stets in den gleichen Regionen einer relativ einfachen phantastischen Marchentradition. Dieser scheinbare Widerspruch

¹) Man vgleiche z. B die Siouxkulte bei J. O. Dorsey, Ethnol. Rep., XI, 1894, p. 366ff, oder die noch verwickelteren, unter der Leitung der großen Medizingesellschaften stehenden der Odschibwa bei J. W. Hoffmann, ebenda VII, 1891, p. 152ff, mit den Mythenmarchen der gleichen oder verwandter Stämme, wie sie oben (Bd. 5² Kap V) in zahlreichen Beispielen mitgeteilt sind.

erklart sich jedoch, wenn wir bedenken, daß im Grunde jede solche Kultfeier primitiver Volker eine Anhäufung zahlreicher, durch Generationen vererbter einfacher Zauberformen ist, die miteinander zu dramatischen Handlungen verbunden sind, und die dann manchmal dem fremden Beobachter um so mehr einen tieferen Sinn zu bergen scheinen, je mehr ihre Bedeutung den Teilnehmern der Feste selbst entschwunden oder in dem allgemeinen Begehren nach magischer Hilfe untergegangen ist. In dieser Fähigkeit der Bewahrung und Haufung weit zuruckreichender Traditionen des äußeren Brauchs auf einer Stufe, wo eine in mündlichen Berichten oder gar in schriftlicher Fixierung sich fortpflanzende geschichtliche Überlieferung noch nicht existiert, steht der kultische Brauch genau auf gleicher Höhe mit den Traditionen der Sitte und der Ordnungen der Gesellschaft. Die Mythenerzählung wandert zunachst nur als eine einzelne von Mund zu Munde, und eine zusammengesetztere Form kann sie erst da gewinnen, wo sich ihrer die den inneren Zusammenhang der Vorgänge bewahrende geschichtliche Überlieferung bemächtigt. Durch sie wird sie dann aber zugleich vor jenem Vergessen ihrer Bedeutung einigermaßen geschutzt, dem von Anfang an die Traditionen des Brauchs und des äußeren Kultus anheimfallen.

### b. Die zentrale Bedeutung der Ackerkulte.

Bildet die Gemeinschaft der Kulthandlungen schon im Bereich des primitiven Dämonenglaubens ein mächtiges Mittel der Bewahrung und Bereicherung der Kultbrauche, so steigert sich nun diese Wirkung noch in hohem Maße, sobald auch der Zweck der kultischen Handlungen in dem Sinne ein gemeinsamer wird, daß er erst innerhalb einer Vereinigung vieler moglich ist. Spezifische Gemeinschaftszwecke solcher Art sind aber die Kulturzwecke. Alle die Guter, die über den Bereich des von jedem einzelnen unabhangig von andern Begehrten und Erstrebten hinausgehen, nennen wir darum im spezifischen Sinne Kulturguter. Nicht jede gemeinsame Kulthandlung ist auf Kulturguter gerichtet. Sie kann auch aus der durch die Vereinigung erhofften Verstärkung der Wirkungen rein individueller Zauberzwecke entspringen. So begehrt jeder zunachst nur für sich Schutz vor Krankheit und Lebensgefahr oder

Gluck in der Auffindung der zur Fristung des Daseins notigen Lebensmittel; und doch konnen die einzelnen sich zu einer Kultgesellschaft verbinden, die diesen Zwecken dienen soll. Das geschieht eben bei den primitiven Zauber- und Damonenkulten, solange sie sich nicht mit Bestandteilen der hoheren Kultformen verbinden. Zu einem Kulturgut wird der gemeinsam erstrebte Zweck erst, sobald er an sich schon ein gemeinsames Handeln voraussetzt, und sobald daher die Hilfe, die im Kult erstrebt wird, zunächst der Gemeinschaft und erst durch diese wiederum dem einzelnen zuteil wird. So erhebt sich schon die Jagd in dem Augenblick zu einem solchen Kulturzweck, wo sie ein gemeinsames Unternehmen ist. Noch mehr gilt das naturlich vom Kriege, bei dem Sippe gegen Sippe kampft und der einzelne kampfend fur die Gesamtheit einsteht. Immerhin stehen diese Unternehmungen noch auf der Grenze zwischen individuellem und gemeinsamem Handeln. Denn uberall lost sich selbst der Stammeskrieg wieder in eine Menge von Einzelkampfen auf, in denen, Mann gegen Mann streitend, der allgemeine Zweck hinter dem Motiv der Vernichtung des einzelnen Gegners zurucktritt. Ähnlich verhält es sich mit den Einflussen des Hirtenlebens, wie denn auch tatsachlich dieses, mehr noch als das Jägerleben, den Mutterboden fur die fortwährende Entstehung von Stammeskriegen abgibt. Der Hirtenstamm, der seine Viehherden von Land zu Land treibt, bietet so einen vollen Gegensatz zu dem Bilde, das die bukolische Dichtung späterer Zeiten von dem friedlichen Leben des Hirten entwirft. Dieses Bild hat den einsamen Hirten im Auge, der unter Verhaltnissen lebt, die jenen Anfängen vollig entwachsen sind. Als Huter der Herden eines reichen Grundbesitzers oder einer seßhaften Dorfgemeinde führt er in engem Verkehr mit der Natur ein bedurfnis- und sorgloses Dasein. Und der Dichter pflegt dieses Bild um so idealer auszumalen, je weiter die Kultur, in der die Idyllendichtung bluht, von jener abliegt, in der das Hirtenleben selbst die herrschende Lebensform ist. Doch dasselbe ruhelose Wanderleben, das den Nomaden zum abgeharteten Krieger macht, läßt es zu entwickelteren Kultformen erst kommen, sobald Wechselwirkungen mit Volkern anderer Kultur- und Kultformen hinzutreten, die nun, wenn erst das Nomadentum selbst einem seßhaften Leben Platz gemacht hat, eigentumliche religiose Neubildungen herbeifuhren<sup>1</sup>).

So ist der Ackerbau mit seiner Gebundenheit an festere Wohnstatten und seinem Fortschritt zu staatlicher Ordnung das erste Gebiet gemeinsamer Arbeit, das den Gutern, auf deren Gewinnung diese Arbeit gerichtet ist, in doppeltem Sinne den Wert von Kulturgutern verleiht. Erstens konnen sie — diese Eigenschaft teilt mit ihnen auch die Nomadenwirtschaft - nur in gemeinsamem Handeln erstrebt werden; zweitens aber sind sie, auf relativ primitiven Kulturstufen mehr als später, nur einem gemeinsamen Erwerb zugänglich. Darin liegt es begrundet, daß der Ackerbau allen weiteren Kulturgütern die Wege bahnt. An die »Cultura agri« ist so mit vollem Recht der allgemeinere, alle sonstigen gemeinsamen Güter umfassende Begriff der Kultur von der Sprache geknupft Die Schwierigkeiten, die sich einer planmäßigen Pflege des Ackerbodens entgegenstellen, die Fursorge fur die Zukunft, der Umfang der, wenn sie einen zureichenden Ertrag bringen soll, erforderlichen Arbeit, zwingt hier fruhe schon zum gemeinsamen Tun, und der erzielte Ertrag ist zunächst ein gemeinsamer Besitz, der dann erst an die einzelnen, die zu seiner Gewinnung beigetragen haben, verteilt wird. Zwar beginnt im allgemeinen der Ackerbau mit der Einzelwirtschaft, mit der neben Jagd und Fischfang gepflegten kummerlichen Pflanzung, die der einzelne um sein Zelt oder seine Hutte anlegt. Doch geht er, sobald die Ackerfrucht zur hauptsachlichsten Nahrungsquelle wird, in mehr oder minder großem Umfang in eine Gemeinwirtschaft über, um dann auf einer dritten Stufe, unter der Wirkung der vervollkommneten Produktionsmittel und der damit gleichzeitigen Gliederung der Gesellschaft, abermals dem individuellen Betrieb anheimzufallen. Wie auf solche Weise das mittlere dieser Stadien einen entscheidenden Wendepunkt in der Entwicklung der Kultur bezeichnet, so liegt hier der Ursprung derjenigen Kulte, die ihrerseits wieder die wahrscheinlichen Ausgangspunkte aller hoheren Kulte gebildet haben: der Vegetationskulte1). Nach den Motiven, die ihnen zugrunde liegen, und nach der Bedeutung der einzelnen Handlungen, aus denen sie sich

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 526ff. und oben S. 87ff.

zusammensetzen, reichen sie in den Damonenkult zuruck. stehen aus Zauberriten, die nur im Unterschiede von manchen andern primitiven Zauberhandlungen, wie sie besonders noch in den Überlebnissen des Aberglaubens vorkommen, auf die Gewinnung der Mitarbeit der Vegetationsgeister an der Kulturarbeit des Menschen gerichtet sind. Ihre Motive gehoren also der Hauptsache nach dem direkten und einem eng an diesen sich anschließenden symbolischen Zauber an (Bd. 42, S. 274). Wo indirekte symbolische und magische Handlungen in heutigen Saat- und Erntebrauchen vorkommen, da bleibt es im allgemeinen ungewiß, inwieweit diese erst spätere Neubildungen sind. So ist das noch jetzt da und dort geubte Begießen eines bei der Ernte tätigen Madchens mit Wasser ein uralter Zauber, der sich in analogen Formen bis in die fernsten Vegetationskulte verfolgen laßt; und ursprunglich ist es zweifellos der in der Regenwolke tatige Damon, der durch diese Handlung zur gleichen Tatigkeit herausgefordert wird. dem Feld zuruckgelassene letzte Garbe dagegen, die eine gute Ernte fur das nachste Jahr verburgen soll, ist bereits ein symbolischer Zauber, der wahrscheinlich erst in spaterer Zeit entstand. Jedenfalls sind nun die Hauptbestandteile der Zeremonien der Naturvolker direkt auf die Mithilfe der Damonen gerichtete Zauberriten. Wie die Begießung die Wolkendamonen zum Regen, so soll der phallische Tanz mit seiner gleichzeitig energische Arbeit und zeugende Tatigkeit nachahmenden Pantomimik die Geister des Bodens zur Mitarbeit anregen. So hat der Vegetationskult offenbar seine Wurzel im primitiven Zauberkult; und in seinen komplizierteren Formen besteht er aus einer Anemanderreihung dramatisch verbundener Zauberriten. Einzelne unter diesen konnen dann wieder von einer komplexen Zeremonie sich loslosen und in einen fur sich vorkommenden Zauberbrauch von der Art der primitivsten Zauberkulte übergehen. Dies geschieht namentlich dann, wenn außerhalb der zu bestimmten Zeiten regelmäßig wiederkehrenden allgemeinen Kultfeier ein plotzlicher Notstand eine außerordentliche kultische Maßnahme fordert. Sie nimmt, wie sie meist nur einen beschränkteren Kreis von Volksgenossen in Mitleidenschaft zieht, so auch leicht wieder die Form eines vereinzelten Zauberakts an. Dahin gehören

z. B. die aus Neu-Mexiko beschriebenen Regenprozessionen bei lange dauernder Dürre, wo von allen sonst die Kultfeier begleitenden Ausstattungen nur der Regenzauber der Wasserbegießung übrig geblieben ist. Solche Vorkommnisse einer Isolierung des einzelnen Zauberritus gewähren einen Einblick in die Entstehung jener zahlreichen Reste ehemals reicher ausgebildeter Vegetationskulte. wie sie besonders Mannhardt gesammelt hat1). In diesem Verhältnis liegt es denn auch begrundet, daß die abergläubischen Zauberbräuche der Kulturvölker uberhaupt bald Überlebnisse früherer, entwickelterer Kulte, bald neu entstandene Produkte der niemals auszurottenden Motive des Zauberglaubens sind, und daß sie in beiden Fällen meist mit den analogen Erscheinungen bei primitiven Volkern in ihren wesentlichen Zugen übereinstimmen. finden sich uber ganz Europa zerstreut Erntebräuche, bei denen der nach seiner ursprunglichen Bedeutung langst in Vergessenheit geratene befruchtende Vegetationsdamon durch einen in ein Bocksfell gekleideten Burschen dargestellt wird, ein Mimus, der sich durchaus wie ein Rudiment der altromischen Feier der »Lupercalien« ausnimmt. Anderseits leidet es aber keinen Zweifel, daß die Lupercalien selbst dereinst aus dem weit verbreiteten Glauben an bocksgestaltige Wald- und Feldgeister entsprungen sind, die wahrscheinlich lange schon zu einem da und dort geubten mimischen Zauberbrauch Anlaß boten, ehe in Rom solche sporadisch geubte Gewohnheiten der Hirten zu einer geordneten Festfeier organisiert wurden. Wo uns daher sonst zum Teil in weit entlegenen Gebieten scheinbare Anklange an diese Feste begegnen, da ist es an sich wahrscheinlicher, daß sie direkt von ursprunglicheren Zauberbräuchen der Hirten, als daß sie von den Lupercalien oder unbekannten analogen Hirtenkulten herstammen<sup>2</sup>).

Sind auf solche Weise die Ackerkulte überall aus primitiven

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Mannhardt, Wald- und Feldkulte, Bd. 1 1875, Bd. 2 1877. Fur die Vegetationskulte kommt hier besonders der zweite Band mit seinen Parallelen antiker Feldkulte mit nordeuropaischen Brauchen (S. 212ff.) in Betracht. Siehe auch oben Bd. 4<sup>2</sup>, S. 535ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Über die Lupercalien und ihnen verwandte Vegetationskulte vgl. Mannhardt, Wald- und Feldkulte, II, S. 139ff., 200ff. Dazu Wissowa, Religion-und Kultus der Romer. S. 172ff.

Zauberkulten hervorgegangen, so liegt aber ein wichtiges Motiv ihrer Erhebung über diese Stufe schon in der Kumulation zahlreicher einzelner Zauberriten und ihrer Verbindung zu einer bestimmten Ordnung, wie eine solche die Übung durch eine großere Kultgemeinschaft mit sich fuhrt. Denn hier kann nun gegenüber dem Hauptzweck des Ganzen die Bedeutung der einzelnen Handlungen verdunkelt werden, so daß diese jetzt neue Motive in sich aufnehmen und auf das Ganze ubertragen können. Indem die Ackerkulte die hauptsächlichsten Anlässe bieten, aus denen sich die Stammesoder Gaugenossen zu kultischen Zwecken versammeln, gruppieren sich daher um die der Gewinnung eines reichen Erntesegens gewidmete Kultfeier andere teils allgemeinere, teils individuelle Zwecke: so die Heilung der Krankheiten, die Männerweihe, die Erfolge in Jagd und Krieg1). Liegt in dieser Assimilation primitiverer Zauberkulte durch den zuerst als eine Pflicht der Gesamtheit geubten offentlichen Kult an sich schon eine Werterhohung, so bezeichnet nun die Haufung der Kultzwecke insofern einen wichtigen Fortschritt. als der Kultus, in je weiterem Umfang er das Leben und Streben des Menschen in sich schließt, um so mehr die niederen Zauberzwecke gegenuber einem das ganze Leben umfassenden Heilsgedanken zurucktreten laßt. Sodann aber bereitet sich vor allem in der zunachst äußerlichen Verbindung der Kulthandlungen, die vor Krankheit und Tod schutzen, mit denen, die die lebenspendende Nährfrucht schaffen sollen, eine Verschmelzung dieser beiden Kultzwecke vor, in der schließlich der Vegetationskult selbst, auf dessen Boden die Verbindung entstand, hinter andern Kultzwecken verschwindet. Hierbei wird nun zugleich jener Ubergang der Dämonen- in Gotterkulte wirksam, der vornehmlich aus der von Anfang an zwiespältigen Natur der Vegetationsdamonen entspringt. der fruchtbaren Ackererde oder in der wachsenden Frucht selbst ihren Sitz haben, gehoren diese noch ganz in die Reihe der Naturdamonen. Aber daneben werden um so mehr, eine je umfangreichere Pflege der Ackerboden in Anspruch nimmt, die Mächte, die Regen und Sonnenschein spenden und die bald storend bald fördernd

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) J. Stevenson, Ethnol. Rep. VIII, 1891, p. 239ff. (Navajos). M. C. Stevenson, ebenda XXIII, p. 62ff. (Zuñis).

in die Arbeit des Menschen und jener niederen Naturdamonen eingreifen, zu Objekten der Hoffnung und Furcht. Damit gewinnen die Gestalten des primitiven Himmelsmarchens, die in diesem kaum mehr als ein wechselndes Spiel der Phantasie sind, eine reale, für die Gegenwart und Zukunft entscheidende Bedeutung. Die Macht dieser Naturerscheinungen, der sichtbare Einfluß ihres Wechsels kommen hinzu, um in ihnen Wesen verkörpert zu sehen, die dem Heer der irdischen Damonen gebieten. Indem sie diese zugleich in der zauberhaften Lenkung des menschlichen Schicksals teilweise ablosen, erscheinen vor allem Erntesegen und Unfruchtbarkeit des Bodens als Wirkungen ihres Wohlwollens und ihres Zorns. So gewinnt der Kultus eine doppelte Richtung. In einem Teil seiner Handlungen hort er nicht auf, die Damonen des Bodens in mimischen Kulttanzen und andern Zeremonien zu fruchtbarer Mitarbeit anzuregen. In einem andern, mehr und mehr das Übergewicht gewinnenden Teil ist er den Himmelswesen zugewandt, die selbst zunächst noch als hohere Damonen erscheinen, dann aber, indem sie auf weitere Kulturgebiete ubergreifen, mehr und mehr zu den idealen Gestalten des Götterhimmels Zu diesen Bestandteilen treten endlich unter dem Einfluß der Vereinigung der mannigfaltigen Kultzwecke in den großen Vegetationsfesten die ursprunglich selbstandig entstandenen Seelenund Ahnenkulte, die von dem Gottermythus assimiliert werden und so die bis dahin hochstens in schwankenden Formen vorkommenden Bilder von einem Wohnort der Gotter zu einem die ganze unsichtbare Welt unter der Erde und uber dem Himmel umfassenden jenseitigen Reich gestalten.

Bilden in solcher Weise die Vegetationskulte die wichtigsten Ausgangspunkte des Gotterkultus, so liegt nun aber in diesen Verbindungen mit Teilen des Damonen- und Ahnenkultus zugleich ein wesentliches Motiv für die Verschmelzung der beiden in der Vorstellung des Gottes sich durchdringenden Elemente, des damonischen und des heldenhaften. Entspricht das Hervorwachsen aus dem Kultus der Vegetationsdamonen der damonischen Natur des Gottes, so hegt in der, wenn nicht allgemeingültigen, so doch, wo sie vorkommt, besonders bedeutsamen Beziehung zum Ahnenkult ein wichtiges

<sup>1)</sup> Über die Stufen dieser Entwicklung vgl. oben S. 63ff.

Moment der Verstarkung der Motive, die zur Übertragung der Heldeneigenschaften auf den Gott drängen. Sind doch uberall, wo ein ausgebildeter Ahnenkult besteht, Held und Ahne zusammenfallende Begriffe. Indem so der in seinen wesentlichsten Bestandteilen zu einem Gotterkult gewordene Vegetationskult andere Kultzwecke in sich aufnimmt, entwickelt er in steigendem Maße die Fähigkeit eines Bedeutungswandels, in dessen Folge der ursprungliche Zweck mehr und mehr zurucktreten und ein anderer entweder einst nebensächlicher oder im Wechsel der Kulturen neu entstandener an seine Stelle treten kann. In dieses Verhältnis greift dann noch ein anderes Moment wirkungsvoll ein. Es besteht in der aus den Agrarkulten und ihrem Übergang in Gotterkulte hervorgegangenen Ordnung des Festjahrs. Sie hat, indem sie sich auf weitere Kulte ausdehnte, die enge Verbindung zwischen der burgerlichen Zeitrechnung mit dem religiosen Kultus geschaffen, von der bis zum heutigen Tage unser Kalender Zeugnis ablegt. In Wahrheit kommt aber bei der Entstehung dieses Dokumentes menschlichen Scharfsinns nicht dem fur uns heute dominierenden weltlichen. sondern dem religiosen Interesse die Priorität zu. Wohl hat hier ein außerer Naturvorgang, namlich der vermoge der naturlichen Gesetze des Pflanzenwachstums in annahernd regelmaßigen Zeitraumen sich vollziehende Wechsel von Saat und Ernte, den ersten Anstoß zu einer entsprechenden Wiederholung der begleitenden Kulte gegeben; und diese bieten nun die nachsten Anhaltspunkte fur die Teilung des Jahres, hinter denen die gleichzeitige Beobachtung des Standes der Sonne noch ganz zurucktreten kann. Daher nicht bloß die fruhesten Agrarkulte in ihren Festen der Saat und Ernte je nach der Gunst des Wetters und dem Stand der Saaten schwanken, sondern auch die entwickelteren der Kulturvolker, solange sie ihre ursprungliche Bedeutung bewahren, nicht immer zu den bestimmt fixierten Jahresfesten gehoren<sup>1</sup>). Je mehr nun aber der Ackerbau der Pflege der Himmelsgotter anheimgegeben wird, um

¹) Vgl. die Mitteilungen von Preuß über solche schwankende Festtermine der Agrarkulte bei den heutigen Mexikanos, Archiv für Religionswissenschaft, XI, 1908, S. 371ff., dazu Wissowa über die Agrarfeste der Romer, Religion und Kultus der Romer, S. 370.

so mehr treten die Himmelserscheinungen in den Vordergrund des Interesses. So werden denn auch die großen Kultfeste an den Jahreslauf der Sonne gebunden. An die Stelle der schwankenden Perioden der Saat- und Erntefeier treten die Sonnenwendfeste, denen der Stand der Sonne im Zeitpunkt der Fruhjahrs- und Herbstnachtgleiche unverruckbar ihre regelmäßige Wiederkehr vorzeichnet<sup>1</sup>).

## c. Die Verbindung und der Kampf der Kulte.

Eine so wichtige Stellung die Vegetationskulte als Ausgangspunkte religioser Kultfeste einnehmen, so sind sie doch keineswegs die einzige Quelle des religiosen Kultus in der spezifischen Bedeutung dieses Wortes. Vor allem sind es einzelne, einer dem Ackerbau vorangehenden Stufe angehorige Kulte, die in das Zeitalter der Ackerkulte hinüberreichen und durch sie teils assimiliert werden, teils aber auch mit ihnen in einen Kampf eintreten, aus dem neue, einer hoheren Wertstufe angehorige Kultformen entspringen konnen. Im Vordergrund stehen hier die Tier- und Herdenkulte, die den Ackerkulten ahnlich vorausgehen, wie das Leben des Jägers und des Nomaden dem des Ackerbauers, ohne daß freilich zwischen diesen Formen anders als nach dem Maß ihrer Beteiligung an der Fristung des Lebens eine Grenze zu ziehen wäre. Wie Jagd und Fischfang nie aufhoren, ihren Beitrag zur Beschaffung der taglichen Lebensbedurfnisse zu liefern, so pflegt der Nomade im Umkreis seines Zeltes ein auf die Kurze seiner Seßhaftigkeit bemessenes Stuck Feld zu bebauen, und der Ackerbauer halt sich seinen Viehbestand. In diesem Nebeneinander der Lebensformen liegt zugleich der Grund, daß sich auch die ihnen zugehorigen Sitten und Kulte mischen und assimilieren konnen. Entscheidend ist aber nicht die Nahrungsbeschaffung als solche, sondern die durch die vorherrschende Form bestimmte gesamte Lebenshaltung. Hier reicht nun das Leben des Jägers in seinen kultischen Begleiterschemungen noch ganz in die durch Seelen- und Totemvorstellungen bestimmten Zauberriten des vorreligiosen Kultus zuruck, wie sie in dem mythologischen Tiermärchen sich spiegeln. Zu einem Gegensatz, der dem Verhältnis

<sup>1)</sup> Vgl. uber diese Beziehungen der Himmels-, insbesondere der Sonnenwendkulte zu den Vegetationsfesten Bd. 42, S. 535ff. und oben S. 87ff.

des wandernden Nomaden zum seßhaften Ackerbauer entspricht, entwickeln sich aber die Erscheinungen erst innerhalb der auf der einen Seite in der Pflege der domestizierten Tiere, auf der andern in der planmäßigen Bebauung des Bodens sich betätigenden Kulturen. Dabei sind die Kultunterschiede im ganzen größer als die Kulturunterschiede. Alle die Motive, die bei den Vegetationskulten die Fulle jener Kulthandlungen und Feste im Wechsel der Jahreszeiten hervorbringen, die Saat und Ernte begleiten, sie fehlen im Leben des Nomaden. Denn die Tierpflege wiederholt jene Einschnitte im Jahreslauf, die der Ackerbau mit sich führt, hochstens in sehr abgeschwächtem Grade. Damit fallen aber auch die weiteren Motive hinweg, die, von den Sonnenwendfeiern ausgehend, mehr und mehr die Himmels- und Unterweltsgotter zu Schutzern der Saat erheben und dadurch dem Gotterkult seine machtigsten Anstoße geben. Wo das Nomadentum zur dauernden Lebensform wird, da bleiben daher, falls nicht von außen, namentlich von benachbarten Ackerbauvolkern her, Einwirkungen stattfinden, der Damonenkult auf der einen und der aus dem Totemismus erwachsene Ahnenkult auf der andern Seite die herrschenden Formen. Diese Verbindung entspringt aus den Lebensbedingungen des Nomaden. Die ausgedehnten Steppen- und Gebirgslandschaften, die der Hirtenstamm durchzieht, spiegeln sich in den Damonen der Berge und Einoden, die er fürchtet und zu gewinnen sucht; und die wichtige Stelle, die neben den uralten Seelentieren das gezahmte Nutztier in seinem Leben einnimmt, findet ihren Ausdruck im blutigen Tieropfer, das hier seine ersten Wandlungen vom individuellen Blutzauber zum gemeinsamen Opfermahl erfährt. Unter diesen Einwirkungen bilden sich dann auch, wahrend die Vorstellungen der Tierahnen und tierischen Schutzdämonen verblassen, die bereits aus dem Leben des Sammlers und Jägers übernommenen Tabuvorstellungen in die Unterscheidungen der heiligen und der unheiligen, der reinen und der unreinen Tiere um, - Metamorphosen, die, ebenso wie die des Opfers, zugleich die allmähliche Erhebung der Damonen zu Gottern verraten. Ein letztes Erzeugnis dieser Lebensform ist endlich die der patriarchalischen Gesellschaftsordnung entstammende Überfuhrung des Seelenkults in den Ahnenkult, wobei dieser nun

als ein resultierendes Produkt aus dem Zusammenwirken der Totenkulte mit Resten der Vorstellungen von Tierahnen und Schutzdamonen erscheint. Auch hier sind es, wie in so vielen Fällen in der Entwicklung des Kultus, zwei minderwertige Formen, die eine hohere erzeugen, durch die sie dann selbst verdrängt werden. wurde dieses hohere Produkt wiederum nicht ohne jenen Wandel der äußeren Kultur entstehen konnen, der in dem gleichzeitigen Zusammenhang von Ahnenkult und patriarchalischer Gesellschaft seinen Ausdruck findet. Dabei gehort aber auch der Ahnenkult nach seinen wesentlichen Merkmalen zunachst noch zu den Dämonenkulten. Es fehlt dem Ahnen der umfassende, in der Erweiterung der Kultgenossenschaft zur Volksgemeinschaft begrundete Charakter des eigentlichen Gottes, wie er allmählich aus den vornehmlich unter dem Einfluß der Vegetationskulte zu Gottern sich erhebenden Himmelsdamonen entsteht. Dagegen hat der kultisch verehrte Ahne bereits eines mit dem Gott gemein, was den vorangegangenen Natur- und Tierdämonen fehlt: die Personlichkeit, die, wo sie aus der Erinnerung der Lebenden schwindet, durch die Ahnensage wiederbelebt wird. Hier mundet dann die Ahnen- und Stammessage in die bei der Umwandlung der Damonen in Götter wirksame Heldensage ein.

Typische Beispiele einer Kulturstufe, auf der uns die oben bezeichneten Elemente eines noch unentwickelten, aus Ahnen- und Damonenverehrung zusammengesetzten Kultus in wesentlich ubereinstimmender Form entgegentreten, sind in weit voneinander abliegenden Regionen der Erde zu finden. Auf der einen Seite gehoren hierher die nomadisierenden Bantustämme im afrikanischen Suden und Osten, auf der andern die mongolischen Völker Hochasiens mit den ihnen verwandten Stämmen Nordsibiriens. Bei den nomadisierenden Bantus steht der Ahnenkult im Vordergrund des, soweit nicht Einflüsse der christlichen Mission eingewirkt haben, der vorreligiösen Stufe angehorigen Kultus. Der Zauberglaube, in dem Gebrauch von Amuletten und von Zaubertöpfen, deren Klang bei ihrem Anschlagen bald Dämonen vertreibt, bald die Bedeutung eines primitiven Orakels besitzt, endlich besonders auch in den Totenbräuchen sich außernd, steht fast ganz im Dienste dieses

Ahnenkultus, der keinen Priesterstand, wie ihn der Fetischdienst der Negervolker entwickelt hat, sondern nur vereinzelt umherwandernde Medizinmanner kennt<sup>1</sup>). Innerhalb der patriarchalischen Lebensform in ihrer ursprunglichen Gestalt verwaltet aber das Haupt der weiteren Familie zugleich die priesterlichen Funktionen. Es ist im wesentlichen dasselbe Bild, nur modifiziert durch die andere Natur- und Kulturumgebung, das uns bei den wandernden oder halbseßhaften Mongolen und den ihnen verwandten nordischen Stämmen begegnet. Unter iranischem Einfluß haben hier wohl Geister des Lichts und der Finsternis als gute und böse Mächte Eingang gefunden: dann hat der Buddhismus weithin die mongolische Welt erobert, indes bei den ural-altaischen Volkern das Christentum zum Teil die alten Sitten verdrangte. Wo immer jedoch das Hirten- und Kriegerleben erhalten blieb, da bilden auch heute noch die Damonen der Berge und Einöden und bei den sangesfreudigen Kirghisenstammen ein in epischen Liedern anklingender Ahnenkult die Bodenschicht der unter solchen Einflussen entstandenen religiosen Mischungen. Eine charakteristische Gestalt in dieser ganzen Region asiatischer Nomadenstämme ist vor allem der Schamane, diese Abart des überall, wo der Zauber- und Dämonenglaube herrschend geblieben ist, verbreiteten »Medizinmannes«. Ist dieser in seiner gewöhnlichen Erscheinungsform, wie sie uns bei den Indianerstämmen Amerikas und in den afrikanischen Negerländern begegnet, zumeist an bestimmte Kult- oder politische Gemeinschaften gebunden, so daß sich in ihm das Priestertum der Kulturvolker vorbereitet, so bleibt der Schamane fortan ein wandernder Zauberer, der sich durch Tanz und Geschrei zu wilder Ekstase begeistert und in Dämonenbeschwörungen und Weissagungen seine Zauberkunst betatigt. In dieser Gestalt reicht der Schamane von dem von Lappen bewohnten Norden des europäischen Finnland bis zu den Grenzen Chinas und Indiens, und das Treiben dieser wandernden Zauberer und Ekstatiker erstreckt sich in diesen Ge-

<sup>1)</sup> J. Raum, Über angebliche Gotzen am Kılımandscharo, Globus, Bd. 85, 1904, S. 101ff. H. Gutmann, Trauer- und Begrabnissitten der Wadschagga, ebenda Bd. 89, 1906, S. 197ff. Dazu Meinhof, Archiv für Religionswissenschaft, Bd. 11, 1908, S. 554ff.

bieten von unvordenklicher Zeit an bis herab zu den Derwischen der heutigen Turkei<sup>1</sup>). Wie aber aus dem Medizinmann der primitiven Kultgenossenschaften der Priester hervorgeht, so erhebt sich der Schamane in Zeiten gesteigerter religioser Motive zum Pro-Ein Prophet solcher Art ist auch Muhammed, und pheten. der Islam hat noch manche Zuge bewahrt, die an die alten Kulte der nomadisierenden Steppenbewohner erinnern. Zum Propheten hat sich aber hier die Gestalt des religiösen Visionars erhoben, indem eine Mischung altassyrischer, judischer, christlicher Elemente mit einer Fulle ursprünglicher Ahnen- und Stammeskulte zu einem monotheistischen Ganzen verschmolz. In dem Gott Allah lebten daher im Grunde nur die alten Schutzgeister der Stämme zur Einheit verbunden weiter, ahnlich wie deren Kult- und Pilgerstätten fortan bestehen blieben. So ist der Islam ein Produkt des Kampfes der Religionen, bei dem schließlich das Ursprunglichste, der aus Ahnenverehrung und Dämonenglaube erwachsene Stammeskult, die anderen Elemente teils verdrangt, teils assimiliert hat. Daher denn auch da, wo der Zusammenhang mit der gemeinsamen Religion ein loserer ist, wie bei den Beduinenstammen der arabischen Wuste, als herrschende Bestandteile wiederum Dämonenglaube und Ahnenverehrung an die Oberflache treten2).

Auch bei den alten Kulturvolkern fehlt es aber nicht an den Spuren eines Kampfes der Kulte, der bald zu Verschmelzungen, bald zu einem Wechsel zwischen der Herrschaft verschiedener Gotter und Kulte gefuhrt hat. Von verhaltnismäßig geringerer Bedeutung ist hier wohl die von der politischen Praponderanz einzelner Stadte und Provinzen abhangige zeitweise Vorherrschaft von Lokalkulten, wie sie die babylonisch-assyrische und die agyptische Religionsgeschichte zeigen. Wichtiger ist in der letzteren der wahrscheinlich aus einem wachsenden Einfluß der hier wie anderwärts

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) W. Radleff, Aus Sibirien, 1884, II, S. 1ff. Über Sekten im heutigen Rußland, bei denen Erscheinungen schamanistischer Ekstase und Raserei eine Hauptrolle spielen, vgl. K. Grass, Die russischen Sekten I, 1907, S. 101ff. Über die turkischen Derwische siehe Bd. 3<sup>2</sup>, S. 425ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wellhausen, Reste arabischen Heidentums, 1887, S. 135ff. O. Weber, Arabien vor dem Islam, 1901 (Der alte Orient, III, S. 1ff.) Ignaz Golziher, Vorlesungen über den Islam, 1910.

eng verwobenen Acker- und Jenseitskulte hervorgegangene, die älteren Gestirn- und Tierkulte ablösende Osirisdienst. Nicht minder zeigt Indiens religiose Entwicklung eine wechselnde Herrschaft verschiedener Gotterkreise. Während im Rigveda Indra mit seinen Begleitern Agni, Soma im Vordergrund steht, drangen sich im Atharvaveda und in der späteren religiosen Dichtung Rudra, Siva und Vishnu hervor, Gottergestalten, die auf Vegetationskulte hinweisen. Man hat vermutet, daß es sich dabei um eine Wiederbelebung älterer und nie ganz erloschener Volkskulte handle, welche durch die solchen orgiastischen Riten abgeneigte vedische Priesterschaft fur langere Zeit zuruckgedrängt worden waren<sup>1</sup>). Ist dies zutreffend, so wird aber angesichts der großen Verehrung, die im Rigveda die Kuh, dieses wichtigste Nahrungstier des Nomaden, genießt, auch die weitere Vermutung nicht abzuweisen sein, daß die vorzugsweise von den nomadisierenden Stammen verehrten Gottheiten, die einer alteren religiosen Uberlieferung angehörten, auch späterhin noch wahrend einer langeren Zeit unter dem konservierenden Einfluß des Priesterstandes den Vorrang behaupteten.

Wesentlich anders hat sich allem Anscheine nach die Wechselwirkung der Kulte bei den Griechen und Romern gestaltet. Zugleich bieten hier beide in den Anfangen ihrer religiosen Entwicklung auffallige Unterschiede. Der leicht empfängliche Geist der Griechen ist von fruhe an der Assimilation fremder Kulte gunstig gewesen, so daß sehr bald nur noch die Sage und zum Teil die Form des Kultus auf den fremden Ursprung eines Gottes hinweisen. In Rom blieb es im wesentlichen bei einem Nebeneinander, das eine eigentliche Verschmelzung hinderte. So erhielten sich hier, neben dem in verschiedenen Wandlungen bis in die Imperatorenvergotterung hinein sich erstreckenden Ahnenkult, in den Jahresfesten

<sup>1)</sup> L. von Schroeder, Mysterium und Mimus im Rigveda, 1908, S. 55ff. Die vom Verf. aufgestellte Hypothese, diese phallischen Vegetationskulte reichten, da sie sich überall noch bei andern indogermanischen Volkern vorfinden, in eine gemeinsame Urzeit zurück, gehort hier der Kuhn-Mullerschen Hypothese einer arischen Urreligion an Die von v. Schroeder selbst betonten Parallelen bei weit entlegenen Volkern, wie den alten Mexikanern, die eine von Abstammung und historischen Einflussen unabhangige Entstehung solcher Kulte beweisen, machen aber auch in diesem Fall jene Hypothese unwahrscheinlich. Vgl. Bd. 4<sup>2</sup>, S. 19f.

die Hirten- wie die Ackerkulte, und hochstens verrat sich in der Übertragung der dem Hirtenleben entnommenen Ausdrücke auf die bürgerliche und besonders auf die militarische Ordnung eine großere Ursprunglichkeit der ersteren. Von ungleich hoherer Wichtigkeit ist dagegen die Wechselwirkung und der in diesem Fall stark hervortretende Kampf der Kulte bei den Israeliten. Nirgends ist aber auch die wechselseitige Steigerung und die schließliche Neubildung der Motive so deutlich erkennbar. Die alteste Geschichte Israels bietet uns ein Bild wandernden Nomadenlebens. In der Vatersage verrät sich der diesem Leben überall eigene Ahnenkult. Jahwe selbst aber, der auf Bergen und in Schluchten, in einer Wolke, im Sturm wie im Sauseln des Windes oder, wenn er zurnt, unter Donner und Blitzen erscheint, ist noch in manchen seiner Eigenschaften den Damonen der Berge und Einoden nahe verwandt (vgl. oben S. 188ff.). Die Hauptträger der aus der Nomadenzeit uberkommenen Stammesreligion sind hier jene altesten Propheten, die nicht durch die Schrift, sondern durch die begeisterte Predigt gewirkt haben, in ihrem Äußern fast noch die Zuge des wandernden Schamanen an sich tragend. Aber der religiöse Enthusiasmus, von dem sie beseelt sind, erhebt sie weit uber diese ihre primitiveren Urbilder. Und nicht minder überlegen tritt hier der Prophet dem Priester der Ackerkulte gegenuber: jener einsam oder nur von wenigen Jungern begleitet, dieser mit Scharen Seinesgleichen vereint, in wilden Tanzen und sinnbetaubenden Anrufungen die Gotter beschworend. Drastisch zeigt diesen Gegensatz die Elialegende in der Szene am Berge Karmel, wo Hunderte von Baalspriestern laut schreiend um den Altar ihres Gottes tanzen, in stundenlangem Rasen und ekstatischem Taumel den eigenen Leib zerfleischen, aber vergebens den Baal beschworen, daß er den unter dem Opfertier aufgerichteten Holzstoß entzunden moge. Ihnen steht Elia allem gegenuber. Er errichtet seinen Altar im Namen Jahwes, zieht auch noch einen Graben um diesen, den er mit Wasser fullt, und schichtet das Holz unter dem Opfertier, dann betet er zu seinem Gott. Da sendet Jahwe Feuer vom Himmel herab, das mit dem Brandopfer die Steine samt dem Wasser verzehrt (1. Kon. 18, 21 ff.). Es ist nicht bloß die Übermacht Jahwes über den fremden Gott, die in dieser zwischen einem Gotterkampf und einem Gottes-

urteil die Mitte haltenden Szene geschildert wird; auch die schlichte Erhabenheit des alten Stammeskultus kontrastiert in ihr lebhaft mit dem phantastisch wilden Gebaren der Baalspriesterschaft. So empfangt der Jahwekult sichtlich seinen eigenartigen Charakter nicht zum wenigsten dadurch, daß er in eine seinem Ursprung fremde Umgebung versetzt wird. Wohl mag der alte Wusten- und Steppengott bei seiner Wanderung in die fruchtreichen Täler des gelobten Landes von den hier heimischen Mythen und Festen vieles sich aneignen, die fremden Gotter weist er um so energischer zuruck, je mehr von den geistigen Fuhrern des Volkes das Wesen jenes Stammesgottes als ein den Naturgottern dieser Lander fremdes empfunden wird. Das einflußreichste unter den neu hinzustromenden Elementen bleibt aber der an den Übergang zu der seßhaften Lebensform gebundene Tempelkult, der einen Priesterstand zu seiner regelmäßigen Pflege fordert. Vollends als nach dem Exil an der Stelle des alten ein neuer prachtvollerer Tempel erstanden und das Prophetentum erloschen war, da begann auch das zur Macht gelangte Priestertum nach den Vorbildern, die es in der Verbannung kennen gelernt, das Leben des einzelnen wie den Kultus des Gottes mit einer Fulle peinlich zu befolgender außerer Normen zu umgeben. In ihnen erstarrte die angestammte Religion zu einer außeren Gesetzesreligion, indes als Ersatz für die begeisternde Kraft des alten Glaubens die gleichfalls aus dem Exil heimgebrachten Bilder einer jenseitigen Welt auflebten und sich mit der von den Propheten geweissagten Zukunft des Volkes verbanden.

So ist zuerst aus dem Kampf und dann aus der Verbindung mit fremden Kulten der spatere jüdische Monotheismus hervorgegangen. Uberall sonst, wo sich der monotheistische Gedanke gegen die widerstrebenden Motive des Mythus durchkampfte, in Indien wie in Griechenland, ist die Philosophie seine Geburtsstätte gewesen. In Indien ging diese aus dem brahmanischen Priestertum selbst hervor. In Griechenland waren es Manner weltlichen Standes, die der Volksreligion und ihrer mythologischen Phantastik entgegentraten. Mit dem Kampf beginnt darum auch hier die monotheistische Reform: in Indien mit dem Kampf der Sekten und Schulen, in Griechenland mit dem Kampf der Philosophen gegen die Volksgotter. Einen

absoluten Monotheismus kennt freilich auch die antike Philosophie nicht. Selbst Aristoteles sieht in den Gestirnen gottliche, wenngleich der hochsten Gottheit untergeordnete Wesen. Erst eine spätere Zeit hat hier, gefuhrt von der solche himmlische Untergötter zerstörenden Naturwissenschaft, das Werk vollendet, das die alte Philosophie begonnen. Nicht minder ist aber die jüdische Religion auf der Stufe eines bloß relativen Monotheismus stehen geblieben. Dem alten Israel galten die Gotter anderer Volker als deren wirkliche Schutzmächte, und als unter dem Einfluß des spateren Prophetentums Jahwe zum einzigen weltbeherrschenden Gott sich erhob, da wuchsen nun um so reicher die Unter- und Gegengotter, die Scharen der guten und der bosen Engel, zu einem Gotterstaat aus, der dem hochsten Gott untertan war.

## d. Heils- und Heiligungskulte. Die chthonischen Gotter.

Nicht die neugierige Frage nach dem Warum der Erscheinungen hat, wie die landläufige Mythentheorie und die intellektualistische Vulgärpsychologie anzunehmen pflegen, die Gotter geschaffen, sondern durch die Affekte der Hoffnung und Furcht, die die gemeinsame Sorge um das Gedeihen und die Zerstorung der unentbehrlichen Subsistenzmittel des Lebens begleiten, sind die Gestalten des Damonenglaubens und des Mythenmarchens mit beginnender Kultur zu segnenden oder drohenden Himmelsgottern erhoben worden, denen der gemeinsame Kult sich zuwandte. So hat der Kultus die Gotter geschaffen, nicht umgekehrt. Sie werden nun als die Spender zunächst aller außeren Lebensguter verehrt. Gesundheit und Reichtum, die Stärke und der Erfolg des Helden, Macht und Herrschaft sind Gaben der Gotter, und in jedem Ungluck, das den Menschen trifft, wird ihre zurnende und strafende Gewalt erkannt. So werden die Gotter zu heil- oder unheilbringenden Machten in der weitesten Bedeutung dieser Begriffe. Ihre Kulte sind Heilskulte, die freilich fortan nach verschiedenen Richtungen sich sondern konnen, in denen aber doch die Gesamtheit solcher Heilszwecke zu einer Einheit vereinigt bleibt, die das ganze in ungewisser Zukunft liegende Schicksal des Menschen umfaßt. Damit geht jene außere Angliederung weiterer Kultzwecke an die ursprunglichen Vegetationskulte in einen

das ganze Leben umfassenden Gotterkult über, in welchem einzelne Sonderkulte fortan als sich ergänzende Bestandteile eines einheitlichen religiosen Lebens verbunden bleiben. Dieser Vorgang der Verschmelzung spiegelt sich auch in den Göttern, die nun auf der einen Seite die verschiedenen im Kultus erstrebten Heilsguter unter ihren besonderen Schutz nehmen, auf der andern aber schon in ihren Einzelpersonlichkeiten verschiedene Zwecke vereinigen und in dem »Götterstaat« eine der menschlichen Kultgemeinschaft nachgebildete Einheit darstellen.

Indem der gemeinsame Gotterkult alle Einzelkulte in sich aufnimmt, bemachtigt er sich nun auch derjenigen Kultform, deren Gegenstande ursprunglich, ebenso wie die der niemals aussterbenden primitiven Zauberkulte, abseits von einer großere Kreise umfassenden gemeinsamen Pflege stehen, die immerhin aber gegenuber dem individuellen Zauberbrauch durch ihre tief in das Einzelleben eingreifende Bedeutung sich auszeichnet: der Seelenkulte. Auch sie haben in einer Entwicklung, die zum Teil der der Gotterkulte parallel geht und in ihren spateren Stadien bereits von diesen beeinflußt ist, bedeutsame Umwandlungen erfahren. Ursprunglich aus Zauberbrauchen hervorgegangen, die die Zuruckbleibenden vor dem Damon schutzen sollen, in den sich die abgeschiedene Seele verwandelt, sind mit dem Ubergang der Seelen in Schutzgeister der Geschlechter die Beschwörungen dieser schutzenden Ahnengeister zu einem wirklichen Kultus geworden, der demnach anfanglich Seelenkult und Ahnenkult zugleich ist<sup>1</sup>). Eine naheliegende psychologische Affinitat verbindet dann diese Vorstellungen mit den Gestalten der Helden- und Heroensage und bringt sie durch diese in eine enge Verbindung mit den Gottervorstellungen, ohne daß daraus freilich an eine Entstehung dieser selbst aus dem Ahnenkultus zu schließen Aber auch der umgekehrte Vorgang, das Heruberwirken des Gotterkultus auf jenen alten Ahnenkult, tritt zuruck, solange der letztere noch ganz in dem Streben wurzelt, den Schutz der Geister der Vorfahren zu gewinnen. Dies wird anders, sobald diese objektive Seite ihre subjektive Erganzung in dem Wunsche findet, der eigenen Seele jenseits des Todes eine Fortdauer zu sichern,

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 226ff.

die den Verzicht auf das irdische Leben vergessen laßt. Hier, wo der Seelenglaube in die Jenseitsvorstellungen einmundet, nimmt nun auch der Seelenkult eine ganz und gar subjektive Richtung. Er wendet sich nicht mehr an die Seelen Verstorbener, die nach dem Dämonenglauben in ihrem Wirken immer noch teilweise dem irdischen Leben angehören, in das sie helfend oder schadigend eingreifen konnen, sondern er erstrebt die Rettung der eigenen Seele des Hilfeflehenden. Diese Richtung des Seelenkults ist, wie die Entwicklung der Jenseitsvorstellungen lehrt, keine ursprüngliche, und sie hat je nach den besonderen Bedingungen des religiosen Lebens wieder sehr verschiedene Gestaltungen gewonnen. so wenig sie jeder Zeit und jeder Form der Kultur eigen ist, so besitzt doch auch diese Subjektivierung des Seelenkults in dem Sinne Allgemeingultigkeit, daß sie unter dem Zusammentreffen gewisser Bedingungen der allgemeinen Kultur und des religiösen Lebens überall eintritt. Keinesfalls gehort sie also zu denjenigen Glaubensinhalten, bei denen eine Verbreitung von einem einzigen Punkte aus irgendwie wahrscheinlich ist. Nach der Seite der allgemeinen Kultur bezeichnet das Auftreten solcher Kulte eine Höhe der Entwicklung, auf der eine gesteigerte Schätzung des geistigen Lebens und der durch dasselbe geschaffenen Werte und damit verbunden eine Stimmung des Ungenugens an den äußeren Lebensgutern um sich gegriffen hat. Auf religioser Seite ist es aber die parallel gehende Ausbildung der Gotterkulte mit ihren Ruckwirkungen auf die Gottervorstellungen, die hier entscheidend eingreift. Fur die zentrale Stellung, die dabei die Vegetationskulte einnehmen, ist es nun bezeichnend, daß auch dieses wichtige Ereignis der Assimilation des Seelenkults durch die allgemeinen Gotterkulte zu einem wesentlichen Teile an jene gebunden scheint. Die mythologische Anschauung, in der hier von frühe an die beiden Vorstellungen von der Entstehung der Nährfruchte und von dem Fortleben der Seele zusammenmunden, ist die von der »Mutter Erde«. Die Erde spendet dem Menschen, was er zu seinem Leben bedarf. Sie nimmt ihn aber auch bei der ursprünglichsten und allezeit verbreitetsten Form der Bestattung nach dem Tode in sich auf. In einer Unterwelt denkt sich daher zunächst der Volksglaube die Seelen der Verstorbenen, und in einer verbreiteten Umkehrung dieses Gedankens läßt er den Menschen hinwiederum, ähnlich der wachsenden Frucht, aus der gleichen Mutter Erde hervorgehen. Hier liegt nun der Punkt, wo zunächst noch innerhalb des engeren Umkreises der Vegetationskulte die Stellung, die in diesen die Himmelsgotter gewonnen, auf die Bilder von der Erde und den in ihr verborgenen Mächten heruberwirkt. Sind in den primitiveren Ackerkulten und ihren späten Nachwirkungen in Saat- und Erntebräuchen die Geister des Bodens innerhalb des Kreises niederer Naturdamonen verblieben, so erheben sich diese in der Vegetation unmittelbar wirksamen Mächte in dem Maße zu höherer Bedeutung, als die fortschreitende Kultur des Bodens die an ihn gebundenen zeugenden Kräfte gegenuber der zufalligen Gunst des Wetters wieder in den Vordergrund ruckt. Den gesteigerten Anforderungen des Kultus genugen aber die alten Fruchtbarkeitsdamonen nicht mehr. Sie raumen daher einer neuen Klasse von Gottern ihre Stelle, und diese bemachtigen sich dann in einem weiteren Stadium auch der vom Götterkult assimilierten Seelenkulte, die nun in den Göttern der Erdtiefe ihre natürlichen Schutzmachte finden. An sie wendet man sich jetzt vor allem auch um die Gewinnung aller der Heilsguter, die teils schon in diesem Leben, teils in einem in der Zukunft erhofften Fortleben der Seele erstrebt werden.

Damit sind zwei tief in die Entwicklung des religiösen Lebens eingreifende Erscheinungen gegeben. Den Himmelsgöttern tritt als eine zweite, ihnen in ihrem Wert fur die wichtigsten Guter dieses und des jenseitigen Lebens gleichgeordnete oder selbst überlegene Klasse die der chthonischen Gotter zur Seite; und die Seelenkulte treten in die Reihe der Götterkulte ein, um in diesen mehr und mehr die Vorherrschaft zu gewinnen. Von diesen beiden eng aneinander geknupften Erscheinungen führt die erste mannigfache Wechselbeziehungen zwischen den beiden so entstandenen Gotterkategorien mit sich. Teils nehmen die alten Himmelsgötter Eigenschaften der ehthonischen Gottheiten in sich auf, vor allem solche, die mit dem allgemeinen Heilsberuf der Gotter überhaupt zusammenhangen; teils werden die chthonischen Gotter in ihrer Verbindung mit dem großen Kreis der himmlischen selbst zu Himmels-

göttern. So haben im griechischen Kultus vor allem Apollo, Hermes und der oberste der Gotter, Zeus, als »Zeus chthonios« Funktionen übernommen, die sie eng mit den Unterirdischen verbinden. Demeter und Dionysos aber, die späteren Hauptträger der chthonischen Kulte, sind dem engeren Gotterrat der Himmlischen zugesellt worden. In allem dem bereitet sich die Idee gottlicher Mächte vor, die im Diesseits wie in der jenseitigen Welt schrankenlos uber dem Schicksal des Menschen walten. Ein typisches Beispiel für diese wahrscheinlich allgemeingultige, wenn auch in einzelnen Zugen mannigfach abweichende Entwicklung bietet der Demeterkult. Bei Homer ist Demeter noch ganz eine Gottin der fruchtbaren Erde (II. 14, 326). Neben ihr steht unabhangig Persephone als Herrscherin im unterirdischen Totenreich. Nur darin, daß sie eine Tochter der Demeter genannt wird, ist eine Verbindung bereits angedeutet (Od. 10, 217). Die übereinstimmende Beziehung auf unter der Erde waltende Kräfte macht dies ohne weiteres verständlich. Aber eine andere als diese rein außerliche Bedeutung besitzt die Verbindung offenbar nicht. So sind denn auch die der Demeter geweihten eleusinischen Feste ursprunglich wohl reine Agrarkulte gewesen. Doch wie die Teilnehmer an diesen Festen frühe schon zu Kultgenossenschaften sich verbanden, so dehnten sich auch die Kultzwecke allmählich auf die verschiedensten andern Lebensgüter aus. Es ist ein Vorgang, den man sich schwerlich wesentlich anders wird denken konnen als analog der Bildung jener Kultverbande, die wir noch heute da und dort auf amerikanischem Boden, ebenfalls mit dem Ackerkult als ihrem Zentrum, vorfinden<sup>1</sup>). Auch auf die Geschlossenheit gegen außen, das Geheimnis, das sie infolgedessen umgibt, endlich auf die Leitung durch eine den Kult nach festen Normen regelnde Priesterschaft erstreckt sich diese Ähnlichkeit. In dem griechischen Kult fand aber, der reich ausgebildeten Helden- und Gottersage entsprechend, die Vereinigung der Kultzwecke ihren Ausdruck in einer Vielheit von Göttergestalten. Sie gruppieren sich nun um Demeter als ein größerer chthonischer Gotterkreis, der teils aus ehemaligen Lokal- und Berufskulten stammen mochte, die die Teilnehmer aus ihren besonderen Ge-

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 525ff. und oben S. 97.

bieten mitbrachten, teils aber auch, wie Plutos, der Spender des Reichtums, unmittelbare Objektivierungen der alle Guter des Lebens umfassenden Wunsche waren. Hier folgten dann, indem die in der kultischen Handlung erstrebten Ziele auf das zukunftige Leben sich ausdehnten, die Götter des Totenreichs demselben Zuge. Ihren dichterischen Ausdruck findet diese Verbindung in der Legende vom Raub der Persephone. Sie trägt alle Merkmale einer priesterlichen Allegorie an sich. Doch im Hintergrunde der Allegorie steht unverkennbar ein der tatsächlichen religiosen Entwicklung angehöriger Vorgang: der Hinzutritt der Jenseitsvorstellungen und der an diese gebundenen Hoffnungen auf ein Fortleben der Seele zu den bis dahin auf das Gedeihen der Ernte und die Segnung mit sonstigen außeren Glucksgutern gerichteten Kulten. Diese Erweiterung der den chthonischen Gottern geweihten Pflege laßt schließlich auch denjenigen Gott der Gefolgschaft der Demeter sich einordnen, der, von außen zugewandert, zum Teil von einer weiteren, unten noch zu besprechenden Seite her den alten Seelenkulten naher getreten war: den Dionysos.

Mehrfach ist die Frage erortert worden, welches die Motive gewesen seien, die jene beiden Gattungen chthonischer Gottheiten, die des Erntesegens und der ihm verwandten außeren Glucksguter und die der jenseitigen Welt, in diese Verbindung der Kulte gebracht haben, um in ihnen dann mehr und mehr den anfänglich zurucktretenden Seelenkulten die Vorherrschaft zu lassen. In der Regel faßte man diese Beziehung als eine symbolische. Wie das Samenkorn in der Erde verschwinde, um in der neu erblühenden Frucht wiederzuerstehen, und wie der Mensch nach seinem Tod in die Erde versenkt werde, damit seine Seele wieder auferstehe, so verschwinde Persephone und kehre wieder. Der Mythus sei also gleichzeitig eine Versinnlichung des Wechsels der Vegetation und ein allegorisches Bild des Schicksals der menschlichen Seele. Diese symbolische Deutung jedoch, deren innere Unwahrscheinlichkeit E. Rohde mit Recht betont hat1), scheitert, wenn sie eine Deutung der Verbindung der Kulte sein soll, schon daran, daß die Legende vom Raub der Persephone sicherlich später ist als jene ihr vor-

<sup>1)</sup> E. Rohde, Psyche<sup>3</sup>, I, S. 290ff.

ausgegangene Verschmelzung der beiden chthonischen Kulte in den eleusinischen Mysterien. Die Legende ist ja selbst nur ein allegorisches Bild dieser Verschmelzung. Mag also immerhin der Gedanke an eine solche Symbolik bei ihrer Erdichtung mitgespielt haben, der Entstehung der Kulte und ihrer spateren Vereinigung liegt er gewiß ebenso fern, wie eine willkurliche Symbolik dem Mythus uberhaupt fernliegt. Auch hier kann vielmehr die treibende Kraft der Entwicklung nur in der natürlichen Assoziation der in beiden ursprünglich unabhängigen Kulten entstandenen Gotter und in der Ausdehnung der im Kultus erstrebten Heilsguter auf das übersinnliche, jenseitige Leben gesehen werden.

Mit der aus der gleichen Anschauung entsprungenen Einordnung des Dionysos Jakchos unter die Gotter der eleusinischen Feste, der die spatere Dichtung ebenfalls ein mythologisches Substrat zu geben suchte, indem sie diesen Gott zu einem Sohne der Persephone machte, tritt aber noch ein weiteres Motiv dieser Kulte hervor, das mächtiger als die äußere Verbindung der chthonischen Gottheiten auf die Assimilation der Seelen- und Jenseitsvorstellungen durch die Vegetationskulte gewirkt hat. Es ist das Motiv der Ekstase mit allen ihren fruher geschilderten Begleiterscheinungen der Vision und Mantik, in denen sich die naturlichen Einflusse des Traumes auf die Seelenvorstellungen zu einer das Bewußtsein vollig gefangen nehmenden Hohe steigern<sup>1</sup>). So bezeichnet denn die Verbindung, in die nach dem Zeugnis der Kultgeschichte aller Zeiten und Länder vor allen andern die Vegetationskulte und Sonnenwendfeste mit Außerungen ekstatischer, sinnbetäubender Freude und ausgelassenen, die Tatigkeit der Fruchtbarkeitsdämonen nachahmenden Tanzen treten, eine folgenreiche Erweiterung dieser ursprunglich ganz den äußeren Glucksgutern zugewandten Kulte. Denn indem jene ersten Kultzwecke zum Teil durch ihre eigenen Wirkungen zuruckgedrangt werden, machen sie neuen Platz, die aus dieser Steigerung der seelischen Zustände entspringen. Schwerlich gibt es eine volkerpsychologische Erscheinung, in der das allen Wechsel der Gemütsbewegungen beherrschende Kontrastgesetz von so tief eingreifender Bedeutung

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S 179ff.

wäre wie hier. Jene Ruckwirkung der die außerste Freude an der Natur und den von ihr gespendeten Gaben ausdrückenden Kultzeremonien auf die Affekte, die sich in der Ekstase der jenseits der Schranken des Leibes weilenden Seele zuwenden, bezeichnet hier einen der wichtigsten Wendepunkte in der gesamten religiosen Entwicklung. Zugleich wird aber die auf den ersten Blick fast befremdend erscheinende Tatsache, daß gerade die Vegetationskulte die Ursprungsstatten der hoheren, den geistigen und über das irdische Leben hinausreichenden Heilsgütern zugewandten religiösen Kulte sind, psychologisch verständlich. Dieser Rückwirkung gegenuber sinkt die äußere Verbindung der chthonischen Götter des Diesseits und Jenseits zu einem verhältnismäßig nebensachlichen Motiv herab, und in dem Einfluß der ekstatischen Elemente der Kultfeier steigert jeder Teil den andern. Der die Vegetationsgeister nachahmende orgiastische Tanz wird gesteigert durch die die wiederkehrende Sonne darstellenden Feuerzeremonien; und die erregende Wirkung dieser verstärkt sich in der wilden Bewegung des Tanzes. Wie bei den amerikanischen Kulten der Tabak, so bot bei den griechischen Dionysosfesten der Wein, dessen Pflege dem Gott vor andern Erzeugnissen des Feldes zugeteilt wurde, den Zugen der trunkenen Manaden und Bakchen ein weiteres Steigerungsmittel. Der Taumel der außersten Ekstase aber, der sich von der Raserei des Tobsüchtigen nicht mehr unterscheidet, geht schließlich in einen unwiderstehlichen Zerstorungstrieb über. Die Handlungen des sonst gewohnten Opferbrauchs uberstürzen sich: die lebenden Opfertiere werden zerrissen. In dem Genuß ihres rohen Fleisches und Blutes befriedigt die Horde der rasenden Bakchanten, vor allem der Frauen, deren größere Affekterregbarkeit sie bei diesen Kulten eine hervorragende Rolle spielen laßt, ihren Trieb, dem Gotte sich hinzugeben, indem sie in dem ihn vertretenden Tier den Gott selber verzehrt. Hier tritt endlich noch ein letztes, in dieser Verkettung der seelischen Erregungen nicht minder naturnotwendig aus den vorigen entspringendes Motiv hervor: die in der Vereinigung mit dem Gott erreichte Vergottlichung des eigenen Seins. Damit verwandeln sich erst recht die Eingebungen der Vision in Bilder des übersinnlichen Daseins, zu dem die Seele bestimmt ist. Hier pflegt

aber auch die Ekstase die Grenze zu erreichen, wo sie in einen apathischen Zustand zurucksinkt, der einer solchen ubermaßigen Erregung folgt. Doch das in der Ekstase erlebte Gefühl der eigenen Erhebung zur Gottheit wird festgehalten, und es gibt nun auch außerhalb dieser schwärmenden Feste den Kulthandlungen einen wesentlichen Teil ihres Inhalts. Auch hier hat die Legende den aus den ekstatischen Szenen der Vegetationskulte erwachsenen und ihnen schließlich entwachsenden Heilskult in einem Mythus veranschaulicht. Die Titanen stellen auf Anstiften der Hera dem jugendlichen Dionysos nach, der sich ihnen in wechselnden Tierverwandlungen entzieht, zuletzt aber in der Gestalt eines Stiers uberwältigt wird. Sie zerreißen ihn in Stucke, die sie verschlingen. Nur das Herz wird von Athena gerettet, die es dem Zeus uberbringt. Dieser verschluckt es, damit aus ihm ein neuer Dionysos wieder auflebe. Auch diese Erzählung trägt, gleich der Demeterlegende, durchaus das Geprage einer priesterlichen Allegorie. Indem diese, wahrscheinlich im Kreise orphischer Sekten entstanden, die ekstatischen Handlungen des Kultus schildert, uberträgt sie die Kulthandlungen in Erlebnisse des Gottes selbst. Das Schicksal des Gottes, dessen Seele die Legende nach uraltem Seelenglauben in seinem Herzen verborgen sein laßt, ist vorbildlich für das Schicksal der menschlichen Seele, die, ebenso wie der Gott, nach dem Tode als ein neuer, unsterblicher Mensch wiedergeboren wird. Damit erhebt sich die Legende uber die Grenzen einer gewohnlichen Allegorie: sie wird zu einer mythologischen Motivierung der Opferhandlung in der Umgestaltung, die diese im Dienste des neuen Seelenkultus erfahren hat. Das Essen vom Fleisch des den Gott vertretenden Opfertiers erfullt den Mysten selbst mit der gottlichen Kraft, die ihn den Tod uberwinden laßt. Darum kann man sich wohl die Legende vom Dionysos Zagreus als einen Teil einer Liturgie denken, die in den orphischen Mysterienkulten die Zeremonie des Essens vom Fleisch des Opfers begleitete; und die Legende selbst spielt auf die Erlosernatur des Gottes an, die das leitende Motiv dieses Kultus ist. Darin liegt zugleich ein Zeugnis dafur, daß in den Dionysoskulten der alte Vegetationskult ganz in dem Seelen- und Jenseitskult aufgegangen war. Gleichwohl wird

man hieraus nicht schließen durfen, diese seien von Anfang an orgiastische Seelenkulte gewesen, die umgekehrt erst spater Bestandteile eines Vegetationskultes in sich aufnahmen<sup>1</sup>). Einer solchen Umkehrung widerspricht nicht nur der allgemeine und insbesondere auch in den der wahrscheinlichen Heimat des Dionysoskultes benachbarten Gebieten, z.B. in dem phrygischen Kybelekult, wiederkehrende Zusammenhang, sondern auch der bei primitiveren Volkern noch deutlich in seinen Anfangsstadien zu beobachtende Ursprung der mantischen Seelenkulte aus den orgiastischen Zeremonien der Ackerkulte.

Indem diese von fruhe an mit den Jahresfesten, vor allem mit den Sonnenwendfeiern verschmolzen, wirkte nun aber auch diese Verbindung der himmlischen mit den irdischen Naturerscheinungen auf die aus jenen Festen erwachsenen hoheren Seelenkulte ein. Deutlich hängt damit der schon oben geschilderte Ubergang des kunftigen Aufenthaltsortes der Seelen aus einem Land unter der Erde in eine himmlische Wohnstatt zusammen (vgl. oben S. 368). Aber fruher noch als dieser zumeist verhaltnismaßig spat erfolgte Ubergang wirkt die in den Ackerkulten eingetretene Unterordnung der irdischen unter die himmlischen Machte bei diesen Weiterbildungen zu einem neuen Seelenkult in der Natur der Gottheiten nach, die nunmehr die fuhrende Rolle ubernehmen. Wohl konnen auch hier, vornehmlich wenn in der entstandenen Verbindung die Agrarkulte erhalten bleiben und die Hadesvorstellungen noch ihren Einfluß ausuben, die Gotter ihren chthonischen Charakter bewahren. So im griechischen Kultus vornehmlich Demeter, die trotz ihrer Aufnahme in den Kreis der Himmlischen ihr Wesen als Erdgottin beibehalten hat. Auch laßt sich nicht verkennen, daß eine nach dieser Richtung gehende Tendenz im Anschluß an die nie ganz erloschenden Vorstellungen von der Erde als der Urmutter alles Lebendigen immer wieder zum Durchbruch gelangt. Nachdem sich die personlichen Götter, deren der Kultus bedarf, von der Erde losgelöst, wirkt sie lange noch darin nach, daß weibliche, mutterliche Gottheiten als Tragerinnen der Vegetationskulte wie der aus ihnen erwachsenen Seelenkulte gedacht werden. So die

<sup>1)</sup> So im wesentlichen Rohde, Psyche, II3, S. 103ff.

Demeter selbst und in spathellenistischer Zeit die große Gottermutter im Attiskult. Auch erinnert die Attislegende, abgesehen von den an die phrygischen Fruchtbarkeitskulte anknupfenden sexuellen Motiven, stark an die Dionysos-Zagreuslegende, ebenso wie die orgiastischen Brauche den Dionysosfeiern verwandt sind. Als ein spezifisches, jedoch den Ubergang der Opferkulte in ekstatische Formen auch sonst begleitendes Moment kommt dabei nur die Selbstverstummelung der rasenden Kultgenossen hinzu<sup>1</sup>). Doch eine solche Entwicklung ist wohl nur da moglich, wo fortan die irdischen Motive der Vegetationskulte neben den himmlischen, besonders den vom Sonnenlauf ausgehenden ihre alte Macht bewahrt haben. Sobald dagegen die letzteren die Oberhand gewinnen, ubernehmen die Himmelsgotter, allen voran die in der Sonne verkorpert gedachte Gottheit, die leitende Stellung in dem zum Heilskult sich erweiternden Vegetationskult. So hatte sich in den Kulturlandern der Neuen Welt, Mexiko und Peru, der in beiden Gebieten herrschende Sonnenkult wesentlich aus den Vegetations- und Heilskulten entwickelt, oder vielmehr, er fiel in seinen Grundbestandteilen mit ihnen zusammen. Nicht anders war in den großen Kulturreichen der Alten Welt in erster Linie der Sonnengott zugleich Heilsgott. So der babylonische Marduk, der agyptische Osiris, der persische Mithra. Vornehmlich die Osiris- und die Mithralegende zeigen dabei eine uberraschende Verwandtschaft mit dem Dionysosmythus. Ob auch Dionysos dereinst die Naturbedeutung eines Sonnengottes besessen hat, ist freilich unsicher, und jedenfalls hat bei ihm der Kultur- und Heilsgott fruhe schon solche Vorstellungen zuruckgedrangt. Ganz losen sich aber die Gestalten der Heilsgotter von diesen ihnen in ihrem Ursprung anhaftenden Verbindungen mit dem Naturmythus da, wo der Heilsgott selbst nicht aus einem Naturgott hervorgeht, sondern ein zum Gott erhobener Mensch ist. Schon die Osiris- und die Mithralegende nahern sich dieser Grenze, indem sie den Gott menschlichem Tun und Leiden nahe bringen und den seinem Wesen nach Unsterblichen das Los des Todes mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hugo Hepding, Attis, seine Mythen und sein Kult, 1903, bes. S. 123ff. Vgl. auch die hochst charakteristische Rede Kaiser Julians auf die Gottermutter, G. Mau, Die Religionsphilosophie Kaiser Julians, 1907, S. 152ff.

dem Menschen teilen lassen. Und überschritten wird diese Grenze endgultig, wenn nicht der Gott zum Menschen herabsteigt, sondern umgekehrt der ideale Mensch zum Gott sich erhebt. Das ist der Schritt, den die beiden großten Kulturreligionen der Welt, der Buddhismus und das Christentum, getan haben.

Damit vollendet sich eine Entwicklung, die in ihrem Beginn bis in die ersten Anfange der Heilskulte zuruckreicht: der Heilskult wird zum Heiligungskult, und dieser, zunachst nur als ein allmahlich hinzutretendes Nebenmotiv jenen begleitend, wird zum Hauptzweck desselben. Auch das ist eine der folgenreichsten Bedeutungswandlungen in der Geschichte des religiösen Lebens. Es wiederholt sich in ihr noch einmal auf einer hoheren Stufe jener Ubergang eines ursprunglich rein objektiven in einen ganz und gar subjektiv werdenden Kultzweck, der uns in einer andern Form bereits bei der Fortbildung der Vegetationskulte zu den Heilskulten begegnet ist. Auch der Heilskult ist zunächst nach außen gerichtet. Außere Guter will er gewinnen, und die Kulthandlungen, die dieses Ziel zu erreichen streben, besitzen ebenfalls nur vermoge der außeren Form ihrer Ausubung, auf deren peinliche Befolgung daher geachtet wird, ihren kultischen Wert. Darm bleibt er noch dem primitiven Zauberkult verwandt. Der Erfolg haftet an der Handlung selbst, gleichgültig wie und von wem sie ausgeführt wird. Mit der Erweiterung der Kultzwecke andert sich dies allmählich. Mogen auch die erstrebten Guter immer noch äußere bleiben, schon der Vorzug, den im gemeinsamen Kult der einzelne vor andern genießt, die großere Huld der Gottheit, die er zu gewinnen strebt, bietet Anlaß genug, daß sich der Kampf der Interessen, der den taglichen Verkehr beherrscht, auf den Kult übertragt und in der Organisation desselben eme gewisse Nachbildung der äußeren Gesellschaftsordnung hervorbringt. Dieser Vorgang findet seinen Ausdruck in der Bildung engerer Kultgenossenschaften, die ihre spezifische Ausprägung durch die verschiedene Einweihung in die Kultgeheimnisse gewinnt. Solche Kultgenossenschaften begegnen uns schon in den sogenannten Medizingesellschaften der amerikanischen Halbkulturvolker, dann ausgebildeter in den Vereinigungen der griechischen und orientalischen Mysterienkulte. In veranderter und teilweise des Geheimnisses

entkleideter Form reichen sie noch in die Ordensgrade des Klerus und der Kongregationen der katholischen Kirche herein; und sie kehren bekanntlich in gewissen weltlichen Gesellschaften wieder, die sich dann abermals mit Vorliebe in den Schleier des Geheimnisses hüllen. Sind es nun zunächst auch äußere Bedingungen, die der Bildung jener religiosen Organisationen zugrunde liegen, so wandeln sich doch diese allmahlich in innere Motive um, bei denen es fur die erfolgreiche Ausfuhrung der kultischen Handlung hauptsachlich auf die Eigenschaften des Handelnden ankommt. Hat sich dieser ursprunglich dadurch einen Vorrang errungen, daß er sich der magischen Hilfsmittel zur Gewinnung göttlicher Hilfe kundiger wußte als andere. so erwachst hieraus das Streben, sich diesen Vorzug durch die Gesinnung zu gewinnen, in der er die Kulthandlung ausfuhrt. Diese soll nun vor allem auch ihrem Vollbringer die Eigenschaften verleihen, die ihr den außeren Erfolg sichern. So ersteht schon in einem Stadium, in dem sich der Kult noch ganz in der Region der äußeren Heilsgüter bewegt, der innere Zweck der eigenen Heiligung als vorbereitendes Motiv. In dem Maße aber, als die erstrebten Zwecke selbst zu geistigen Gütern werden, die teils dem wirklichen Leben angehoren, teils in idealer Vollkommenheit in das Jenseits verlegt werden, erringt nun diese subjektive Seite der Kulthandlung den Vorrang, und die eigene Heiligung wird zu dem Mittel, das Heil der Seele zu sichern. So entspringt aus dem Heilskult der Heiligungskult, und beide verschmelzen nunmehr zu einer Einheit, in der sich die Heiligung schließlich zum Selbstzweck erhebt. In so weiter Ferne auch dieses letzte Ziel noch erscheinen mag, in der fortschreitenden Vergeistigung der Heilszwecke und vor allem in den Veranderungen, die der Kultus selbst bei seiner Entwicklung erfährt, kundet es sich deutlich an. Diese Veränderungen treffen freilich nur wenig die außeren Kulthandlungen, die von den fruhesten Anfängen eines gemeinsamen Gotterkultus und zum Teil uber diesen hinaus vom primitiven Damonenkult an in ihren Grundformen dieselben bleiben. Um so tiefer eingreifend ist dagegen der Bedeutungswandel, den diese Formen erfahren, und in dem sich die große Tragweite zu erkennen gibt, die für die religiöse Entwicklung das Prinzip der Heterogonie der Zwecke besitzt.

## 3. Die religiösen Kulthandlungen.

a. Das Gebet. Allgemeine Charakteristik der Gebetsformen.

Drei Formen außerer Betätigung seelischer Erregungen sind es, die uns in den Kulthandlungen aller Volker und Zeiten begegnen. Zu ihrer Bezeichnung wählen wir zweckmäßig Namen, die, wenn sie auch an sich bereits gewissen Hohepunkten der Entwicklung entsprechen, doch gerade darum diese deutlich in ihre Hauptrichtungen zerlegen: das Gebet, das Opfer und die Heiligungsriten. Psychologisch lassen sie sich dahin kennzeichnen, daß das Gebet die Ausdrucksbewegungen in Worten umfaßt, die auf die Hilfe ubermenschlicher Machte gerichtet sind. wahrend unter Opfer die Handlungen verstanden werden, durch deren objektive Wirkungen ein Einfluß auf Damonen oder Gotter erstrebt wird, und endlich der Begriff der Heiligungsriten diejenigen Handlungen in sich schließt, die eine subjektive Wirkung auf den Handelnden selbst im Sinne eines ihm heilsamen, fur den Kultzweck ersprießlichen Einflusses zum Ziele haben. Erganzen sich demnach das Opfer und die Heiligung darin, daß jenes an sich objektiv, diese subjektiv gerichtet ist, so steht das Gebet insofern in der Mitte, als es je nach seiner besonderen Form dem einen oder dem andern Zweck dienen oder auch beide in sich vereinigen kann. Wie zwischen den verschiedenen Formen des Gebets, so sind ubrigens auch bei dem Opfer und den Heiligungsriten mannigfache Übergänge und Verbindungen moglich, und die Hauptformen selbst pflegen sich in der konkreten Erscheinung zu komplexen Kulthandlungen zu vereinigen. Da uns alle hier in Frage kommenden Erscheinungen schon bei den Seelenund Gotterkulten begegnet sind, so werden wir uns an dieser Stelle mit einer zusammenfassenden Übersicht begnügen durfen, die nach den Gesichtspunkten der religiosen Entwicklung orientiert ist.

Hier tritt uns nun bei dem Gebet, dieser allgemeinsten und dauerndsten Kulthandlung, eine Vierzahl von Unterformen entgegen: die Beschworung, das Bitt- und Dankgebet, das Bußgebet und die Lobpreisung. Sie bilden in der angegebenen Folge eine aufsteigende Entwicklung, die, wie so manche andere ahn-

licher Art, die Eigentumlichkeit besitzt, daß die primitiveren Formen in die folgenden hinüberreichen, wenn sie auch dabei charakteristische Veränderungen erfahren. Damit hängt es zusammen, daß uns zwar die Beschworung unter gewissen Bedingungen für sich allein begegnet, daß dies aber für die weiteren Formen selten zutrifft. Hier führt uberdies die Mischung mit anderen Bestandteilen häufig über die Grenzen des reinen Gebets hinaus, um in lyrische und epische Dichtungsformen überzugehen. So spielt die reine Beschworung nicht bloß bei den primitiven Zauber- und Dämonenkulten vieler Naturvolker eine allemherrschende Rolle. sondern sie ist auch in den Rudimenten jenes Kultus im Aberglauben aller Zeiten und Volker in der gleichen Isolierung noch fortwahrend zu finden. Auch fallt das Bittgebet in seinen eindringlichsten Steigerungen nicht selten wenigstens in der äußeren Form in die Beschworung zuruck, wenn dabei auch der Bedeutungsinhalt unter der Wirkung der Bittstimmung verschoben sein mag. Immerhin pflegt das Bittgebet verhåltnismäßig am häufigsten rein erhalten zu bleiben, wie es denn auch der ganzen Gattung dieser verbalen Kulthandlungen den Namen gegeben hat. Denn Gebet und Bitte sind auf religiosem Gebiet synonyme Begriffe, insofern das Wesen des Gebets im engeren Sinne stets darm besteht, daß es eine Bitte an die Gottheit richtet. Da nun alle in Worten sich betätigenden Kulthandlungen das gleiche Motiv des Wunsches enthalten, das in dem Bittgebet seinen adaquatesten Ausdruck findet. so ist dieses, nachdem es erst aus der primitiveren Zauberbeschworung heraus entstanden war, diejenige Form geblieben, die fortan auch alle andern zu begleiten pflegt, und die zuruckbleibt, wenn diese verschwunden sind. Die Grenze zwischen Beschworung und Gebet fällt aber im wesentlichen mit der zwischen Damonen- und Gotterkultus zusammen. Der Damon wird beschworen, um durch das Zauberwort seinen Willen dem eigenen Willen zu beugen. Zum Gott wird gebetet, weil er zwar Zauber ausubt, selbst sich aber mehr und mehr der Macht desselben entzieht. Wo die Beschworung dem Gebete sich beimengt oder gar an seine Stelle tritt, da kann daher dies als ein Zeichen betrachtet werden, daß die Motive des Damonenkults noch in dem Gotterkult fortwirken.

Bittgebet hangt endlich das Dankgebet auf das engste zusammen. Schon außerlich zeigt sich dies darin, daß beide in der Haufigkeit ihres Vorkommens parallel gehen. Auch psychologisch ist ja der Dank die Erganzung der Bitte. Sobald diese erfullt wird, folgt in der natürlichen Reaktion der Gefühle der Dank. Gerade infolge dieser Beziehung kann aber auch der Dank teilweise vorausgenommen und so das Dank- mit dem Bittgebet zu einer Einheit vereinigt werden, indes ebenso beide, und unter ihnen zunachst wieder das Dankgebet, zur Lobpreisung in nächster Affinität stehen.

Vielseitiger noch sind die Beziehungen des Bußgebets, das aus dem Bittgebet entspringt, sobald emerseits das Bewußtsein der subjektiven Verpflichtung gegen die Gottheit lebendig wird, anderseits außere Bedrängnisse, sei es die eigene Not des Betenden, seien es großere, die staatliche oder religiose Gemeinschaft treffende Unglucksfalle, das Gemut bedrucken. Der wesentliche religiose Fortschritt des Bußgebets, gegenuber dem neben ihm bestehen bleibenden und fortan die allgemeinere Stellung bewahrenden Bittund Dankgebet, liegt in dem Schuldbewußtsein, aus dem es entspringt, und zu dem hier der Schicksalswechsel, an den es meist gebunden ist, nur eine auslosende Ursache bildet, die schlummernde Motive weckt, auf die es dann selbst eine steigernde Wirkung ausubt. So sehr aber auch in dem weiteren Vorkommen des Bußgebets solche außere Anlässe immer wieder hervortreten, so kann es von einer bestimmten Stufe religioser Entwicklung an, die freilich durch die Wucht außerer Ereignisse beschleunigt wird, doch auch ohne diese Anlasse, als reiner Ausdruck des Heilsbedurfnisses hervortreten. In dieser ganz und gar subjektiv gewordenen Motivierung bildet es dann einen wesentlichen Bestandteil der Erscheinungen, in denen sich der Ubergang des Heilskultes zum Heiligungskult zu erkennen gibt. Die Buße und im Zusammenhang mit andern Bußhandlungen vor allem auch das Bußgebet erscheint nun als ein wichtiges Hilfsmittel solcher Heiligung. Es reicht, indem es in erster Linie eine Entlastung des eigenen Gemuts darstellt, in die lyrische Form der Elegie hinuber.

Einen Kontrast und durch diesen Kontrast zugleich eine psychologische Erganzung zu dem Bußgebet bildet die Lobpreisung.

Sie bezeichnet die hochste Stufe des Gotterkultes. Die egoistischen Motive, die am rohesten aus der Beschworung, aber auch noch aus dem Bitt- und Dankgebet herauszuhören sind, und die selbst beim Bußgebet in seiner Beziehung zur Reinigung und Heiligung der eigenen Seele anklingen, sie sind in der Lobpreisung ganz zurückgedrängt. In der staunenden Bewunderung und Verehrung der Erhabenheit Gottes vergißt hier der Betende die eigenen Bedurfnisse und Bedrängnisse. Eben darin ist diese Form der direkte Gegensatz zum Bußgebet. Der niedergedrückten, schuldbewußten Stimmung, die sich in diesem Luft macht, steht jene als jubelnde Erhebung der Seele zum Ruhm gottlicher Machtfulle gegenuber. Der vorherrschende Inhalt des Bußgebets bleibt daher das heilsbedürftige Subjekt, der der Lobpreisung ist der vollig objektiv gewordene Inbegriff alles Heils, die Gottheit selbst. Wie darum dem Bußgebet als dichterische Form die lyrische der Elegie zur Seite steht, so ist es der lyrisch-epische Hymnus, der der Lobpreisung die adaquate dichterische Form gibt. In dem Hymnus geht aber die lyrische Stimmung zugleich ganz oder teilweise in die epische Schilderung der Taten des Gottes uber, - ein außeres Zeichen eben jener objektiven Richtung der Lobpreisung im Gegensatz zum Bußgebet. Die Naturschilderungen, die, solange der Naturmythus den Gottern noch ihre Naturbedeutung bewahrt hat, hier mit eingreifen, und die, von der visionaren Ekstase unterstutzt, am meisten in den Sonnenkulten der Alten und der Neuen Welt hervortreten, werden um so mehr durch diese epischen Elemente auch in dem Gotterhymnus zuruckgedrangt, je mehr unter dem Heruberwirken der Helden- auf die Gottersage die Götter vermenschlicht worden sind. Denn nun findet der Dichter in den Taten der Götter das wirksamste Mittel ihrer Glorifizierung, wie ja auch beim Helden nicht, wie in den Damonenschilderungen des Naturmythus, die furchtbare oder groteske Gestalt, sondern die Große seiner Taten Staunen und Bewunderung erregt (vgl. Bd. 52, S. 410ff). Freilich zeigt sich dabei gerade an den eigentlichen Hymnen in solchen Fällen, wo sie nicht, wie im Chorlied der griechischen Tragodie, bereits außerhalb des eigentlichen Kultgebrauchs stehen, daß die reme Lobpreisung kaum jemals vorkommt. Wo sie dem religrosen Kultus selbst angehort, da pflegt sie sich vielmehr stets mit dem Bittgebet zu verbinden. In dieser Verbindung entspricht sie vollkommen der Mischung der Motive, die besonders den hoheren Kulthandlungen eigen ist. Zuerst sucht der Betende die Gotter seinen Wunschen gnädig zu stimmen. Dann tragt er diese Wunsche im eigentlichen Gebet ihnen vor.

## b. Die psychologische Entwicklung der Gebetsformen.

Fur die Ausgangsform der Entwicklung der Gebetskulte, die Damonen- und Gotterbeschworung, bieten sich uns, der doppelten Erscheinungsweise dieser primitiven Gebetshandlung entsprechend, zweierlei Zeugnisse: solche, die dem vorreligiosen Kultus angehoren, und andere, die als Überlebnisse der Zauberkulte oder als Ruckfälle in dem spateren religiosen Kult vorkommen. Wie der Jubel- und der Schmerzensruf die Ausdruckslaute sind, die den Außerungen der Gemutsbewegung im Liede vorangehen und sich ihnen bei gesteigertem Affekt immer noch gelegentlich beimischen, so ist die Beschworung die Vorstufe des Bittgebetes, das sich im Drang der die Seele erfullenden Wunsche momentan wieder mit der Beschworung vermischen kann. Immerhin ist dieses Gleichnis in einem Punkt unvollständig. Es bringt den psychologischen Gegensatz der Beschwörung zum eigentlichen Gebet, auf dem der vorreligiose Charakter des einen und der religiose des andern beruht, nicht zur Geltung. Die Beschworung will selbst als Zauber wirken, das Gebet erfleht die zauberwirkende Hilfe der Gotter. Oder, auf einer hoheren Stufe, es fleht der Betende zur Gottheit um das Heil seiner Seele im Diesseits und Jenseits. Hier hat sich also der Zauber in einen Wunsch verwandelt, der unter dem Einflusse des Glaubens an eine gottliche Weltlenkung zur Bitte an die Gottheit wird. Eben darum fallt die Grenze zwischen Beschworung und Bittgebet mit der zwischen Damonenglaube und Gotterglaube zusammen; und dies gilt ebenso da, wo sich die Beschworung noch als die alleinherrschende Form findet, wie dort, wo sie neben einem ausgebildeten Gotterkult erhalten geblieben ist. Ausgepragte Beispiele letzterer Art bieten die babylonischen Beschworungstexte<sup>1</sup>). Sie sind durchweg an Damonen, nicht an Gotter gerichtet, während umgekehrt die Götteranrufungen den Charakter von Bittgebeten besitzen. Nicht anders verhält es sich in der indischen und iranischen Religion. Nur sind hier, wie bei den meisten Kulturvolkern, diese primitiven Außerungen des Volksglaubens zumeist nicht aufbewahrt, oder sie treten nur an einzelnen, ausdrücklich gegen die bosen Dämonen gerichteten Stellen sonstiger Gebete hervor<sup>2</sup>).

In allen diesen Fallen sind es zwei Eigenschaften, die die Beschwörung in formaler Beziehung auszeichnen: die imperative Form und die Steigerung durch Wiederholung. »Herbei ihr regnenden Wolken, herbei!« ruft in eintoniger Wiederholung der Regenpriester der Indianer. »Hinweg von der Wohnung, von dem Dorfe, von der Burg!« lauten die in das Gebetsritual des Avesta eingestreuten Formeln gegen die Damonen, und die Anweisung ist ihnen beigefugt, die Worte je dreimal zu sprechen (Vend. X, 17ff. u. a.). Außer solchen ihren Zweck direkt andeutenden Imperativen treten aber, wo der Dämonenglaube neben dem religiosen Kult fortbesteht oder sich mit ihm mischt, mannigfache Übertragungen aus diesem hinzu. Dahin gehort in erster Linie die Verwendung von Gotternamen, dann allgemeiner die von Gebetsformeln und Gebetsworten. Diese Anleihe, die die Beschworung bei dem Gebet macht - denn auch den Gotternamen darf man in diesem Fall als ein Gebetswort betrachten - hat wohl ihren Ursprung darin, daß die Gottheit zur Hılfe gegen unheilbringende Damonen angerufen wird. Daher im Avesta, offenbar begunstigt durch den auch das Gebetsritual beherrschenden Dualismus, der Gottername oft unmittelbar den Drohrufen gegen die Damonen vorangestellt wird. In der späteren Entwicklung tritt jedoch diese ursprungliche Bedeutung mehr und mehr zurück: dann ist der Gottername aus einem Hilfe-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Über Zauberbeschworungen amerikanischer Kultgesellschaften vgl. Bd. 3<sup>2</sup>, S. 338. Über babylonische Zaubertexte Jastrow, Die Religion Babyloniens und Assyriens, I, S. 273ff. Eine kurze Übersicht mit Beispielen gibt O. Weber, Literatur der Babylonier, S. 147ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> So z. B. Avesta, Vend. X, 11ff., XXI, 1ff. (Spiegel). Über Vedische Beschworungsformeln vgl. A. Hillebrandt, Eitualliteratur, Vedische Opfer und Zauber, 1897, S. 169ff.

ruf zu einem magischen Zauberwort geworden. So besitzen noch im heutigen Volksaberglauben die Namen der »drei heiligen Leute«, Jesus, Maria und Josef, sowie der Heiligen überhaupt, eine Unheil abwehrende Bedeutung. Ähnlich dem Gottes- oder Heiligennamen konnen aber auch einzelne Gebetsworte und endlich aus der Verstummelung solcher hervorgegangene oder sonst zufällig aufgegriffene, an sich sinnlose Laute eine magische Bedeutung gewinnen. Hier wirkt dann zugleich jene Affinität des Geheimnisvollen zum Magischen, die wir als eine allgemeine Erscheinung des Zauberglaubens bereits kennen lernten<sup>1</sup>).

Insofern die Beschworung die ursprunglichste Gebetsform ist, aus der sich mit dem Übergang des Damonen- in den Gotterkultus das Bittgebet und die an dieses sich anschließenden Bußgebete und Lobpreisungen entwickelt haben, läßt sich hiernach auch der Übergang des Gebetsworts in das Zauberwort als eine Ruckverwandlung betrachten, bei der das Gebet den Stoff hergibt, um die primitive Form, aus der es entstanden, wieder aus sich zu er-In dieser Ruckbildung wiederholt sich bei dem Gebet eine Erscheinung, die dem religiosen Kultus uberhaupt eigen ist. Uberall besteht hier der sogenannte »Aberglaube« seinem Inhalte nach in einem Ruckfall in primitiven Zauber- und Dämonenglauben. Die Formen, deren sich solche Ruckbildungen bedienen, sind aber zum Teil, und namentlich in den die Handlungen begleitenden Beschworungsformeln, dem religiosen Kultus selbst entlehnt. Noch nach einer andern Richtung kann jedoch der letztere dem ursprünglichen Zauberwort eine veränderte Bedeutung geben. Dieser Wandel beginnt teilweise schon in der Region des Dämonenglaubens selbst. Der Beschworung stellt sich die Gegenbeschworung gegenuber. Sie beginnt im Gebiet des reinen Dämonenglaubens im Widerstreit von Zauber und Gegenzauber. Zu weiterer Entfaltung gelangt sie, wo der Kampf zwischen Gottern und Damonen die Anrufung gottlicher Hilfe zur Abwendung verderblicher

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 4<sup>2</sup>, S. 281 ff. Über die in hellenistischer Zeit verbreitete Verwandlung von Kulthymnen und besonders von einzelnen Stellen aus ihnen in Zauberformeln vgl. A. Dieterich, Eine Mithrasliturgie, S. 27f. Über die Vorliebe für fremdsprachige, also unverstandliche Worte in solchen Formeln ebenda, S. 36. Reitzenstein, Poimandres, S. 14 Anm. 1.

Dämonen herausfordert. Dann gilt dem Damon die Beschworung, dem Gott die Gegenbeschworung. Auch dafur bietet wieder der Avesta sprechende Belege. Hier ist aber auch alsbald ein weiterer Ubergang nahegelegt: die Anrufung beschränkt sich nicht auf die Abwehr des Übels, sondern sie wird zum gluckverheißenden Wort, zum Segensspruch (Avesta, Yaçna III, 1ff.). Der Segensspruch kann sich dann, analog der Beschworung, weiterhin zum Segenswort verkürzen, und das Segenswort schließlich zur bloßen Bekräftigung verblassen, wie in dem stabil gewordenen Schlußwort »Amen« unserer Gebete.

Auf diese Weise sind Segensspruch und Segenswort zu Bestandteilen der wichtigsten und allgemeinsten Form der Gebete, des Bittund Dankgebets, geworden. Dieses Gebet selbst bildet aber das spezifische Merkmal des religiosen gegenüber dem vorreligiosen Kultus, und es begleitet jenen von seinen Anfängen an bis auf die Hohe seiner Entwicklung. Mit der Annäherung an diese kann es dann zugleich je nach der Richtung der religiösen Stimmung teils dem Bußgebet, teils der Lobpreisung den Platz raumen. Dabei handelt es sich aber nicht mehr um eine irgendwie scharf zu ziehende Grenze, wie bei dem Ubergang von der Beschworung zur Bitte, sondern jene Formen fließen von Anfang an meinander, indem bald Bitte oder Dank oder beide vereint den Inhalt des Gebetes bilden, bald mit Buße oder Lobpreisung sich verbinden. Solche Verbindungen entspringen unmittelbar aus den subjektiven Motiven, die aus den der Bitte zugrunde liegenden objektiven Bedurfnissen hervorgehen, und die teils in der schuldbewußten und trostbedurftigen Stimmung des Betenden, teils in seiner Ehrfurcht vor der Gottheit ihre Quelle haben. Demnach erstrecken sich diese subjektiven Motive in beiden Fällen wieder nach verschiedenen Richtungen. Bei dem Bußgebet ist die Bitte um Hılfe gegen die seelische Not des Betenden gerichtet. Auf den fruheren Stufen des Gebetskultus pflegt diese Seelennot eine direkte Folge außerer schwerer Schicksale, sei es des Einzelnen, sei es der Stammes- oder Volksgemeinschaft, zu sein. So dringt aus den Bußpsalmen der Babylonier wie der Israeliten uberall die Klage uber schweres äußeres Ungluck zu unserem Ohr. In viel späterer Zeit erst erzeugt das sich mehr und

mehr vertiefende religiose Gefühl rein aus sich selbst eine Bußstummung. Sie hat vor allem in der indischen und christlichen Askese ihren Ausdruck gefunden. Hier ist das Bußgebet die in Worte umgesetzte Askese selbst, die, solange die Bußstimmung ihre ursprungliche Kraft bewahrt, eine naturliche Erganzung in der äußeren asketischen Kultubung findet, dann aber auch, wo diese schwindet, als ihre Stellvertreterin zuruckbleibt.

Unter andern Bedingungen steht die Lobpreisung. Zunachst erscheint sie als eine naturliche und darum selten fehlende Begleiterin des Dankgebets. Von da aus übertragt sie sich auf das Bittgebet. Sie geht hier meist der Bitte voraus: die Gottheit soll durch das gespendete Lob der Erhorung der Bitte geneigt gestimmt werden. Hier liegt dann weiterhin auch noch die dreifache Verbindung von Bitt-, Lob- und Dankgebet nahe: der Betende sucht die Gottheit zu gewinnen, indem er sie preist und zugleich auf die Hilfe hinweist, die sie ihm vordem zuteil werden ließ. Fur alle diese Kombinationen bieten die biblischen Psalmen zahlreiche Belege<sup>1</sup>). Der vorwaltende Eindruck ist uberall der einer Captatio benevolentiae gegenuber der Gottheit. Bezeichnend fur dieses, besonders die Anfange religioser Hymnendichtung beherrschende Motiv ist die in babylonischen wie iranischen und indischen Ritualtexten haufig vorkommende Verbindung mit Damonenbeschworungen. Unverkennbar tritt nun aber unter der Wirkung der in andern Gebetsformen herrschenden religiosen Stimmungen ein allmählicher Bedeutungswandel ein. Hier spielt dann besonders die in den Unsterblichkeitskulten zur Vorherrschaft gelangte Richtung des Bittgebets auf das Jenseits eine wichtige Rolle. Wie aus dem Bittund dem Bußgebet, so schwinden jedoch schließlich auch aus der Lobpreisung die egoistischen Triebfedern. Der Preis der Gottheit wird zum Selbstzweck, zum Ausdruck unbedingter bewundernder Hingabe<sup>2</sup>). Diese Konzentration der Stimmung, durch die sich die

<sup>1)</sup> Es seien beispielsweise angeführt: 1. Bittgebete Ps 13, 17, 42, 64, 70, 2. Dankgebete Ps 3, 9, 3. Bußgebete Ps 6, 8, 9, 11; 4. Lobpreisungen Ps. 11, 18, 19, 23, 75, 96; 5. Lobpreisungen mit Bitte Ps. 13, 56, 102; 6. Lobpreisungen mit Dankgebet Ps. 98, 103; 7. Lobpreisungen mit Dank und Bitte Ps. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Daß es nicht moglich ist, diese psychologische Entwicklung zugleich als eine chronologische an den großen Gebetssammlungen der Kulturvolker

Lobpreisung vor den andern Gebetsformen auszeichnet, findet noch in einer andern wichtigen Eigenschaft ihren Ausdruck, durch die sie vor allem in einen Gegensatz zum Bußgebet tritt. Die Lobpreisung wendet sich in der Regel nur an einen Gott. Wohl kann in einer Reihe verschiedener Gebete in dem einen diese, in dem andern jene Gottheit gepriesen werden. In dem einzelnen Gebet duldet der Gott, dem gehuldigt wird, keine andern Gotter neben sich. Man hat diese Erscheinung, die uns am augenfälligsten in der babylonischen Gebetsdichtung begegnet, aber auch anderwarts nicht fehlt, auf eine monotheistische Stromung innerhalb der polytheistischen Religionen oder sogar auf einen vorangegangenen Monotheismus gedeutet1). Doch jene Konzentration der religiosen Huldigung mag immerhin die Ausbildung eines herrschenden Gottes unterstutzen. An sich ist sie keine Wirkung der Religion als solcher, sondern eine psychologisch notwendige Wirkung der Lobpreisung, die dann auch auf das Bitt- und Dankgebet übergehen kann, namentlich wo sich diese mit der Lobpreisung verbinden. Daß sich aber die letztere auf eine einzige Gotterpersonlichkeit beschränkt, dies hat sein zwingendes Motiv darin, daß jedes einem andern Gott gespendete Lob die Verherrlichung des einen, dem sich das Gebet zuwendet, beeinträchtigen wurde. Der uberzeugende Beweis hierfur liegt denn auch in dem Bußgebet, das genau die entgegengesetzte Eigenschaft hat. In ihm zahlt der Betende die ganze Reihe der

nachzuweisen, muß freilich zugestanden werden. Abgesehen von den Schwierigkeiten der Chronologie alterer Literaturdenkmaler, ist das um so weniger moglich, als, wie uns noch die heutige Gebetsliturgie unserer Kirchen lehren kann, die verschiedenen Stufen des Bitt- und Bußgebets und der Lobpreisung nebencinander vorkommen. Man vergleiche z. B. aus der babylonischen Hymnenliteratur das Gebet Assurbanipals an den Mondgott und das beruhmte Gebet an Marduk, jenes überschwanglich, aber gleichwohl noch im Damonenbeschworungen ausmundend, dieses mit seiner Schilderung der Herrlichkeit Gottes und der nur auf das allgemeine Heil des Leibes und der Seele gerichteten Bitte (H. Zimmern, Der Alte Orient, VII, 3, S. 11f. und S. 15f.). Oder man nehme unter den Psalmen den Ps. 6, wo die Lobpreisung Jahwes geradezu als ein Lohn erscheint, der ihm für seine Hilfe zuteil werden soll, und die hochgestimmte Lobpreisung des Gottes in Ps. 8, wohl dem Schonsten, was die religiose Literatur aller Zeiten in dieser Gattung hervorgebracht hat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) A. Jeremias, Monotheistische Stromungen innerhalb der babylonischen Religion, 1904, S. 23ff.

Gotter auf, gegen die er moglicherweise gefehlt hat; ja zuweilen versäumt er nicht, nachdem er alle Namen genannt, sich auch noch an die unbekannten Gotter, die er beleidigt haben konnte, zu wenden. Wie die Lobpreisung die Beschränkung auf den Gegenstand des Lobes, so heischt eben die Furcht vor dem Zorn der Gottheit die ängstliche Umschau nach allen möglichen Gottern, die dem Betenden das Unheil, das ihn getroffen, zugefugt haben konnten.

Zu dem Imperativ der Beschwörung, der im Buß- wie im Bittgebet immer noch anklingt, bildet schließlich eine letzte sprachliche Kulthandlung, die im weiteren Sinne ebenfalls den Gebetsformen zugezählt werden darf, einen Gegensatz und zugleich eine Erganzung: die Frage an die Gottheit. Die Antwort, die auf solche Frage durch den Mund eines von der Gottheit hierzu Ausersehenen, meist in Ekstase und Vision des Verkehrs mit ihr gewurdigten erzielt wird, ist der Orakelspruch. Als Antwort auf eine der Gottheit vorgetragene Bitte ergänzt er das Bittgebet. Als Kundgebung der Gottheit an den Menschen reicht er aber in das umfassendere Gebiet des Orakelwesens hinem, das in seinen hierher gehorigen außeren Kulthandlungen mit den Opferhandlungen in nachster genetischer Beziehung steht.

## c. Die Ausgangspunkte der religiosen Opferhandlungen.

Die Hauptformen des Opferkultus sind wegen ihres nahen Zusammenhangs mit dem Seelen- und Gotterkult bereits eingehend geschildert worden (Bd. 4², S. 421ff. und oben S. 93ff.). Es bedarf darum hier nur eines kurzen Ruckblicks auf die dort gewonnenen Ergebnisse, um auf Grund der oben erörterten allgemeinen Merkmale des religiosen Kultus die Grenze zu bestimmen, wo das Opfer eine religiose Bedeutung gewinnt, und um auf die Einflusse hinzuweisen, die der Opferkult auf die religiose Entwicklung ausubt.

Nun liegt der Ursprung der Opfermotive, ganz wie der des Gebets, bereits im vorreligiosen Kultus. Wurzelt doch die primitive Opferhandlung sichtlich in den Zauberbrauchen, bei denen bestimmte Gegenstände, wie Tabak und andere Zauberkräuter, berauschende Safte, zuweilen auch Totemtiere oder Teile von ihnen

zur Beschworung der Damonen verwendet werden 1). Die Zauberobjekte und Zauberhandlungen erscheinen hier als unmittelbare Unterstützungsmittel der sie begleitenden Beschworungsworte. Beide stimmen daher auch in ihrer Bedeutung wesentlich überein: sie wollen einen magischen Zwang auf die damonischen Machte ausuben; der Gedanke der Bitte und der Wunsch, iene gunstig zu stimmen, liegt ihnen noch fern. Sie stehen hier in enger Verbindung mit den Formen der Lustration und den diesen zugrunde liegenden Tabuvorstellungen, die in ihren Anfangen gleichfalls in den Zauber- und Damonenglauben zuruckreichen. Von dem Leichnam, der Wochnerin, dem Kranken, endlich von ungewohnlichen, durch ihre besonderen Eigenschaften die Scheu des Naturmenschen erregenden Gegenstanden gehen damonische Einflusse aus. die im Sinne des direkten, von Seele auf Seele gerichteten Zaubers das eigene Leben bedrohen, und die daher in naturlicher Reaktion gegen diese Gefahr Abwehrhandlungen auslosen<sup>2</sup>). Solcher Abwehrhandlungen gibt es zwei: die Damonenbeschworung mit der sie begleitenden Darbringung zauberwirkender Objekte und die Reinigung durch Wasser oder Feuer. Beide bilden in ähnlichem Sinne Ausgangspunkte der außeren Kulthandlung, wie die Damonenbeschwörungen solche der Gebetsformen. Die Lustration steht als eine Schutzhandlung, die sich abwehrend gegen den außeren Gegenstand kehrt, der als Sitz damonischer Krafte gilt, und den durch diese Bedrohten von deren schadigenden Wirkungen befreien will, in der Mitte zwischen den objektiv und den subjektiv gerichteten außeren Kulthandlungen. In der Tat ist sie beides zugleich: der objektive und der subjektive Zweck, der sich bei der entwickelteren Kulthandlung in die objektive Opferhandlung und in die subjektive Heiligungszeremonie spaltet, ist bei der primitiven Lustration noch zur Einheit verbunden. Sie ist keine Opferhandlung; dazu fehlt ihr das diese begleitende Motiv einer verandernden Einwirkung auf das Kultobjekt, das sie fernzuhalten, nicht zu eigenem Vorteil gunstig zu stimmen sucht. Sie ist aber auch keine Heiligungszeremonie. Denn es ist zunachst nur die Be-

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 528 ff.

<sup>2)</sup> Ebenda S. 390ff., 421ft

freiung von damonischem Zauber, die sie bezweckt; es fehlt noch die erganzende positive Seite: die Werterhohung der eigenen Personlichkeit. Daran ändert es nichts, daß die Reinigungshandlungen bei dem Ubergang in die Heiligung außerlich im wesentlichen unverandert bleiben. Fur die ursprungliche Stellung der Lustration ist es aber bezeichnend, daß sie in einzelnen ihrer Erscheinungsformen fortan eine doppelte Bedeutung bewahrt. Dies zeigt namentlich die fruhe schon stellvertretend fur die Feuerlustration eingetretene Raucherung. In ihrer primitiven Verwendung, von der uns noch Spuren in den dualistischen Riten des Avesta und der Veden begegnen, soll auch sie die feindlichen Damonen von der Person des Opfernden fernhalten. Mehr und mehr wird sie dann aber zu einer den Gottern wohlgefalligen Handlung. Nun werden daher wohlriechende Krauter und Harze dem brennenden Holz beigemischt, damit der aufsteigende Rauch nicht nur den Gottern gefalle, sondern den in den Wohlgeruch gehullten Opfernden selbst heilige. Gehort daher auch das Rauchopfer in dieser Form erst einer spaten Stufe des Opferkultus an, auf der bereits das Motiv der Gabe an die Gottheit zur Herrschaft gelangt 1st, so wirft doch die Affinitat, die hier noch Opfer und Lustration bekunden, ein bezeichnendes Licht auf jene Vorstufen, wo in der primitiven Lustration die Motive beider überhaupt nicht geschieden sind.

Das eigentliche Opfer beginnt nun da, wo sich aus dieser ursprünglichen Indifferenz die objektiven Motive zu verselbständigen beginnen und in besonderen, ausschließlich auf das damonische Objekt gerichteten Handlungen nach außen treten. Das will selbstverstandlich nicht bedeuten, daß nicht auch hier das subjektive Begehren entscheidend wäre. Aber es ist in den aus ihm entspringenden Handlungen eine Differenzierung eingetreten, vermoge deren für gewisse unter ihnen das Kultobjekt, für andere das handelnde Subjekt zum Zielpunkt der Handlungen wird. Dabei erfolgt jedoch diese Differenzierung zunächst einseitig, indem die objektiv gerichteten Handlungen der deutlichen Sonderung der subjektiven vorausgehen. So treffen wir denn ausgeprägte Opferhandlungen schon auf einer Stufe religioser Entwicklung an, auf der die Lustration

noch ganz ihre abwehrende, der Damonenfurcht entsprungene Tendenz bewahrt hat. Dies entspricht durchaus der Tatsache, daß die Opferidee uberhaupt ungleich fruher entsteht als die der religiosen Heiligung, ja daß diese letztere erst unter der starken Mitwirkung eines bereits entwickelten Opferkultus zur Entwicklung gelangt. Diese Rücklenkung vom Objekt zum Subjekt ist sichtlich ein ähnlicher Ausdruck der allmahlichen Verinnerlichung der religiosen Motive, wie wir eine solche bei den dem Opferkult parallel gehenden Gebetsformen beobachten. Innerhalb des Opferkultus selbst bilden aber die Entwicklung der Tabu- und die der Gottervorstellungen die beiden wieder eng verbundenen Hauptmotive. Die Tabugebote gehen den Gottern voran. Sie reichen in den fruhesten Seelen- und Totemkult zuruck. Der Leichnam, die Kleider, die Hutte des Verstorbenen, sodann die Totemtiere, uberhaupt aber alles, was der Sitz damonischer Mächte sein kann, gelten als tabu. Hier regt sich uberall schon, wo das auf dem Gegenstand ruhende Tabu verletzt wird, der Trieb, eine solche Handlung durch eine andere ungeschehen zu machen. Wie die Beschwörung da, wo sie als Ursache drohenden Unheils angesehen wird, die Gegenbeschworung, so fordert die Gefahr, die aus der Beruhrung des damonenhaften Objektes entspringt, einen Gegenzauber heraus, der, gemaß der Assoziation gleichartiger Wirkungen und Gegenwirkungen, ebenfalls in einer Handlung besteht. der Stufe des Damonenglaubens ist diese Unheil abwehrende Handlung die Lustration: sie macht die gefahrliche Beruhrung mit dem damonischen Objekt ungeschehen, indem sie im buchstäblichen Sinne dessen Spuren entfernt. Stehen so die primitiveren Tabubrauche noch außerhalb des Opfergedankens, so andert sich jedoch die Lage in dem Augenblick, wo das Objekt, das tabu fur den Menschen ist, jenseits der Sphare der in unmittelbarem Kontakt mit ihm stehenden Umgebung gedacht wird, oder wo es zwar durch einen dieser Umgebung angehorenden Gegenstand vertreten, selbst aber der Beruhrung unzugänglich 1st. Dieser Schritt wird unvermeidlich vollzogen, sobald die Tabuvorstellungen auf die Götter übertragen werden. Können jene auf den Gott selbst direkt nicht ubergreifen, so erstrecken sie sich um so mehr auf alles was

mit dem Gott in Beziehung steht, den heiligen Platz, den Tempel, das Kultmal, das heilige Tier, das Götterbild, schließlich auf den Priester oder Herrscher (S. 328ff.). Wie diese irdischen Personen und Dinge die Angriffspunkte sind, von denen die fruher geschilderten Veraußerlichungen und Wucherungen der Tabugebote ausgehen, so bilden sie anderseits die Ausgangspunkte von Handlungen, die ganz im Sinne der Lustration eine vorangegangene Verfehlung wieder aufheben. Indem aber hier an die Stelle des in unmittelbarer Nähe wirksamen Dämons der in der Ferne weilende Gott tritt, nımmt jener Gegenzauber der Reinigung Handlungen zu Hilfe, die die namliche zauberhafte Wirkung auf den der Beruhrung unzugänglichen Gott ausuben sollen. Unter den fruhesten Formen dieser Zorn und Strafe der Gotter herausfordernden Verfehlungen stehen zuerst solche im Vordergrund, bei denen die unmittelbare Beruhrung eines mit dem Tabu gottlicher Heiligkeit versehenen Gegenstandes und die Furcht vor dem in der Ferne weilenden Gott zusammenwirken. Das Gotterbild, heilige Tiere, Bezirke und Gegenstände, Priester und Herrscher gelten nun in doppeltem Sinne als tabu: nicht bloß weil sie es, ahnlich den damonischen Objekten des primitiven Zauberkultus, selbst sind, sondern weil ihre Beruhrung auch auf den fernen Gott wirkt, der in den ihm geheiligten Gegenständen anwesend gedacht wird. Von der ersten dieser Verfehlungen kann die Lustration befreien. Die zweite bedarf anderer, in die Ferne reichender Handlungen, die, wenn sie auch vermoge der natürlichen Schranken menschlichen Tuns nicht ins Unendliche reichen, immerhin indirekt eine solche Wirkung ausuben, indem sie außere Objekte zu Hilfe nehmen, die zu den himmlischen oder unterirdischen Machten in unmittelbare Beziehung gebracht werden.

Zauberhandlungen dieser Art, die durch außere Mittel eine Wirkung auf die Gotter erstreben, sind nun die Opferhandlungen; und das zauberkraftige Objekt, das in der Hand des Menschen diese Wirkung vermittelt, wird im gegenständlichen Sinne das Opfer genannt. Es ist je nach der Natur dieses Objektes Menschenopfer, Tieropfer, Blutopfer, Fettopfer, Fruchtopfer, Speiseopfer usw. Alle diese Opferobjekte vereinen mit der

Eigenschaft eines Wertgehalts fur den opfernden Menschen die eines spezifischen zauberhaften Einflusses auf die Gottheit. Dem entsprechend uberschreitet auch der Zweck des beginnenden Opferkultus noch wenig die Sphare des Damonenkults. Er ist nur mit der erhabeneren Natur der Gottervorstellungen umfassender geworden, indem zu dem Streben, sich vor den Göttern von der Verletzung der Tabugebote zu reinigen, vermoge der naturlichen Verbindung der Affekte der Furcht und des Hoffens das andere hinzutritt, sie zu bevorstehenden Unternehmungen zu gewinnen, und endlich das noch allgemeinere, sie für Gegenwart und Zukunft immerdar gunstig zu stimmen. Fuhren die ersteren beiden Anlasse zunachst zu wechselnden Opferhandlungen, so fuhrt die zweite Bedingung zu einem regelmäßigen Opferkult, wie er, zusammenhangend mit der Sonderung der Kulturgebiete und ihrer Götter und mit der Ordnung der kultischen Jahresfeste, einen wichtigen Bestandteil der entwickelteren Gotterkulte bildet. Demnach fuhren die Tabuvorstellungen zur Opferhandlung als der ihnen adäquaten Außerung, sobald das Tabu auf die Gotter bezogen wird. Denn nun bedarf es besonderer Handlungen, die, indem sie der Abwendung eines durch die Verletzung eines solchen Tabu höchster Stufe drohenden Unheils dienen, zugleich den Schutz der Gotter gewinnen. In der Furcht vor den Gottern findet das Tabu, das auf ihnen ruht, nicht minder wie in der Hoffnung auf die schutzende Wirkung der dem Tabu als dessen positive Erganzung zugehorigen Heiligung der Gotter seinen subjektiven Ausdruck. So vereinen sich die Affekte der Furcht und der Hoffnung in jeder Opferhandlung.

Ist das Opfer nach seiner Entstehung em Produkt der Verschmelzung von Tabu- und Gottervorstellungen, so ist aber darin auch ausgesprochen, daß es in Zaubervorstellungen wurzelt. An dem Tabu haftet das Motiv einer von dem Objekt, in diesem Fall also einer von der Gottheit ausgehenden magischen Wirkung. Anderseits will der Opfernde selbst durch seine Handlung eine magische Wirkung auf die Gottheit ausuben. So begreift es sich, daß in den frühesten uns zugänglichen Opferkulten die Gotter selbst als Opfernde gelten. Menschen und Gotter opfern gemeinsam: die Menschen, um die Gotter zu eigenen Opferhandlungen anzuregen,

die Gotter, um durch ihre Opfer den Zauber auszuuben, durch den die Wunsche der Opfernden erfullt werden. So bietet sich hier auf der Stufe des Götterkultus ein analoges Verhältnis wie bei den Dämonenkulten, wo z.B. bei den primitiven Ackerkulten die Dämonen durch orgiastische Tänze zu ihrer Tätigkeit angeregt werden sollen. Kommt dann bei jenen gemeinsamen Opferkulten der Gotter und Menschen noch der an den Jahreswechsel gebundene Mythus vom Tod und der Wiedergeburt eines Gottes hinzu, so ist damit zugleich die Vorstellung von einer Selbstopferung des Gottes und ihre kultische Übertragung auf den als Vertreter des Gottes geopferten Menschen nahe gelegt (vgl. oben S. 93ff).

Gegenüber diesem frühen Zauberopfer bezeichnet nun die Auffassung des Opfers als eines Geschenkes an die Gottheit eine der wichtigsten weiteren Phasen dieser Entwicklung. In Wahrheit ist sie aber ebensowenig das ursprüngliche wie das endgultige Opfermotiv. Vielmehr gibt sich das erstere sowohl in der Beschaffenheit der Opferobjekte wie in den begleitenden Handlungen deutlich als ein rein magisches zu erkennen. Nicht der außere Wert der Objekte ist fur die Verwendung zum Opfer entscheidend, sondern ihre magische Natur. Sie haftet nach der bereits im Mythenmarchen sich ausprägenden Stufenfolge in erster Linie am Tier und nur unter besonderen Bedingungen am Menschen, namentlich wenn dieser der Vertreter eines Gottes ist. Auch pflegen unter den Tieren nur bestimmte zum Opfer gewählt zu werden, und es ist zu vermuten, daß zunächst die Totemtiere diesen Vorzug genossen, wenn auch manche Verschiebungen fruhe schon eingetreten sein mogen. ebenso wie dies bei der hiermit nahe zusammenhängenden Scheidung der reinen und der unreinen Tiere geschah. Unter den Teilen des Tieres sind dann weiterhin keineswegs alle gleich geeignet zum Opfer, sondern durchgehends stehen das Blut und das Fett allen andern voran. Beide sind, wie wir wissen, Seelenträger: das Blut als solches, das Fett der Eingeweide durch die von ihm umhullte Niere, außerdem wohl auch dadurch, daß es beim Brandopfer die Flamme nahrt, deren Rauch zu den Gottern aufsteigt. Von den Seelenträgern aber wissen wir, daß sie schon auf Erden von Mensch zu Mensch als Amulette und andere Zaubermittel magische Wirkungen ausüben (Bd. 42, S. 293ff.). Ist damit bereits die ursprungliche Natur des Opfers als eines auf die Gotter ausgeubten Zaubers nahegelegt, so bestätigen das außerdem die begleitenden Beschwörungsformeln sowie die strengen rituellen Vorschriften, die das Opfer umgeben, und die fur eine magische Handlung, die als solche stets an strenge Einhaltung der Formen gebunden ist, nicht aber fur ein frei dargebotenes Geschenk einen Sınn haben. Nachdem sich erst die rituelle Form fixiert hat, wirkt sie dann freilich durch sich selbst, als geheiligte Überlieferung, die nun auch weitere Inhalte aufnehmen kann. Fur die Art, wie man sich ursprünglich die Seelentrager beim Opfer wirksam denkt, sind jedoch offenbar ihre sonstigen magischen Verwendungen von wegweisender Bedeutung. Von dem Blut, dem Herzen eines getoteten Menschen zu genießen, gilt innerhalb der animistischen Vorstellungssphäre als ein Mittel, sich dessen Kraft anzueignen. Ebenso kann das Essen von dem Fleisch der Totemtiere eine rituelle Bedeutung gewinnen, die wahrscheinlich auf das gleiche Motiv der Aneignung der in dem Tier verkorperten seelischen und magischen Krafte zuruckgeht (Bd. 42, S. 93, 335f.). Daß endlich das gleiche Motiv vor allem da wirkt, wo der Gott selbst in einem ihn vertretenden Menschen geopfert wird, liegt nahe genug, ebenso, daß sich damit das Essen dieses Opfers in der Absicht, der Eigenschaften des Gottes selbst teilhaft zu werden, verbinden kann.

## d. Das Opfermahl. Die Heiligung des Opfernden.

Mit dem objektiven Zauberzweck kann sich demnach, wie diese Motive der Aneignung verraten, von Anfang an ein subjektiver verbinden, der in der Wirkung auf den Opfernden selbst besteht. Wird durch diese jener erste Zweck in den Hintergrund gedrängt, so kann aber das Opfer schließlich seiner objektiven Bedeutung ganz entfremdet werden. Einen Übergang zu diesen subjektiv gerichteten magischen Motiven vermittelt bereits das Streben, dem Opfer die Eigenschaften mitzuteilen, durch die es auf den Willen der Gotter einwirken kann. Solchem Zweck dient zunachst die Wahl gewisser zum Opfer besonders bevorzugter Tiere und Körperteile. Dazu kommen zeremonielle Vorbereitungen, die dem Opfer

eine spezifische Heiligkeit verleihen sollen. Schon die Bestimmung geopfert zu werden kann ein solches Heiligungsmittel sein. Der heilige Zweck, zu dem es ausersehen ist, wirkt nach einer auf mythologischem Gebiet uberall wiederkehrenden Assoziation auf das Opfer zuruck. Diese Wirkung zieht dann eine weitere wichtige Folge nach sich. Der Opfernde will selbst an der Heiligkeit seines Opfers teilnehmen. Ist daher auch das letztere in erster Linie dem Gott bestimmt, so genießt doch auch der Opfernde von dessen Fleisch, oder er laßt zwar die bevorzugten Teile dem Gott, sucht aber durch die übrigen eine der gottlichen nahekommende Heiligkeit zu gewinnen. So wird das Opfer zum Opfermahl. Dieses pflegt fruhe schon ein so wesentlicher Bestandteil der Opferhandlung zu sein, daß man in der durch das Mahl hergestellten Gemeinschaft mit der Gottheit den ursprunglichen Sinn des Opfers gesehen hat1). Nach der gesamten Natur der Anschauungen, zu denen es gehort, bezweckt aber das ursprungliche Opfermahl nicht sowohl eine Teilnahme an dem Genuß des der Gottheit dargebrachten Opfers — dazu kann es erst kommen, wenn das Opfer selbst die Bedeutung eines Geschenkes angenommen hat — als vielmehr eine Teilnahme an dem Zauber, den es auf die Gottheit ausuben soll, und der vermoge der gottlichen Eigenschaften des Opfertiers überdies zu einer magischen Wirkung der Gottheit auf den Opfernden wird. Die sprechendsten Zeugnisse hierfur bieten die Zeremonien, die das rituelle Menschenopfer, wo es sich selbst oder in seinen Nachwirkungen erhalten hat, umgeben. Dabei ist zu bemerken, daß, in so fruhe Zeiten auch jener rohe Kannibalismus zuruckreicht, dessen Motiv in der Aneignung der korperlichen wie seelischen Krafte des Getoteten besteht, dennoch das Menschenopfer wahrscheinlich eine viel spatere Erscheinung ist, die im Wendepunkt zweier Zeitalter des Opferkultus liegt. Fur den Primitiven ist das Tier gerade in jenen Zaubereigenschaften, die fur den Ursprung des Opfers in Betracht kommen, dem Menschen ubergeordnet. Darauf, daß das Tieropfer das ursprungliche gewesen ist, weisen daher auch besonders die totemistischen Brauche der Australier sowie die Traditionen mancher Indianerstämme uber

<sup>1)</sup> W. R. Smith, Die Religion der Semiten, S. 206ff.

das Essen der Totemtiere hin. Doch nachdem der Glaube an die Uberlegenheit der Tiere geschwunden, greift nun die Heiligung der Gotter unter der Herrschaft der anthropomorphen Gottervorstellungen zunachst auf den im Kultus den Gott vertreterden Menschen uber. Dadurch wird der Mensch zum hochsten Opferobjekt, freilich noch immer nicht, weil er an sich das wertvollste wäre — die Verbrecher, die in Mexiko zumeist zu Opfern ausersehen wurden, galten kaum als solche, da sie ohnedies hingerichtet wurden, - sondern weil sich dem Menschen vor andern lebenden Wesen jene Heiligkeit mitteilen laßt, die ihn den Gottern gleichstellt. Dieses Menschenopfer wird dann aber in einer spateren Zeit in einer doppelten Form abgelost. Einerseits tritt ein Speiseopfer an seine Stelle. vielleicht das ursprunglichste, das im Gotterkultus vorkommt: ein den Gott derstellendes Geback wird von den Opfernden verzehrt. Anderseits bietet das Tier Ersatz fur den Menschen. Letzteres liegt um so naher, da im ganzen das Tieropfer das ältere ist. In beiden Fällen behält jedoch das Opfer zunächst seine magische Bedeutung. An der Gestalt haftet ja nach altem Seelenglauben die Seele selbst: hier also ist der in Mehl nachgebildete Gott der Stellvertreter des wirklichen Gottes; und das Tier hat, wie die begleitenden Weihezeremonien verraten, durch diese seine heilige Bedeutung gewonnen. Immerhin kann auch hier, wie dies die Abram-Isaaklegerde zu lehren scheint, der Gedanke der Stellvertretung sich einschieben. Und indem außerdem beim Menschenopfer der Geopferte selbst unmittelbar dem Gott geheiligt und dadurch vergottlicht wird, geht in das Tieropfer die Idee der Stellvertretung in doppelter Richtung ein: es vertritt den Menschen und den Gott zugleich, und es stellt so die magische Vereinigung zwischen beiden her.

Diese Vereinigung findet nun auch ihren Ausdruck im Opfermahl, von dem der Opfernde und der Gott genießen. Auch diese Gemeinschaft ist zunächst volle magische Wirklichkeit. In dem Blut des Opfertiers bleibt der Gott selbst gegenwärtig. Damit tritt der Gott ein in die durch das gemeinsame Mahl hergestellte Gemeinschaft der Opfernden. Zugleich aber wird jeder der Opfernden der Gottheit verwandt, indem er von dem Opfer genießt, in welchem sie gegenwartig ist. Beide Motive sind wohl stets nebeneinander

wirksam, mag auch bald das eine, bald das andere im Vordergrund stehen. So hat bei den Israeliten vornehmlich die Idee des im Opfermahl geschlossenen Bundes mit der Gottheit, in den antiken Mysterienkulten die der Heiligung und Vergottlichung des Opfernden ihre Ausbildung gefunden. Indem jedoch diese beiden neuen Motive das ursprungliche des auf die Gottheit ausgeübten direkten Zaubers allmählich verdrängen, steigert sich in ihnen zugleich die Erhabenheit der Göttervorstellungen. Je gewaltiger der Gott wird, um so mehr schwindet die Hoffnung einer in die Hand des Menschen gegebenen Zauberwirkung, die einen Zwang auf ihn ausüben könnte. Dieser Zwang wird daher jetzt zu dem Wunsch, seine Gunst zu gewinnen, damit er drohendem Unheil vorbeuge und künftige Geschicke zu glucklichem Ausgang wende. So setzt sich mit der diesen Vorgangen immanenten psychologischen Notwendigkeit der magische Zwang in das Streben nach gottlicher Hilfe um. Wie die Zauberbeschworung in das Bittgebet, so geht demnach das Opfer aus einer Zauberhandlung in ein der Gottheit dargebotenes Geschenk uber; und wie von dem Bitt- das Dankgebet als seine unvermeidliche Erganzung sich abzweigt, so gewinnt das Opfer als Geschenk, roh ausgedruckt, die doppelte Bedeutung einer Bestechung und einer Belohnung. Dieser Bedeutungswandel fehlt keinem entwickelteren Opferkultus, und der besondere Charakter des Opfers findet daher in dem begleitenden Gebet seinen Ausdruck. Dem Bittgebet entspricht das Geschenk für erwartete, dem Dankgebet das fur genossene Wohltaten. Die Lobpreisung aber ist, wo sie nicht bloß ein Nebenbestandteil von Bitte oder Dank ist. diejenige Gebetsform, die vornehmlich Platz greift, wo das begleitende Opfer zu bestimmten Jahresfesten gehort, die dem regelmäßigen Kultus eines Gottes bestimmt sind. In allen diesen Fällen hat ubrigens neben diesem die Verhältnisse des materiellen Verkehrs auf den Himmel ubertragenden Geschenkcharakter das Opfer seine magische Bedeutung nicht eingebußt. Schwindet auch aus ihm unter dem Einfluß dieser neuen Bedeutung allmahlich die objektive Seite einer magischen Wirkung auf die Gottheit, so bleibt davon die andere, subjektive unberührt, nach der das Opfer und speziell die mit der Gottheit gemeinsam genossene Opfer-

speise eine heiligende Wirkung auf den Opfernden ausubt. Diese Tendenz tritt am entschiedensten da hervor, wo das Opfer der Versöhnung der Gottheit wegen einer gegen sie begangenen Verfehlung bestimmt und wo seine begleitende Gebetsform das Bußgebet ist: bei dem Sühnopfer. Es ist die spateste, dem Ursprung aus den Seelenvorstellungen entfernteste Opferform. Entstehung setzt bereits die Idee des Geschenks voraus. das Suhnopfer ist das Reuegeld, mit dem der Opfernde seine gegen die Gottheit begangene Schuld abträgt. Auch hier hat das Judentum diesen Gedanken, der in allem Opferkultus wiederkehrt, am schärfsten entwickelt. Durch das geopferte Lamm schafft beim Versohnungsfest jeder sich Suhne fur die im vergangenen Jahr begangenen Verfehlungen gegen das Gesetz. Noch Christus sagt, er sei gekommen, »sein Leben als Losegeld zu geben fur viele« (Mark. 10, 45). Hier ist mit dem Begriff des Geschenkes zugleich der andere der Stellvertretung verbunden, wie wir ihn in der doppelten Form einer Hingabe an Stelle des Opfernden und einer Vertretung der im Opfer anwesend gedachten Gottheit selbst sich entwickeln sahen. Das Christentum vereinigt beide Seiten. Denn Christus ist gleichzeitig der Mensch, der sich für andere hingibt, und der Gott, der im Opfer wirksam ist. Indem hier der Mensch und der Gott eins sind, erhebt sich dann zugleich jenes judische Verschnungsopfer zu dem Gedanken der Welterlosung. Wie der einzelne fur seine Sunde zahlt mit dem Blut des Opferlamms, so ist Christus das »Lamm, das der Welt Sunden trägt« (Joh. 1, 29). Dieses Wort des Johannesevangeliums gemahnt aber noch an einen andern Ritus, in welchem der Gedanke der Stellvertretung neben dem eigentlichen Opfer in einer weiteren, nicht minder an einstige Seelenvorstellungen erinnernden Form seinen Ausdruck gefunden hatte. Der in die Wüste gesandte Bock tragt die Sunden des Volkes Israel mit sich fort (Bd. 42, S. 420f.). Hier hat die Idee der Stellvertretung zusammen mit der andern, uralten der Seelenübertragung zu einer Reinigungszeremonie geführt, die daneben den Charakter eines unblutigen Opfers an sich trägt: das in die Wüste gesandte Opfertier entfernt, ahnlich der Lustration durch Wasser oder Feuer, die befleckende Sünde aus der körperlichen Nähe des Opfernden.

e. Das Opfer als Geschenk an die Gottheit. Der Opfertod.

Andere Erweiterungen der Opferidee, die mit der Umwandlung der Vorstellung eines magischen Zwangs auf den Willen der Gottheit in die des Wunsches und der Bitte verbunden sind, ergeben sich aus dem damit in den Vordergrund gehobenen Motiv des Geschenks. An dieses ist untrennbar der des Wertes geknupft. Hier wird, gemaß der Übertragung menschlicher Verhaltnisse auf den Verkehr mit den Gottern, unvermeidlich die wertvollste Gabe zum wirksamsten Opfer. Doch das niemals ganz schwindende magische Motiv scheidet trotzdem von fruhe an zwischen irdischen und gottlichen Werten, - eine Scheidung, die, anfänglich wohl geringfugig, schließlich zur Kluft sich erweitern kann. Nicht auf die Quantität, auf die Qualität der Gabe kommt es an. Diese ist aber bei der Opfergabe in erster Linie von der Heiligkeit abhängig, die ihr entweder von Natur, oder die ihr durch die der Feier vorausgehenden Reinigungs- und Weihezeremonien zukommt. So ist beim Menschenopfer, wo dieses die Form des Kindesopfers angenommen hat, der Erstgeborene das durch seine Geburtsvorrechte geheiligte Opfer. Ebenso beim Tieropfer der erste Wurf der Herde, dem später die Erstlinge der Ernte folgen. Es sind Objekte, auf denen der Segen eines gottlichen Vorzugs ruht. Damit ist noch eine andere Metamorphose eingetreten: das blutige Tieropfer, das vorherrscht, solange der Opferkult ein reiner Zauberkult ist, wird zunächst teilweise und schließlich ganz abgelost von andern Opfergaben. Zu den Fruchten des Feldes tritt das Speiseopfer. Der besondere Wert dieses Opfers, der ihm in den Ländern fruher Kultur, in China, Babylon und besonders in Indien weite Verbreitung verschafft hat, liegt sichtlich darin, daß der Mensch in ihm das zum eigenen Leben Unentbehrlichste der Gottheit darbietet. Damit ist dann freilich auch eine Abschwächung aller dieser Formen des Geschenkopfers nahegelegt, die an jene uralten Totenopfer anknupft, bei denen der Tote zunächst mit den wirklichen Gegenständen, deren er im Jenseits bedarf, dann aber mit symbolischen Nachbildungen derselben ausgestattet wird, von denen man hofft, daß sie sich im Jenseits in die wirklichen Objekte zuruckverwandeln, bis endlich, indem in diesem Fall die reale einer idealen Symbolik

weicht, in ihnen nur noch ein Ausdruck des eigenen fortdauernden Gedenkens an die Verstorbenen gesehen wird (Bd. 42, S. 448f.). So ist auch das Speiseopfer frühe schon ein Symbol geworden, das aber allerdings durch die ihm mitgeteilte kultische Weihe daneben noch lange Zeit seine reale Bedeutung bewahrt hat. Dem Speiseopfer schließt sich endlich das Trankopfer an, in welchem zwei Motive zusammenwirken. Einerseits wird es beim unblutigen Opfer Ersatzmittel des Blutes, dessen Eigenschaft als magisch wirkender Seelenträger auf jenes ubertragen wird. Anderseits wird die Wahl des Opfertrankes von den subjektiven Wirkungen bestimmt, die er auf den Opfernden ausübt. Der Somasaft, der Wein, sie verdanken ihre Verwendung zum Opfer ihrer berauschenden Wirkung. In der Ekstase, die sie hervorbringen, betätigen sich dieselben seelischen Krafte in gesteigertem Grade, als deren Sitz das Blut gilt, und sie bewahren diese Eigenschaft auch dann noch, wenn diese stellvertretende Beziehung zum Blute geschwunden ist. Doch diese Wirkung fuhrt wiederum zur Vorherrschaft der subjektiven über die objektiven Opfermotive, wie wir sie schon im Opfermahl, teils in der Vorstellung der Gemeinschaft mit der Gottheit, teils in der der eigenen Heiligung, eintreten sahen. Der genossene Opfertrank erzeugt beides: er erhebt den Ekstatiker in die Gemeinschaft der Gotter, und er läßt ihn die Vergottlichung seiner eigenen Seele empfinden. Damit wird das Trankopfer zu einem der wichtigsten Vehikel fur die Umwandlung des Opfers uberhaupt in eine Heiligungszeremonie.

Von einer ganz anderen Seite her kommt nun diesem Erfolg der Selbstaufhebung des eigentlichen Opfers durch die Idee der eigenen Läuterung und Erhebung die Askese entgegen, die, wie wir fruher sahen (Bd. 4², S. 433 ff.), ihrem Wesen nach ein Opfer ist, bei dem der Mensch sein eigenes Selbst hingibt. Bezeichnet die Askese in Fasten, Entbehrungen und freiwillig erduldeten Schmerzen scheinbar den außersten Gegensatz zum Speise- und Trankopfer, so sind doch in den Wirkungen, die sie hervorbringen, beide einander nahe verwandt. Die Askese kann eine Ekstase erzeugen, welche der aus dem Orgiasmus des Opfermahls oder der Erregung durch den Opfertrank bewirkten nicht nachsteht. Mehr noch als

bei diesen tritt aber bei ihr die subjektive Heiligung als das vorherrschende und zuletzt als das einzige Opfermotiv zutage.

Auch in dieser Entwicklung fehlt es jedoch nicht an Hemmungen, die jene Vergeistigung und die damit verbundene Uberfuhrung des Opfers in einen reinen Heiligungsritus zurückhalten oder in dem letzteren nachwirken konnen. Die mächtigste dieser Hemmungen geht unverkennbar von dem gleichen Motiv aus, das durch die Verdrangung der ursprünglichen rohen Opferformen, namentlich des Tier- und des Menschenopfers, das seinige zur Vergeistigung der Opferidee beigetragen hat: von dem Motiv des Geschenks. Indem die Opfergabe als eine Leistung aufgefaßt wird. fur die der Opfernde eine Gegenleistung von der Gottheit erwarten darf, wird das Opfer der Idee eines Handelsgeschafts zwischen dem Menschen und der Gottheit bedenklich nahe geruckt, eine Gefahr der Veraußerlichung, die auch das Gebet mit sich fuhren kann, die aber doch dem Opfer als einer äußeren Handlung am meisten anhaftet. Mit besonderer Schärfe hat diese notwendige Folge der Auffassung des Opfers als eines Geschenks der israelitische Kultus hervortreten lassen. Sie fehlt aber auch dem Christentum, namentlich in der dogmatischen Form, in der Paulus die Lehre von der Erlosung begrundet hat, nicht, wenngleich schon der israelitische Priesterkodex und noch eindringlicher Paulus in Übereinstimmung mit den Evangelien auf die innere Lauterung der Seele als das notwendige Komplement der außeren Losung der Schuld hinweisen. Ihren klaisten Ausdruck findet diese Folgerung der Geschenktheorie in der Anwendung auf die Erlosung der Menschheit durch Christus. Scharfsinnig hat dies der große Scholastiker Anselmus von Canterbury in semem beruhmten Beweis des Erlosungsdogmas gezeigt. Die unendliche Schuld bedarf einer unendlichen Gabe zu ihrer Losung, also mußte Gott selbst sich hingeben, um diese Schuld zu tilgen. Eigentlich ist das kein von dem Scholastiker erfundener Beweis, sondern nur die Wiedergabe eines Gedankens, der dem Urchristentum als ein selbstverstandlicher galt. Wie der einzelne seine kleine Schuld abzahlt in dem Blut des Lamms, das er opfert, so werden die Sunden der ganzen Menschheit abgetragen durch das unendlich wertvolle Opferblut Jesu. Diese Analogie ist für jeden bindend,

der an die magische Kraft des Blutopfers glaubt, und mit Unrecht macht man daher der Scholastik diese Veräußerlichung des Opferbegriffs zum Vorwurf. Etwas von dem jus talionis dieser Betrachtung steckt schon, als eine notwendige Folge des überkommenen Opferbegriffs, in dem christlichen Erlosungsgedanken. Aber darin hat die Scholastik dennoch gefehlt, daß sie in ihrem einseitigen Intellektualismus fur alle andern Motive, die sich von fruhe an mit jenem außerlichen gemischt hatten und es schließlich ganz in den Hintergrund drangten, kein Auge besaß. Sie hat damit zugleich den Beweis geliefert, daß der Intellektualismus unzulanglich ist, um irgend eine der großen Schopfungen des menschlichen Geistes, und vor allem um die der Religion zu begreifen. Das Geschenkmotiv hat in der christlichen Gemeinde nicht durch die Kompensation von Schuld und Suhne, sondern durch das Gefuhl der sich selbst hingebenden Liebe seine Wirkung geubt, und diese Wirkung hat sich mit allen den andern Motiven verbunden, welche der Opferidee von so vielen Seiten her zuflossen, die oben aufzuzeigen versucht wurde. Alle diese Motive vereinigten sich in dem einen Gedanken des Opfers als eines magisch-mystischen Symbols, in dem die einzelnen Elemente zu einem untrennbaren Ganzen verschmolzen waren. Dieses loste in seiner Gesamtwirkung das lebendige Gefuhl der Einheit des Menschen mit Gott aus, und es fand in dem Glauben an den als Mensch unter Menschen wandelnden, selbst die Gottheit auf Erden darstellenden Gottmenschen Christus seine Bekraftigung. Dies Symbol war in allen seinen Teilen ein magisches, aber es trug zugleich die Fahigkeit in sich, in ein ideales sich umzuwandeln. Der erste Schritt auf diesem Wege bestand darin, daß der vermoge dieser magischen Bedeutung dem Opfer eigene Gedanke einer objektiven Wirkung zum Heil des Opfernden von Anfang an sich mit dem andern der subjektiven heiligenden Ruckwirkung auf ihn selber verband, um schließlich ganz in diesem unterzugehen. So sind von allen Seiten die gegen jene veräußerlichenden Motive reagierenden geistigen Kräfte wirksam geworden, die in ihrem Enderfolg die vollige Aufhebung des eigentlichen Opfers durch seinen Übergang in eine Heiligungszeremonie erstreben. Daneben mögen dann immerhin in der Wirklichkeit Reste der alten Opferidee ebenso gut weiterbestehen, wie der primitive Seelen- und Zauberglaube teils in seinen ursprünglichen, teils in mannigfach umgewandelten Formen wahrscheinlich nie ganz verschwinden wird.

## f. Die Heiligungsriten. Reinigung und Suhne.

Dem Opfer als einem nach außen gerichteten Tun. das damonische oder gottliche Mächte zu bezaubern, gunstig zu stimmen oder zu versohnen sucht, steht der Heiligungsritus als eine Kulthandlung gegenüber, die den Handelnden selbst zu ihrem Gegenstand hat. Sie will ihn befreien von der schädigenden Einwirkung boser Dämonen oder von der Schuld, die er sich durch eigene Verfehlung zugezogen, oder sie will ihn endlich zu einem geläuterten, die Mangel der sinnlichen Natur überwindenden Dasein erheben. Der Stufenleiter dieser Zwecke entsprechend sondern sich die Heiligungsriten in zwei Unterformen. Davon hat die erste lediglich defensive und prohibitive Zwecke: das eigene Selbst reagiert gegen die magischen Krafte, die es geschädigt haben oder zu schädigen drohen. Die zweite ist auf eine innere Umwandlung des eigenen Selbst gerichtet: sie erstrebt eine geistige Erhebung uber das sinnliche Dasein, durch die dieses der Gottheit nahekomme. Wir konnen danach die erste Form als die der Reinigungs-, die zweite als die der Vergöttlichungszeremonien bezeichnen. Unter ihnen sind die ersteren in ihren drei Unterformen der Lustration durch Wasser, durch Feuer und durch Ubertragung bereits betrachtet worden. Hier bleibt uns daher nur übrig, dem Bedeutungswandel nachzugehen, den diese anfänglich dem primitiven Zauber- und Damonenglauben entspringenden Handlungen bei ihrer Ubernahme in den religiosen Kultus erfahren<sup>1</sup>).

Indem nun unter den drei erwahnten Formen der Lustration die durch das Wasser die Oberhand gewinnt, geschieht dies auch in dem Sinne, daß jener Wandel der Anschauungen, der die Handlung aus einer reinen Abwehr damonischer Zaubermachte in eine wirkliche Heiligungszeremonie uberfuhrt, hauptsächlich bei

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Zur allgemeinen Entwicklungsgeschichte der Reinigungs- und Heiligungszeremonien vgl. Bd. 4<sup>2</sup>, S. 409ff. und oben S. 309f.

der Wasserlustration sich vollzieht. Wenn aber das wesentliche Moment dieser Veränderung zumeist darin gesehen wird, daß die ursprünglich rohe, sinnliche Form der Handlung allmählich ihrer sinnlichen Bedeutung entkleidet und in das Symbol eines inneren geistigen Vorgangs ubergefuhrt werde, so trifft dies hochstens für die Endglieder des ganzen Prozesses zu; die Zwischenglieder, in denen die psychologischen Motive des Vorgangs zu einem wesentlichen Teile enthalten sind, werden dabei ubersehen. Für sie ist vor allem das eine bedeutsam, daß in der Auffassung der Reinigungszeremonie eine assoziative Verschiebung der Vorstellungen eintritt, wie sie auch sonst noch, besonders im Gebiet der Sprache und Sitte, tiefgreifende Wandlungen des geistigen Gehalts der Erscheinungen herbeifuhrt. Bei der ursprunglichen Lustration liegt der Zweck der Handlung ganz in der reinigenden Wirkung, die das Wasser vermöge seiner natürlichen Eigenschaften ausubt. Dabei kommt nicht dem Wasser als solchem eine magische Kraft zu, sondern der Beseitigung der Spuren, die die Beruhrung mit dem unreinen oder mit dem durch dämonische Krafte schädigenden Objekt zurickließ. Darum ist auf dieser Stufe die Herkunft des zur Lustration dienenden Wassers gleichgultig. Dies ändert sich, sobald das Tabu damonisch wirkender Gegenstande in das Tabu des Gottlichen übergeht, das dem Menschen Unheil bringt, nicht weil es ihn verunreinigt oder direkt schadigt, sondern weil umgekehrt er selbst den Gegenstand durch seine Beruhrung verunreinigt oder entheiligt. Jetzt bedarf vielmehr das Gotterbild oder der geheiligte Ort, die durch solche verbotene Beruhrung geschädigt wurden, selbst einer Lustration zur Beseitigung der an ihnen haftenden Befleckung. Derjenige dagegen, der sich der Verletzung dieses Tabu schuldig gemacht hat, bedarf nicht der Reinigung, sondern der Sühne. Eine solche kann nun auf doppeltem Wege geschehen: entweder indem er durch eine nach außen gerichtete Handlung die Gottheit versöhnt, also durch das Opfer; oder indem er selbst einer neuen, in ihrer Bedeutung wesentlich veränderten Form der Lustration unterworfen wird. Sie besteht in der Reinigung von einem Frevel, der, weil er ein innerlicher des gegen ein gottliches Gebot handelnden Willens ist, überhaupt nicht durch äußere Mittel, sondern nur durch

innere beseitigt werden kann. Dazu bedarf es aber nicht einer Veränderung der außeren sinnlichen Beschaffenheit des Reinigungsmittels, sondern seiner geistigen Bedeutung: das Wasser muß selbst magische Kräfte in sich tragen. Daher von nun an besondere heilige Quellen oder Flusse als die Spender solch magisch wirkenden Wassers gelten. Dieser Wandel vollzieht sich, sobald jene neuen Bedingungen einer spezifischen Heiligkeit eintreten, um so leichter, als dabei die an die Lustrationszeremonie gebundene Vorstellung der magischen Wirkung von dem außeren Effekt auf das Mittel, das diesen Effekt hervorbringt, ubergeht. Diese Vertauschung der Kausalglieder geschieht aber im Bereich der Zauberkausalitat gerade deshalb so leicht, weil an und fur sich schon auf der ganzen Handlung die Bedeutung des Magischen ruht, so daß es sich hier nur um eine Verschiebung des Schwerpunktes eines diesem Ganzen eigenen Zaubers handelt. Damit ist jedoch die Reinigungszeremonie zu einer eigentlichen Heiligungszeremonie geworden, die trotz der Ähnlichkeit ihrer außeren Form und trotz ihrer genetischen Abhangigkeit von der Lustration im alten Sinne ihrem Wesen nach ein neuer kultischer Akt ist, der jetzt erst die Bedeutung eines religiosen Kultaktes angenommen hat. Auch ist damit, msofern der materielle Entsuhnungsakt eine rein geistige Bedeutung gewinnt, die Handlung zu einem Symbol geworden. Dieses ist freilich noch ganz und gar ein reales magisches Symbol, wenn es auch, wie alle realen Symbole, die Fähigkeit in sich birgt, mit der zunehmenden Vergeistigung der religiosen Ideen in ein ideales Symbol in dem oben erorterten Sinne überzugehen (S. 471, 474).

Zunachst bleiben hierbei als Handlungen, die unter dem gleichen Zeichen magischer Symbolik stehen, Opfer und Lustration, eng aneinander gebunden. Beide bilden die sich ergänzenden Teile einer einzigen Kultzeremonie, die in der sinnlichen Anschauung wie Objekt und Subjekt zusammengehoren. Hieraus erklärt sich denn auch die Erschemung, daß in manchen Fallen beide tatsachlich in der Kulthandlung vollig verschmelzen konnen. So weiht Mose den Aaron und dessen Sohne, indem er Ohr, Daumen und große Zehe der rechten Seite mit dem Blut des Opfertiers bestreicht (3. Mos. 8, 23f.), eine Zeremonie, bei der offenbar das Opferblut

zugleich als magisches Lustrationsmittel dient. Aaron selbst aber schlachtet am großen Suhnetag von zwei Bocken den einen, um mit dessen Blut den Altar zu besprengen und diesen so von der Unreinheit der Israeliten zu reinigen, indes er den andern mit den Sunden des Volkes in die Wüste schickt (3. Mos. 18, 14ff.) - eine Zeremonie, die das Opfer, die Reinigung mit Opferblut und die Reinigung durch Übertragung in sich schließt. Daß auch den Griechen eine solche Vereinigung von Opfer und Lustration nicht fremd war, bezeugt das zurnende Wort Heraklits: »Reinigung von Blutschuld suchen sie vergeblich, indem sie sich mit Blut besudeln, wie wenn einer, der in Kot getreten, sich mit Kot abwaschen wollte« (Herakl. fr. 5 Diels). Eine solche Übertragung ist naturlich erst da möglich, wo sich die Lustration ganz in eine magische Einwirkung umgewandelt hat, und wo nun das Blut vermoge der ıhm vom primitiven Seelenglauben her anhaftenden Eigenschaften den Vorzug uber das ursprungliche Mittel der Romigung, das Wasser, gewinnen kann. Bezeichnend für diese Umwandlung zu einem Träger magischer Wirkungen ist es übrigens auch, daß die Waschung mit Wasser nunmehr der Besprengung Platz zu machen pflegt. Dient die einfache Waschung der Beseitigung einer Befleckung, so gibt die Besprengung der in der verwendeten Flussigkeit wirksam gedachten Einwirkung magischer Kräfte einen sinnlichen Ausdruck. In diesen Verbindungen von Opfer und Reinigung bereitet sich aber zugleich jener Ubergang vor, den wir oben in der Entwicklung der Opferhandlungen sich vollziehen sahen. dem Opfer wird der Reinigungsakt zu einer Heiligungszeremonie, deren vorherrschender und schließlich einziger Zweck in einer magischen Wirkung auf die Kultgemeinschaft und deren einzelne Mitglieder besteht.

Gleichwohl bleibt auch nach diesem Ubergang der Lustration ihr besonderes Gebiet gewahrt. Ihr Zweck ist der hochsten Form der Heiligung, der Vergottlichung gegenuber ein vorbereitender: sie will entsündigen, um dadurch freien Raum zu schaffen für die wirkliche Erhebung der Seele zur Gottheit. Jener Reinheit der Seele, welche die Vorbedingung ihrer Vergottlichung ist, stehen aber Hindernisse im Wege. Sie sind in der sinnlichen Natur des

Menschen begrundet und äußern sich in der Verfehlung gegen die Gebote des religiosen Kultus, oder, was infolge der Auffassung des Kultus als einer religiosen Pflicht damit gleichbedeutend ist, in einer Verfehlung gegen die Gottheit. Dieser religiosen Verschuldung oder Sunde steht die soziale Verschuldung als ein ergänzender Begriff gegenuber, der den Verstoß gegen die Normen der Sitte oder der burgerlichen Rechtsordnung in sich schließt. Beide zusammen, die religiose und die soziale Verschuldung, bilden den allgemeinen Begriff der Schuld. Nun entziehen sich in der Wirklichkeit diese Formen, die religiose wie die soziale, vor allem deshalb einer sicheren Scheidung, weil schon auf einer verhaltnismäßig fruhen Stufe der Kultur der Bruch der Rechtsordnung, falls er nicht bloß als eine zwischen den Einzelnen oder ihren Sippen auszumachende Streitsache gilt, und der grobere Verstoß gegen die Sitte im allgemeinen zugleich als religiöse Verfehlung angesehen werden. Die schuldhafte Handlung pflegt daher eine Verfehlung gegen die soziale und gegen die religiose Ordnung zugleich zu sein, und für die Sunde im engeren und ausschließlichen Sinne bleibt nur die Ubertretung gewisser außerer Kultusvorschriften als ein ihr allein zugehoriges Gebiet ubrig. Immerhin pflegt sich innerhalb der so gezogenen weiten Grenzen das Gebiet, das neben der religiosen eine soziale Verschuldung in sich schließt, von dem andern, das vorzugsweise als eine Versundigung gegen die Gottheit empfunden wird, auch in den Kultformen, die der Buße fur diese Verfehlungen bestimmt sind, zu sondern. In diesem Sinne schied sich bei den Israeliten das Suhnopfer in die beiden Formen des » Sundopfers « und des » Schuldopfers «; und es war ein charakteristisches Unterscheidungsmerkmal beider, daß das Sundopfer in einer gemeinsamen Feier bestand, bei der das ganze Volk für die im vergangenen Jahr begangenen kultischen Vergehen das Opfer darbrachte, wahrend das Schuldopfer jeweils von dem einzelnen Schuldigen geleistet werden mußte (3. Mos. 5 und 16)1). Das entspricht der Tatsache, daß der Rechtsbruch zumeist ein Vergehen ist, das von einzelnen gegen einzelne begangen wird, und bei dem daher auch die Verfehlung gegen die Gottheit nur als begleitendes Motiv einer

<sup>1)</sup> W. R. Smith, Die Religion der Semiten, S. 164.

Suhneleistung gilt, die der Schuldige zunachst dem Geschädigten zu gewahren hat. Die Verfehlungen gegen die Gottheit selbst und gegen die unter ihrem Schutze stehenden Kultgebote werden dagegen, auch wo sie von einem einzelnen herruhren, doch zugleich als ein Teil jener allgemeinen Pflichtverletzung empfunden, die das Volk seinem Gott gegenuber begangen hat.

Suchen wir hiernach diese im allgemeinen Bewußtsein freilich niemals ganz verwirklichte Sonderung der Begriffe festzuhalten, so bietet nun das Verhaltnis, in welchem beide Formen der Verfehlung jeweils zu einander stehen, hochst bedeutsame Veränderungen. Der allgemeine Gang derselben laßt sich in die Formel fassen: mit der volligen Trennung der Gebiete beginnt die Entwicklung, sie schreitet fort zu ihrer anfanglich beschränkten, dann zunehmenden Kreuzung, um von da aus einem Hohepunkt zuzustreben, wo beide Gebiete zusammenfallen. Diesen Hohepunkt aber erreicht sie niemals ganz oder doch hochstens innerhalb des Umkreises beschränkter religioser Gemeinschaften. Vielmehr stellt sich schließlich ein Zustand relativer Stabilität her, wo die schwereren religiösen zugleich als soziale Verschuldungen gelten, und ebenso umgekehrt, während auf der religiösen Seite ein für die soziale Ordnung und auf der sozialen ein für das religiöse Interesse gleichgultiger Rest bleibt.

Auch diese Entwicklung zeigt, daß die Keime des Sittlichen zunachst außerhalb des Gebiets religioser Betatigung und ihrer Vorstufen liegen: sie sind reine Erzeugnisse des sozialen Lebens, die in den von Anfang an den Verkehr beherrschenden Trieben der Neigung und des Hasses, des Schutzes der eigenen Existenz und der Vereinigung mit den Genossen ihre Quelle haben. Gleichwohl gehören die Anfange im Grunde ebenso einem »vorsittlichen« wie die begleitenden religiosen Außerungen einem »vorreligiösen« Stadium an. Erst in dem Augenblick, wo der Gotterkultus alle Lebensverhältnisse ergreift, bemächtigt er sich mit unwiderstehlicher Gewalt auch jener durftigen Normen, die aus den naturlichen Bedingungen des Zusammenlebens und den allgemeinsten in diesem Zusammenleben erwachsenen Gefuhlen entspringen. Hier wird es nun aber zu dem hervorstechenden Zug dieser aus der Wechselwirkung der

sozialen und der religiosen Triebe hervorgehenden Entwicklung. daß beide Faktoren zunächst noch teilweise in die Schranken der außeren Zwangsmotive gebannt bleiben, denen sie in ihrer vorangegangenen Trennung unterworfen waren. Wohl werden jene primitiven Sittengebote nicht mehr bloß als ererbte Lebensgewohnheiten, sondern als gottliche Gesetze angesehen. Als innere, in der Natur der Handlungen selbst gelegene Motive gelten sie aber hier so wenig wie dort. Und wohl wird jetzt die Verletzung der Kultusvorschriften qualitativ anders empfunden als die religiose Schuld, die zugleich eine soziale Verschuldung ist. Doch in beiden Fallen haftet noch die Vorstellung der Verschuldung an der äußeren Form der Handlung, und demzufolge ist man um so mehr geneigt, die Verfehlung gegen den Kultus, weil sie direkter gegen die Gottheit gerichtet ist, auch als die schwerere zu betrachten. Darum werden bei ihr die furchtbareren und unabwendbareren Strafen der Gotter gefurchtet, die nun die unheimliche Herrschaft der Dämonen ablosen: sie strafen den einzelnen Sunder mit Krankheit und Trubsal, den Herrscher oder das Volk in seiner Gesamtheit, wenn sie den Kultus vernachlassigen, mit Pest und Hungersnot.

Indem nun aber beiderlei Motive in Wechselwirkung treten, steigern und vertiefen sie sich gegenseitig. Das Verbrechen, das Leib und Leben des Mitmenschen schädigt, ist keine Verletzung der außeren Kultusgesetze. Dennoch wird es, indem die staatliche Ordnung mehr und mehr als ein Teil der von den Göttern eingesetzten Weltordnung angesehen wird, nicht bloß als eine sittliche, sondern auch als eine religiose Verschuldung empfunden. So erscheint nunmehr jede Handlung, soweit sie uberhaupt einen fur den einzelnen oder fur die Gemeinschaft entscheidenden Wert hat, im Lichte des religiosen Kultus; und in dem Maße, als sich dergestalt der Begriff des Kultus selbst uber sein ursprungliches Gebiet erweitert, greift die weitere Vorstellung um sich, das menschliche Leben solle, wie es in allen seinen Geschicken dem gottlichen Willen unterworfen ist, so auch fortan ein gottgefalliges, in diesem Sinne also ein uber alles menschliche Tun sich erstreckender Kultus der Gottheit sein. Und indem diese Erweiterung des Kultusbegriffs fernerhin von dem außeren Tun auf dessen innere Motive zuruckgreift, geht schließlich die Forderung des außeren Kultus uberhaupt in die eines inneren, in Gedanken und Gesinnungen sich betätigenden uber, dem in dem Fortschritt dieser Wandlungen der hohere Wert eingeräumt wird. So entsteht jener spezifische Begriff der Frommigkeit, wie er in seinem allmählichen Übergang von der Handlung auf die Gesinnung die sämtlichen Kulturreligionen der Alten Welt, nur je nach Zeit und Ort in verschiedenen, bald mehr den Intellekt, bald den Willen in den Vordergrund stellenden Färbungen, ergriffen hat.

Dieser Verinnerlichung des Schuldbegriffs, des sittlichen wie des religiösen, erwachst nun eine mächtige Hılfe aus der gleichzeitigen Entwicklung der Jenseitsvorstellungen. Wahrend Lohn und Strafe aus dem Diesseits in das Jenseits hinuberwandern, wirkt zugleich die Verbindung, die in den Jenseitsmythen Seelenkult und Naturmythus eingehen, auf die Kulthandlung zuruck, die fur die begangene Verschuldung Sühne zu leisten sucht. Diese Handlung will jetzt die Seele vorbereiten auf ihr kunftiges himmlisches Leben. Ehe er die erstrebte Vergottlichung erreichen kann, muß sich der Mensch vor allem der Sunden entledigen, die ihm aus seiner diesseitigen Lebensfuhrung anhaften. Damit verliert die Lustration ihre frühere Stellung, um eine relativ zurücktretende, bloß vorbereitende einzunehmen. Solange die gottliche Strafe den Sunder schon im Diesseits erreichte, konnte die Lustration, unterstützt durch Bußgebet und Suhnopfer, zureichen, um den Frommen vor der Gottheit zu rechtfertigen. Der Seele, die selbst nach Vergottlichung strebt. genugt nicht die Reinigung von begangener Schuld: ihr hoheres Ziel ist ein Einswerden mit der Gottheit, an das die Sunde uberhaupt nicht mehr heranreicht Der hierzu vorbereitenden Aufgabe entspricht es, daß die Lustration in dem Kultus an den Anfang der Heiligungsriten gestellt wird. Indem ferner dieser Kultus eine die Stufenordnungen des Jenseits in das Diesseits übertragende Scheidung der Kultgenossen nach verschiedenen Graden der Heiligkeit mit sich fuhrt, sind es die niederen, allgemeiner zuganglichen Weihen, bei denen die Lustration im Vordergrund steht, während sie zugleich Wandlungen erfährt, durch die sie stellvertretend fur die eigentlichen Formen der Heiligung eintreten kann. So wird die

Wasserlustration in der Taufe zur sakramentalen Weihehandlung. Die Raucherung übernimmt nicht bloß stellvertretend die Rolle des reinigenden Feuers, sondern es haftet an ihr auch mit der Erinnerung an die einstige Opferflamme ein Rest jener direkten Wirkung auf die Gottheit, die man im älteren Opferkult dem zum Himmel aufsteigenden Rauch des Brandopfers zuschrieb. Endlich die starkste Metamorphose hat die alte Ubertragung der Sunde auf ein anderes lebendes Wesen erfahren: nicht dem in die Wuste fliehenden Tier flustert der Kultgenosse seine Schuld in das Ohr, sondern dem Priester im geheiligten Raum, der als der Stellvertreter der Gottheit dem Reuigen Verzeihung zusichert. Alle diese aus verschiedenen Kulten zusammengeflossenen Reinigungszeremonien hat wohl zuerst der griechische Mysterienkult in dieser planmaßigen Form als vorbereitende Akte der ganzen Kulthandlung ausgebildet, wahrend die einzelnen Bestandteile naturlich auch anderwarts vorkommen, da, abgesehen von Wanderungen, die Grundmotive der Lustration so allgemeiner Art sind, daß sie auch unabhangig entstanden sein konnen. So ist die Beichte nicht nur dem Christentum mit dem Buddhismus gemein, sondern auch im alten Mexiko bildete sie zusammen mit der priesterlichen Absolution die vornehmste Form religioser Reinigung. Denn man hegte den Glauben, sie allein konne die Tilgung aller in der vorangegangenen Zeit begangenen Sunden bewirken. Darum war hier die Beichte nur einmal zulässig, und es bestand die Sitte, sie moglichst an das Ende des Lebens zu verlegen, damit der Sunder vollkommen gereinigt in das Jenseits eingehe<sup>1</sup>).

Besteht in dieser Einmaligkeit des Heiligungsaktes eine unverkennbare Analogie der mexikanischen Beichte mit unserer christlichen Taufe, so liegt nun freilich darin ein Gegensatz beider, daß die Beichte, wie ursprunglich jede Form der Lustration, nur von begangener Schuld, nicht von zukunftiger zu reinigen vermag. In der Kindertaufe dagegen ist eine wichtige Erweiterung des Begriffs eingetreten, indem hier die reinigende Wirkung der Zeremonie durchaus der Zukunft zugewandt ist. Das hangt sichtlich mit der Verstärkung der magischen Bedeutung zusammen, die der Lustrationsakt

<sup>1)</sup> Preuß, Globus, Bd. 83, S. 255.

mit der Aufnahme unter die Heiligungsriten gewinnt, und die in einer besonderen Heiligung des verwendeten Wassers ihren Ausdruck findet. Die nicht wegzuleugnende Tatsache, daß auch der getaufte Christ noch sundigen konne, hat freilich, wie man aus den Briefen des Apostels Paulus an die Korinther sehen kann, fruhe schon der christlichen Theologie ernstliche Schwierigkeiten bereitet. Lösung haben diese schließlich, wie bekannt, in der Auffassung gefunden, daß es nur der ererbte, dem Menschen aus dem Sundenfall der ersten Menschen überkommene Anteil der Sunde sei, der durch die Taufe getilgt werde, daß also hier die Lustration nur insofern auch der Zukunft zustatten komme, als sie dem durch die Taufe in die christliche Gemeinschaft Aufgenommenen die Bewahrung vor der Sunde erleichtere. Diese Auffassung mußte dann freilich, sobald die Lehre von der Erbsunde wankend wurde, naturgemäß die Bedeutung des Taufaktes mehr und mehr der eines idealen Symbols der Aufnahme in die christliche Gemeinschaft zutreiben¹). Das psychologische Motiv dieses Widerstreits der Vorstellungen liegt aber sichtlich darin, daß die Lustration bei ihrer Anwendung auf die Taufe aus einem magischen Reinigungs- zu einem Heiligungsmittel geworden ist, in welchem jedoch der Gedanke an jene ursprunglichere Bedeutung immer noch nachwirkt. So ist sie hier beides zugleich: als Reinigung kann sie aber nur die Befreiung von begangenen Sunden, als Heiligung muß sie ebenso notwendig die kunftige Sundlosigkeit zu ihrem Ziele haben.

Die hier m so bedeutsamer Weise m die Entwicklung des Urchristentums eingreifende Frage ist ubrigens nur die besondere Form, welche der in dem Jenseitskultus der Mysterien herangereifte Zwiespalt zwischen Seele und Korper angenommen hatte. Der Jenseitskultus hatte den Korper als eine Belastung der zum Himmel emporstrebenden Seele betrachten lernen. Diese, zum Irdischen

<sup>1)</sup> Über die dialektischen Bemuhungen des Paulus und der alteren Kirchenlehrer, diese Antinomie zwischen den ruckwarts gerichteten Wirkungen der Entsundigung und den in die Zukunft gerichteten zu beseitigen, vgl. Hans Windisch, Taufe und Sunde im altesten Christentum bis auf Origenes, 1908, S. 98ff. Vorbereitend ist hier für die schließliche Erhebung zur idealen Symbolik schon die Entwicklung im Judentum und besonders bei Philo, ebenda S. 51ff.

herabgezogen, werde mit den sinnlichen Trieben verunreinigt, von denen sie sich in ihrem von der Korperlichkeit losgelosten Zustand befreien solle. So gewann der alte, dereinst auf die kultische Verschuldung beschränkte Begriff der Sunde in dieser seiner Verbindung mit der sittlichen Verschuldung wiederum eine doppelte Bedeutung. Einerseits galt der sundige Zustand als eine Folge der von der einzelnen Seele begangenen Verschuldungen; anderseits war er eine allgemeine Folge ihrer sinnlichen Gebundenheit. Beide Seiten fanden ihre Vereinigung darin, daß eben diese Gebundenheit zugleich als der Grund der einzelnen sittlichen Verfehlung betrachtet wurde. Indem diese neuen Formen den alten Dualismus der religrösen und der sozialen Verschuldung verdrangen, lassen sie jedoch zwei neue Gestaltungen des Lustrationsgedankens entstehen, die hauptsächlich durch die begleitenden Formen der Askese gekennzeichnet sind. Denn die Askese ist es, die hier einerseits als eine Ablosung des eigentlichen Opfers und anderseits als die Steigerung des Opfergedankens zu der Opferung des eigenen Selbst erscheint (Bd. 42, S. 433). Der Reinigung von der Schuld, die der einzelne durch bose Handlungen auf sich geladen, dient nun die positive Form der Askese: die Bußubung, in der der asketische Bußer in schweren Mißhandlungen des eigenen Korpers die Strafen, die seinem Tun im Jenseits beschieden sind, vorauszunehmen und so sich von ihnen loszukaufen sucht. Der Reinigung von der Sunde, die der Kreatur als solcher durch ihre materielle Gebundenheit anhaftet. dient dagegen die negative Askese, die Abtotung der Sinnlichkeit durch den Verzicht auf die materiellen Genüsse und durch die ausschließliche Richtung des Denkens auf den geistigen Inhalt des Lebens. In diesen beiden Formen der Askese, die sich so zu hoheren Formen der Lustration gestalten, der bußenden und der entsagenden, begegnen uns zugleich Projektionen der Jenseitsvorstellungen in das Diesseits, wo sie nun zu reinigenden Vorbereitungen auf die zukunftige Welt werden. Die hohere Form dieser asketischen Lustration ist naturlich die zweite, die entsagende. Sie ist es auch, die in der philosophischen Fortbildung des Lustrationsgedankens diesen ganz in die Gesinnung zuruckverlegt, der gegenüber die außere Handlung schließlich nur als ein gleichgultiges Symbol erscheint. »Reinheit und Unreinheit«, sagt der große indische Asket, »gehören unserem Selbst an, keiner kann einen andern reinigen« (Spruche Gautama Buddhas); und Plato bezeichnet die Lustration als das Werk einer wahren Philosophie, das die Losung der Seele vom Korper erstrebe (Phadon 67 C).

## g. Die Vergottlichung als vollendete Heiligung.

Heiligkeit im Geiste der entwickelten Religionen ist ein Attribut der Gottheit, das im Grunde nur ihr gebuhrt. Daß sie an dieser Eigenschaft auch andere Dinge teilnehmen läßt, wie die Engel, die Tempel und sonstige heilige Orte, endlich Menschen, die sich durch ihr Glaubensmartyrium oder ihre Frommigkeit sogar vorzugsweise den Beinamen der »Heiligen« verdient haben, ist eine Erweiterung der Bedeutung, deren letzte bereits im Hinblick auf die durch besondere Leistungen erworbene Heiligkeit eintrat. Ursprünglich heilig ist aber nur die Gottheit selbst, und wenn der Ausdruck des Heiligen in der Sprache von dem Eigenschaftswort »heil« im Sinne von »unverletzt« abgeleitet ist, so will das wohl sagen, daß alles Unreine, also alles, wovon die menschliche Seele gereinigt werden muß, ehe sie der Gottheit nahe kommen darf, der Gottheit fern sei. Damit wird eben die Lustration zur vorbereitenden Handlung für die eigentliche Heiligung, und diese wird ihrem innersten Wesen nach zur Vergottlichung. Zu solcher Einheit mit der Gottheit bedarf es aber besonderer, positiver Heiligungsmittel, die der Kultus den vorbereitenden Zeremonien der Reinigung folgen läßt. Während die von der letzteren erstrebte Befreiung von Verschuldung und similicher Gebundenheit der Seele ganz und gar dem diesseitigen Leben angehort, setzt demnach die Erhebung zur Gottheit eine Trennung der Seele vom Körper voraus, die allerdings endgültig nur im Tode, zeitweise aber, wie man den Erscheinungen von Traum und Ekstase entnimmt, auch schon in diesem Leben sich ereignen soll. So wurzelt der Gedanke der Vergottlichung durchaus in den Jenseitsvorstellungen, und der Zustand, der die Seele des bevorzugten Frommen schon während des Lebens die Himmelreise antreten läßt, die Ekstase, verhilft ihr auch zu jener Gemeinschaft mit der Gottheit, in der sich die Heiligung vollendet.

Doch wie sehr in der späteren Übung der Heiligungskulte die Ekstase durch die Hilfe berauschender Getranke, hoch gesteigerter Askese und sinnbetäubender Einwirkungen eines mystischen Zeremoniells absichtlich gesucht werden mag, bei der ursprünglichen Entstehung dieser Riten ist jedenfalls der Weg der umgekehrte gewesen. Zuerst hat die Ekstase die Vorstellung einer Befreiung der Seele von den Schranken der Körperlichkeit erzeugt, und dann ist unter der gleichzeitigen Einwirkung der zu den Heiligungskulten drängenden sonstigen Motive die Ekstase zu dem Hauptmittel der durch eine solche Befreiung zu erreichenden Vergöttlichung erhoben worden. Die spezielleren Entstehungsbedingungen der kultischen Ekstase weisen aber auf zwei Wege hin, auf denen sich aus primitiveren und zunächst noch vorreligiösen Kultformen diese hochsten Heiligungskulte entwickelt haben. Der eine Weg zeigt uns an seinem Ausgangspunkt die Gestalt des einzelnen Schamanen, der durch Fasten, wilde Tanze und Selbstpeinigungen in eine Raserei verfällt, in der er in seinen Visionen Wunder zu erleben und Zauber zu vollbringen glaubt. Ein Nachfolger dieses einsamen Ekstatikers ist der brahmanische und buddhistische Bußer, der sich, der Außenwelt abgestorben, zu gottlicher Schmerzlosigkeit erhoben glaubt. Am Ausgangspunkt des andern Weges stehen die Vegetationskulte mit dem wilden Taumel der Saat- und Erntefeste. Ihre Nachfolger sind die Mysterienkulte, in denen sich aus der Mannigfaltigkeit der Kultzwecke, die sich um die Feld- und Jahresfeste gesammelt, mehr und mehr der der Sorge um die Zukunft nach dem Tode gewidmete Seelen- und Jenseitskult als der wichtigste hervorhebt, um schließlich als der einzige ubrig zu bleiben. So scheidet sich diese zweite Form religioser Ekstase vornehmlich durch ihre Beziehung zu einem gemeinsamen Kultus. Der buddhistische Monch will, auch wenn er im Kloster lebt, auf eigene Hand heilig und selig werden. Der Kultgenosse der Mysterien bedarf dazu des Zusammenwirkens der Gläubigen. So hat sich denn auch nur hier ein fest gefügtes Zeremoniell entwickelt, in welchem Askese und Ekstase einem großeren Zusammenhang von Heiligungsriten eingereiht sind, insbesondere aber die Ekstase als das Mittel erschemt, das den vorbereitenden Veranstaltungen

der heiligenden Reinigung als die letzte, von vielen erstrebte, nur von wenigen erreichte Stufe der vollen Vereinigung mit der Gottheit nachfolgt. In der Ekstase erst sieht sich der Myste selbst in den Himmel versetzt. Der Gott zieht ihn empor, entzieht ihn dem irdischen Dasein und gibt so durch ihn auch den übrigen Kultgenossen die Gewahr einer kunftigen bleibenden Vereinigung mit der Gottheit<sup>1</sup>). Wahrscheinlich war schon in den antiken Mysterienkulten die uns aus der urchristlichen Gemeinde bekannte »Glossolalie« (das Zungenreden) ein Hilfsmittel gewesen, das auch andere an solchen Offenbarungen teilnehmen ließ. Sie bestand nicht, wie sie zuweilen (z. B. Apostelgesch. 2, 1) umgedeutet wurde, in einem Reden in fremden Sprachen, sondern in sinnlosen Lauten, die sich wohl, infolge der bei den analogen pathologischen Erscheinungen vorkommenden gedachtnismäßigen Einübung, zu oft wiederkehrenden Scheinworten fixierten, denen nun die in den Versammlungen auftretenden Interpreten zumeist ihre Deutungen solcher Ruflaute entnehmen mochten, - ganz so, wie die delphischen Priester seit alter Zeit die Ausrufungen der Pythia in ihre Orakelspruche umgedeutet hatten. Es sind Erscheinungen, die auch ohne historischen Zusammenhang, der natürlich zuweilen mitwirken mag, überall wiederkehren, wo die Ekstase zu einem Hilfsmittel des religiösen Kultus geworden ist. So sind sie denn auch in den neueren christlichen Sekten der »Erweckten« vielleicht unabhangig von der Glossolalie der Apostel wiedergekehrt. Die extreme Ekstase, in ihrer

<sup>1)</sup> Die Einzelheiten des Zeremoniells der Mysterienkulte entziehen sich freilich unserer Kenntnis, vielleicht woniger deshalb, weil sie Geheimkulte waren, als weil sie nicht sowohl in einer durch die Tradition zu fixierenden Folge liturgischer Gebete wie in einer Reihe von Handlungen bestanden, die jedem Teilnehmer bekannt waren, und die zu beschreiben vielleicht als eine Profanation galt (vgl. Rohde, Psyche, II³, S. 38ff. A. Dieterich, Eine Mithrasliturgie, S. 25ff.). Schilderungen der in der Ekstase erlebten Vereinigung mit der Gottheit, mit der zugleich eine vollige Ausloschung des eigenen Selbstbewußtseins verbunden sei, und die übrigens nur unmittelbar erlebt, nicht beschrieben werden könne, begegnen uns hauptsachlich bei den Gnostikern und den Neuplatonikern. Daß sie ihrer Natur nach stets nur auf wenige, für besonders bevorzugt gehaltene Mysten beschrankt waren, laßt sich auch der Außerung Plotins entnehmen, es sei ihm nur in seltenen Momenten vergönnt gewesen, sich zu diesem unmittelbaren Einswerden mit der Gottheit zu erheben. Vgl. Zeller, Philosophie der Griechen, III, 2³, S. 611ff.

physiologischen Natur dem epileptischen Anfall verwandt, ist gleich diesem von Lautreflexen begleitet, und es kann nicht ausbleiben, daß der gläubige Zuschauer die hervorgestoßenen Laute als eine Sprache deutet, an der, wie der Apostel Paulus sagt, nicht der Nus, die Vernunft, sondern der heilige Geist, das Pneuma, teilhabe (1. Kor. 14, 14)¹).

An diese durch die ekstatische Vision vermittelten Erleuchtungen schließt sich dann schon in den antiken Mysterienkulten zuweilen noch eine Vorstellung an, die der schon dem Altertum gelaufigen eines gottlichen Seelenführers, der die Seele auf ihrer Reise ins Jenseits geleite, verwandt ist. Es ist die Vorstellung eines gottlichen Mittelwesens, das dem Mysten bei dem Akte seiner Vergottlichung beisteht. In dem in der hellenistisch-romischen Zeit verbreitetsten dieser Kulte, im Mithradienst, galt Helios als ein solcher Mittler, der, vielleicht weil er erst spater zu dem Kultus des alteren Gottes hinzugezogen war, außerdem aber wegen der Ubereinstimmung beider als Sonnengötter auch als der Sohn des Mithra angerufen wurde<sup>2</sup>). Gewiß kann man diese Analogien mit der christlichen Vorstellung der Heilsvermittlung nicht ohne weiteres als Entlehnungen auf der einen oder der andern Seite deuten. Um so mehr verrät sich in ihnen das allen diesen Heiligungskulten gemeinsame Motiv der Verkörperung der gottlichen Hilfe in einer besonderen gottlichen Personlichkeit. Fur das Verhaltnis zu dem uber ihr stehenden, nur durch solche Beihilfe zu erreichenden Gott ist aber wieder dem religios-mythologischen Denken das des Sohnes zum Vater, weil es die Ubereinstimmung der gottlichen Natur beider besonders eindringlich hervorhebt, das naheliegendste. Indem ferner Helios vor allem der sichtbare, unmittelbar in der Sonne verkorpert gedachte Gott ist, wendet sich uberhaupt in den heidnischen Kulten der hellenistischen Zeit das Gebet in erster Linie an Helios, der den Verkehr mit allen andern, unsichtbaren Gottern vermitteln und der nach der Lehre der platonisierenden

<sup>1)</sup> Überhaupt gibt Paulus hier (1. Kor. 14, 2ff.) eine anschauliche Schilderung dieser Erscheinung. Über deren Verbreitung vgl. Hilgenfeld, Die Glossolalie in der alten Kirche, 1850.

<sup>2)</sup> Dieterich, a. a O. S. 68.

Theosophen mit allen diesen Gottern, mit Zeus, Apollo, Athena, Dionysos, identisch sein soll<sup>1</sup>).

Doch des Vorzugs, dessen in der Ekstase nur wenige Auserwählte gewurdigt werden, der Gemeinschaft mit der Gottheit selbst teilhaftig zu sein, will auch die weitere Schar der Gläubigen nicht entraten. Ihnen bietet sich nun von einer andern Seite her, von den alten Opfervorstellungen ausgehend, ein mehr mittelbarer Weg der Vergottlichung. Hat doch das Opfer selbst als ein Mahl, an dem die Kultgenossen die Gottheit teilnehmend dachten, den objektiven Wert eines ihr dargebrachten Geschenkes allmählich wieder eingebußt, um dem an sich alteren Motiv der durch die Opferspeise bewirkten Heiligung den Platz zu raumen. Wie dieses in dem Opfer des Totemtieres bereits anklingt, so begegnet es uns besonders in dem Menschenopfer der alten Vegetationskulte<sup>2</sup>). Diese ım Kultus erworbene Heiligkeit konnte aber wieder dem Fleisch des Opfers eine spezifische Kraft verleihen, die schon auf der Stufe des vorreligiosen totemistischen Kultus dieses Essen zu einer von dem gewöhnlichen Nahrungsgenuß abliegenden Zeremonie erhob. Als dann unter dem Einfluß der Göttervorstellungen das Tier dem menschenahnlichen Gott sich unterordnete, konnte auch in der Verwendung zum Opfer das Tier dem Menschen weichen. Heiligung, die dort in der Beschrankung des totemistischen Ahnenund Schutzdamons auf eine einzelne Tierspezies gegeben war, stellte jedoch besondere Anforderungen an den Menschen, der zum kultischen Opfer bestimmt wurde. So entwickelte sich in der psychologischen Verkettung dieser Motive die Vorstellung, daß im Opfer der Gott selbst, verkörpert in dem der Opferung bestimmten Menschen, sich hingebe, und daß daher der Genuß des ihm entstammenden Opferfleisches ein Essen vom Leib des Gottes sei. Spuren einer solchen Anschauung, die sich zugleich mit der allgemeinen Vertretung der Gottheit durch den Priester oder Hauptling verbindet, begegnen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Man vgl. Kaiser Julians Rede auf Konig Helios. Mau, Die Religionsphilosophie Kaiser Julians, S. 144ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Bd. 4<sup>2</sup>, S. 93, 335f. und oben S. 444, 466. Dazu N. W. Thomas, Folklore vol. XI, 1900, p. 239ff. Frazer, Golden Bough<sup>3</sup>, Part V, II, p. 48ff. Preuß, Globus, Bd. 86, 1904, S. 108ff.

uns in gewissen außerordentlichen Fällen bei Naturvolkern, wenn bei allgemeiner Hungersnot oder Heimsuchung durch epidemische Krankheiten ein Hauptling oder Priester als Opfer gefordert wird. So noch in verhaltnismaßig neuer Zeit bei polynesischen Stammen, bei denen ohnehm der Priester nicht selten gottlich verehrt wurde, so daß er der sonst durch besondere Opferzeremonien zu gewinnenden Heiligung entraten konnte<sup>1</sup>). Immerhin mußte dieses verhängnisvolle Vorrecht zu einer Ablösung drängen, die sich nun nach zwei Richtungen vollzog. Auf der einen Seite trat der Verbrecher oder der Kriegsgefangene an die Stelle der geheiligten Personlichkeit. Die Heiligung, deren er ursprünglich entbehrte, mußte ihm dann nachträglich verliehen werden. Da ist es aber wieder ein psychologisch verständlicher Zug, wenn das Mittel hierzu darin besteht, daß man den zu Opfernden selbst zum Gegenstand eines Kultus macht, in welchem er ganz so wie der Gott, den er vertreten soll, verehrt wird. Es ist abermals die bekannte Wechselwirkung der Motive: die Gotter erwecken den Kultus, und der Kultus erhebt seine Objekte zu Gottern. Fur ein ursprungliches religioses Gefühl wird jedoch solchen die Gottheit vertretenden Menschen nicht etwa bloß symbolisch die Bedeutung von Göttern beigelegt, sondern sie sind wirkliche Gotter. Eben darum können sie nun dieselbe Heiligung auch auf andere ubertragen, die von ihrem Fleisch oder Blut genießen2).

Nicht wesentlich anders verhält sich der zweite, den Ursprung dieser Heiligungskulte länger überdauernde Weg, auf dem sich die Ablosung der Heiligungsopfer vollzieht. Es ist die Vertretung des Gottes durch sein Bild, dem, damit auch dieses der Mitteilung der Heiligung durch seinen Genuß teilhaft werde, eine eßbare Beschaffenheit in dem Opferkuchen gegeben wird. Auch dieses Bild bedarf einer vorangehenden zeremoniellen Weihe, infolge deren der Gott selbst in dieser seiner Nachbildung Wohnung nehmen soll. Diese Weihe geschieht wieder nach dem gleichen Prinzip der Erzeugung des kultisch verehrten Gegenstandes durch den ihm geweihten Kultus. Diese zweite Form der Ablosung ist die dauernde.

<sup>1)</sup> Gerland (Waitz-Gerland), Anthropologie der Naturvolker, VI, p. 381, 396.

<sup>2)</sup> Vgl. hier besonders die altmexikanischen Opferkulte, oben S. 93ff.

Sie lebt allein weiter, nachdem das Menschenopfer langst den gesteigerten Humanitätsgefuhlen weichen mußte; und sie teilt mit andern Kultusformen die Eigenschaft, daß sie einem Bedeutungswandel zuganglich ist, der sie nicht nur ihrem religiosen Ursprung entfremdet, sondern schließlich überhaupt zu einer gleichgultigen Form macht. Als solche erinnert sie hochstens noch durch ihre Beibehaltung bei gewissen mit den alten Opferkulten in Beziehung stehenden Festzeiten an ihre kultische Vergangenheit. So sind die Tier- und Menschenformen unserer den Kindern gespendeten-Osterkuchen, unter denen durch seinen Zusammenhang mit dem in dem christlichen Osterfest nachwirkenden judischen Passahopfer das Lamm die erste Stelle einnimmt, die letzten Rudimente dieser vormaligen Opferspeisen.

Sind diese Erschemungen derart verbreitet, daß sie offenbar an vielen Orten aus den gleichen psychologischen Motiven heraus entstanden sind, so gilt dies naturlich nicht mehr von den Modifikationen, die solche Ubergänge von Opfer- in Heiligungsriten infolge der Verbindung mit andern kultischen Handlungen darbieten. Insbesondere treten hier wichtige Komplikationen infolge der frühen Verbindung dieser Heiligungsriten mit den Vegetationskulten vermoge der Tendenz der letzteren ein, andere, ihnen ursprunglich fernliegende Kultzwecke sich anzugliedern. Ein solcher Vorgang kann dann in der gewohnlichen Form des Bedeutungswandels durch Verschiebung der Motive schließlich den eigentlichen Ackerkult ganz zum Verschwinden bringen, wahrend einzelne Elemente desselben in dem ihn überdauernden Heiligungskult zuruckbleiben. Dies 1st in der Tat der gewohnliche Weg, auf dem die Jenseitskulte uberhaupt zu entstehen pflegen. Für die Zeremonie des Gottessens ist aber diese Interferenz mit den Vegetationskulten deshalb noch von besonderer Bedeutung, weil diese aus ihrem spezifischen Zweckgebiet heraus eine Art des Opfers erzeugen, dessen äußere Form dem die Heiligungszeremonie einleitenden Opfer gleicht und daher im Kultus selbst mit ihm zusammenfließen kann. Vegetationsopfer bezweckt die Totung der alten Vegetationsdämonen oder Vegetationsgotter und ihre Wiederbelebung im neuen Jahr, wozu in den Sonnenwendfesten die Totung der alten und die Er-

weckung der neuen Sonne kommt<sup>1</sup>). Auch diese Formen des Opfers reichen in den vorreligiosen Damonenkult zuruck, als deren Rudimente sie uns in den bekannten europäischen Saat- und Erntebrauchen begegnen. Auf der Grenzscheide zwischen Damonen- und Gotterkult stehen sodann die großen Jahresfeste der Puebloindianer. Vollig zu Gotterkulten sind sie bei den alten Mexikanern und in den antiken Vegetationskulten, dem Tamuzd- und Sakäen-, Saturnalienund Adonisfest, endlich in den Isis- und Attismysterien geworden. In allen diesen Fallen waren aber bereits Verbindungen mit den Jenseitskulten eingetreten, durch die sich auch die Opfermotive vermischt hatten. Doch selbst da, wo diese rein erhalten sind, handelt es sich nirgends um eine von ihrem Ursprung an symbolische Handlung, sondern die Totung des alten Vegetationsgottes ist, so gut wie der Erntetanz und die Regenzeremonie, zunächst ein Zauber: die alten Vegetationsgeister mussen untergehen, damit die neuen ihre Tatigkeit beginnen. In die Opferbrauche, die dieser Verjungung der Natur dienen, werden jedoch vermoge der Verbindung mit den alten Seelenkulten leicht auch jene andern Brauche assimiliert, die in der Heiligung der Kultgenossen durch das genossene Opfer ihr Motiv haben. Das Opfer des den Gott vertretenden Tieres oder Menschen um der Heiligung durch den Genuß seines Fleisches willen, und das Opfer, bei dem im Sinne des Vegetationszaubers der alte Vegetationsgott getotet wird, sie fließen in eine einzige Opferhandlung zusammen, sobald die Gottheit, die beides bewirkt, als die namliche aufgefaßt wird. Nun wird der alte Gott getotet, damit er verjungt wieder auferstehe und in der Natur neues Leben erwecke; und gleichzeitig genießt der Opfernde von dem getoteten Gott, um sich selbst mit gottlicher Kraft zu erfullen. Diese Vereinigung bewirkt ubrigens nicht nur in den Kulten selbst eine Vermengung der Motive, sondern sie veranlaßt leicht auch den Mythologen und Religionspsychologen, unter dem Begriff des »Gottessensa Erscheinungen von wesentlich abweichender Bedeutung zusammenzufassen<sup>2</sup>). Dennoch scheiden sich beide Opferformen darin, daß

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 42, S. 535ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dies gilt insbesondere auch von der lehrreichen Zusammenstellung der hierher gehorigen Erscheinungen, die J. G. Frazer im funften Teil seines »Gol-

bei dem reinen Vegetationsopfer das Essen des Opfers, das den Hauptbestandteil des Heiligungsopfers ausmacht, fehlen kann, sowie auch darin, daß beide nur während eines gewissen mittleren Stadiums ihres Verlaufs zusammengehen. Die dauerndste, in ihren Vorstufen bis in den primitiven Animismus und Totemismus zuruck- und zu den hoheren Seelenkulten der Kulturreligionen emporreichende Form ist die des Genusses zunachst zum Zweck der Starkung der eigenen seelischen Krafte, dann zu dem der Heiligung und schließlich zu dem der Vergottlichung. In sie greift die andere Opferform der Totung eines Vegetations- oder Jahresgottes zum Zweck der Erneuerung der Vegetation nur in jenem mittleren Verlaufe ein, wo sich beim Aufbluhen der Ackerkulte die Gotterkulte der alten Vorstellung der Seelenaneignung bemachtigen, um sie allmahlich zum Motiv der vollendeten Heiligung zu erheben. Nachdem dies geschehen, uberdauert aber der so gewonnene neue Inhalt die Ackerkulte, die hochstens in durftigen Resten neben ihm fortbestehen. So ist es eine der bemerkenswertesten Erscheinungen in der Geschichte des religiosen Kultus, daß gerade die hochste Form der Heiligung, diejenige, in der der Mensch das nicht weiter zu uberbietende Ziel der völligen Vereinigung mit der Gottheit zu erreichen hofft, in ihren tiefsten Wurzeln bis in die fruhesten Anfange des vorreligiosen Kultus zuruckreicht. Das nimmt naturlich dieser Form nichts von ihrem Wert in der Stufenfolge der religiosen Bildungen. Vielmehr zeigt sich darin nur, wie fest verwachsen jene hochste Erscheinung der Heiligung mit den allgemeinen seelischen Motiven ist, die den Menschen zu jeder Zeit bewegt haben.

Unter den Kultformen, die der mittleren Phase dieser Entwicklung angehoren, gibt es eine Festfeier, bei der diese Komplikation der Motive besonders augenfallig ist: die Feier der Saturnalien und der ihnen verwandten Feste. Der ganze Verlauf der Feier, vor allem die Bekränzung des Festkonigs mit einer Krone aus Feldkräutern, weist auf einen einstigen Vegetationskult hin,der wohl

den Bough « gegeben hat. Dieser in Anbetracht der tatsachlichen Vermengung der Motive entschuldbare Fehler schmalert naturlich nicht das Verdienst, das sich Frazer durch die Aufzeigung der großen, alle Kulturstufen umfassenden Verbreitung dieser Kultbrauche erworben hat.

von frühe an von Scherz und Spiel begleitet war, bei dem aber doch der ernste Hintergrund magischer Handlungen, namentlich das Menschenopfer, ursprunglich den Hauptmhalt bildete. Gerade auf jener Zwischenstufe, auf der es einen Teil seiner ernsten Bedeutung noch bewahrt hatte, wie das zu Jesu Zeit wahrscheinlich fur das persische Sakaenfest zutraf, bietet nun die Kreuzigungsgeschichte jene früher geschilderte Ubereinstimmung mit einer solchen Festfeier, die unmoglich als eine zufallige angesehen werden kann<sup>1</sup>). Wie ungeheuer ist aber dem gegenuber der Bedeutungswandel, den dieser in den blutigen Ernst hineingetragene Scherz erfahren sollte! Kein anderer Teil der Leidensgeschichte hat so gewaltig auf die christliche Tradition emgewirkt wie eben diese einem uberlebten, zum Spiel gewordenen Kultus entnommenen Zuge. Wie sich das Bild des Erlosers mit der Dornenkrone unauslöschlich der Überlieferung einprägte, so hat vielleicht nichts so sehr der Vorstellung des Herrschers uber die jenseitige Welt eine so eindringliche Kraft verliehen, wie die des ans Kreuz geschlagenen Heilands, in welchem das alte anstoßig gewordene Menschenopfer, bei dem ein gemeiner Verbrecher den Stellvertreter der Gottheit spielte, abgelost wurde durch das Bild der Selbsthingabe eines Menschen, der nach dem Glauben der Christen die Gottheit selbst war. Hatte damit das Menschenopfer den weiten Kreis der Entwicklungen durchlaufen, der in den dunklen Tiefen des animistischen

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 254f. und A. Jeremias, Babylonisches im Neuen Testament, S 20ff. Zahlreiche Parallelen der Saturnalien und der andern von ihnen zu den Vegetationskulten hinuberleitenden Feste hat J. G. Frazer gesammelt (The golden Bough³, VI, p. 306ff.). Zugleich ist zu beachten, daß in diesem Fall die Mischung von Motiven, die ganz verschiedenen Phasen in der Entwicklung der Saturnalienfeier angehoren, fur einen historischen Kern dieses Teils der Passionsgeschichte spricht. So das in die Anfange des Kultus zuruckreichende Menschenopfer, die jedenfalls erst einer spateren Phase angehorende Verspottung des erwahlten Festkonigs, die die fruhere kultische Heiligung abloste, und endlich das vermutlich zuletzt gebliebene Volksprivilegium der Freibittung eines Gefangenen. Es wurde psychologisch schwer begreiflich sein, wie eine rein mythische Legende aus einer solchen ganz verschiedene Stadien umfassenden Übertragung entstanden sein konnte, während diese Mischung verstandlich wird, wenn man erwägt, daß hier judischer Festbrauch und Reminiszenzen, die ein bunt zusammengewurfelter Volks- und Soldatenhaufe aus heimischen Brauchen in die Vorgange hineintrug, in einer wirklichen Handlung zusammengeflossen sind.

Zauberglaubens begonnen, so fugte sich nun dieser letzten Umwandlung des objektiven Opferbegriffs in den subjektiven der Selbstaufopferung auch die neue Bedeutung, die das christliche Opfermahl gewann. Auch in ihm kehrte eine uralte, in den vorreligiosen Kultus zuruckreichende kultische Form wieder. Denn noch einmal bildete hier das Essen des Gottes den Inhalt der Feier, und dieses Essen galt, wie in allen hoheren Seelenkulten, als Mittel der geistigen Vereinigung mit der Gottheit. Indem aber das Abendmahl zugleich als ein Gedächtnismahl an den dereinst als Heilbringer gekommenen Gottmenschen eingesetzt wurde, gewann es den Wert eines Symbols, das in dem Maße aus seiner ursprunglich magischen in eine ideale Bedeutung übergehen konnte, als in dem Bild seines Stifters an die Stelle des Gottes der Mensch trat, in welchem die hochste der menschlichen Eigenschaften, die Selbsthingabe an ein sittliches Ideal, verkorpert gedacht wurde.

### 4. Die religiose Bedeutung der Kultlegende.

### a. Allgemeine Entwicklung der Kultlegende.

Im Zusammenhang mit den Formen des Göttermythus, denen sie entweder selbst angehört, oder denen sie durch die Übertragung des ganz oder teilweise mythischen Charakters der Erzählung auf eine menschliche Personlichkeit nahesteht, ist die Legende oben bereits erortert worden (S. 217ff.). Hier ist daher nur noch der religiösen Bedeutung zu gedenken, die ihr in der spezifischen Form der Kultlegende zukommt, und durch die sie sich wesentlich von der analogen, aber ihr bei weitem nicht gleich kommenden Stellung der Kultgöttersage unterscheidet. Wahrend nämlich die letztere nach ihren fruher (S. 210ff.) geschilderten Eigenschaften, ähnlich dem Hymnus, an den sie zumeist sich anschließt, eine Zugabe zu einem schon vorhandenen Gotterkult zu sein pflegt, bildet die Kultlegende selbst die Grundlage eines Kultes, so daß alle diesem eigenen Gebets-, Opfer- und Heiligungsriten durchaus von dem Inhalt der das Leben einer göttlichen Persönlichkeit schildernden Legende bestimmt sind. In diesem Sinne ist die Kultlegende immer zugleich die anschauliche Darstellung einer bestimmten religiosen

Grundanschauung, die in dem Leben und Wirken einer gottlichen Personlichkeit ihren Ausdruck findet. Darum ist es zwar nicht ausgeschlossen, daß innerhalb einer Volksgemeinschaft mehrere Kultlegenden nebeneinander vorkommen. Aber die einzelne entspricht stets nur einem einzigen, in bestimmten Riten und liturgischen Formen ausgebildeten Kultus. Auch wird eine solche Konkurrenz im allgemeinen mit der Entwicklung der Kulte seltener, oder es ordnen sich mindestens die andern einem einzigen Hauptkult unter, dem sie dann auch in ihren rituellen Formen folgen. Darin liegt zugleich ausgesprochen, daß die Existenz einer Kultlegende durchaus an die hoheren Stufen der religiosen Entwicklung gebunden ist. Demzufolge sind die Herakles- und die Theseuslegende überhaupt keine Kultlegenden. Die Demeterlegende ist eine solche, aber keine ausschließliche: der in Eleusis Geweihte konnte auch an den orphischdionysischen Mysterien teilnehmen. Die Christuslegende dagegen ist fur den Christen in dem Sinne alleinherrschend, daß sie allen andern religiosen Legendenbildungen, die neben ihr vorkommen, nur in der Unterordnung unter die Hauptlegende und deren Trager Raum laßt.

Nicht jede Religion, der wir aus sonstigen Grunden eine hohe Stellung anweisen, hat jedoch Kultlegenden in diesem spezifischen Sinne hervorgebracht. Ansätze sind zwar uberall in den großen Naturreligionen der Alten Welt zu finden. Auch pflegen die Vegetationskulte mit ihren dramatischen Darstellungen des Lebens und Sterbens des Jahresgottes und den daran sich schließenden Vorstellungen von der Wanderung der Seele ins Jenseits das Grundthema beginnender Kultlegenden zu bilden. Die Hollenfahrt der Istar, die Adonislegende tragen so in vielem schon die Züge echter Kultlegenden an sich. Dagegen steht die nomadisierende Lebensweise, wie der Entwicklung der Vegetationskulte, so auch der einer an diese gebundenen Kultlegende im Wege. So haben die Israeliten eine Vater- und eine Prophetensage; aber es fehlt ihnen die Kultlegende. Jahwe selbst, der in seinem unveränderlichen Wesen keine Geschichte hat, deren der Gott der Legende bedarf, ist selbst der Huter seines Kultus, und die Propheten sind die Verkünder seiner Gebote. Das Bedurfnis nach einer dem Menschen durch ihr eigenes Leben und Leiden näher tretenden Gottheit ist erst in einer späteren Zeit in dem judischen Volke erwacht, und es hat in den Messiasverkundigungen der Propheten den heilbringenden Gottmenschen in die Zukunft verlegt, damit aber auch in ein Gebiet entruckt, wo die Legende von der apokalyptischen Dichtung abgelost wird.

In der Geschichte des dem Menschen als Helfer und Erretter in menschlicher Gestalt nahenden Gottes, wie ihn die Kultlegende der Orientalen und der Griechen in der Periode des Hellenismus entwickelt hat, bietet nun in erster Linie das Verhältnis zu den Vegetationskulten, aus denen jene Legenden erwachsen sind, und sodann der Grad und die Art, wie der Gott an dem menschlichen Leben und Leiden teilnimmt, die Gesichtspunkte fur die Beurteilung des religiosen Wertes dieser Kulte. Hier stehen auf der einen Seite die Attis- und die Osirislegende, beide noch tief eingetaucht in das Medium der die Vorgange der Befruchtung, der Reifung der Saaten und des Absterbens der Natur umgebenden Mythen. Besonders in der Osirislegende treten aber noch andere Zuge hervor, die ihr einen tieferen Sinn geben, indem sie den Gott nicht bloß zum Begründer der Kultur und der Sitte, sondern nach seinem Leiden und Sterben zum Vermittler zwischen der jenseitigen und der irdischen Welt machen, als der er sich zum Herrscher und Richter des Jenseits erhebt. Wie uns in der Zerreißung des Osiris und in der den verschwundenen Bruder und Gemahl aufsuchenden Irrfahrt der Isis unverkennbare Parallelen zur Dionysos- und Demeterlegende entgegentreten, so vereinigt daher diese Legende offenbar die Zuge eines Vegetations- und eines Seelenkultes; und in diesem doppelten Sinne mogen wohl auch bei den Kultfesten, wie der Bericht des Plutarch erschließen laßt, die Gotterschicksale mimisch und dramatisch dargestellt worden sein (Plutarch, De Iside et Osiride, 12-20). Zugleich zeigt aber dieser Bericht, wie hier der Seelenkult dem mit ihm verbundenen Vegetationskult das für beide wertvollste Motiv, das des sterbenden und wiedererstehenden Gottes, entnommen hat. Der Jahresgott, der im Herbst verschwindet, um mit neu sprossender Saat wiederzukehren, wird zum Heilsgott, dessen Sterben und Wiedererstehen den Weg zeigt, den er die Seele führen wird, um sie aus den Schrecken des Todes zu retten. Wie die Osiris-, so bieten die Attis- und die Dionysoslegende die namliche Verbindung der Motive und deren allmählich eingetretene Verschiebung im Sinne des Seelenkults. Von diesen auf dem Boden der Ackerkulte erwachsenen Heils- und Gotterkulten der hellenistisch-romischen Zeit scheidet sich endlich nach seinem Ausgangspunkt wie zum Teil nach seinem religiosen Inhalt der Mithradienst. Als ursprunglicher Hirtengott entbehit Mithra der an die Vegetationsgotter gebundenen orgiastischen Bestandteile, und in seiner Verbreitung als Kriegsgott der romischen Legionäre läßt er in seinem Kult die Richtung auf das Jenseits zurucktreten, obgleich er sich auch hier dem allgemeinen Zug der Zeit schließlich nicht entziehen kann (vgl. oben S. 241 f.).

#### b. Die Christus- und die Buddhalegende als Kultlegenden.

Die Christuslegende hat, wie wir sahen, die Gestalt des sterbenden Gottes ebenso wie die Richtung auf eine jenseitige Welt mit den Legenden gemein, die aus der Veremigung von Acker- und Seelenkulten hervorgegangen sind; aber sie gleicht der Mithralegende darin, daß sie von den orgiastischen Zugen, die an die zeugenden Krafte der Natur gebunden smd, nichts enthalt. Diese sind in ihr vielmehr zu der die Vergottlichung der Seele begleitenden religiösen Ekstase vergeistigt; und es sind damit zugleich die niederen mythologischen Nebenmotive, die auch der Mithralegende anhaften, abgestreift. Sie hat nur solche Zuge des Zaubers und Wunders zurückbehalten, deren die Legende uberall bedarf, um die Gestalt ihres Helden auch wahrend seines irdischen Lebens ins Übermenschliche zu erheben. So vereinigt die Christuslegende die bedeutsamsten Eigenschaften jener andern Kultlegenden: die Gestalt des leidenden Gottes, der selbst den außersten Grad menschlichen Leidens, den Tod, erduldet, und die Gestalt des Erlosergottes, dessen wohltätiges Wirken ganz und allem dem Heil der Seele zugewandt ist. Dieses zweite Motiv wird in ihr um so wirksamer, als es die durch den Erlosergott vermittelten himmlischen Guter in einen scharfen Gegensatz bringt zur Vergänglichkeit und Nichtigkeit irdischer Hierzu tritt endlich ein dritter bedeutsamer Unterschied: die Helden jener Legenden sind Gotter, die zur Erde kommen,

um den Menschen als Helfer und Troster zu nahen. Hier ist der Held ein auf Erden geborener Mensch, dessen gottliche Heilsmission erst durch sein Leben und Sterben offenbar wird. jene mythologischen Kultlegenden Nebenformen der mythologischen Göttersage. Die Christuslegende dagegen ist eine historische Sage. die zwar, wie alle historischen Sagen, mythologisch ausgestaltet ist, der aber die wichtigste Eigenschaft der letzteren, eine hinter ihr stehende wirkliche Personlichkeit, nicht fehlt. Der Glaube an die Wirklichkeit eines Osiris und Mithra steht und fällt mit dem Glauben an den gesamten Götterkreis, von dem sie sich abgelöst haben. Die Christuslegende wurzelt in der historischen Überlieferung, die in den wesentlichsten ihrer Bestandteile trotz ausschmuckender Mythen den Charakter der Glaubwurdigkeit an sich trägt. So wird man denn auch, abgesehen von den sonstigen inneren Eigenschaften und den außeren Bedingungen, das entscheidende Motiv, das dem Christentum in dem Streit der Kulte, der seine Entstehung begleitete, den Sieg verlieh, schließlich darin erblicken durfen, daß der Held der Christuslegende als wirklicher Mensch unter andern Menschen gelebt hatte, während die Träger der andern Kultlegenden Erzeugnisse der mythologischen Phantasie waren, von deren Leben kein glaubhafter Zeuge berichten konnte. Dazu kommt, daß gerade der durch den Kontrast mit der Unsterblichkeit der Gotter wirksamste Zug der Legende, der des sterbenden Gottes, hier gleichfalls kein bloßes mythologisches Bild, sondern Wirklichkeit ist. Und wie endlich das judische Messiasideal eine Projektion des heilbringenden Gottes in die Zukunft gewesen, so konnte sich vielleicht schon Jesus selbst, und konnten vor allem die vom Judentum herkommenden Christen der Urgemeinde in ihm den zum Leben erwachten Messias erblicken<sup>1</sup>). Um so näher lag es dann aber, diese Messiasidee jenen Kultlegenden von den aus himmlischer Hohe zur Erde gekommenen und schließlich wieder zum Himmel zurückkehrenden Gottern anzugleichen, da diese Vorstellungen ohnehin schon den judischen von dem Messias als dem in den Wolken des Himmels nahenden gottlichen Menschen ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) H. J. Holtzmann, Das messianische Bewußtsein Jesu, 1903. Paul Fiebig, Der Menschensohn, Jesu Selbstbezeichnung, 1901.

wandt waren (Dan. 7, 13f.). So erscheint hier nach allen Seiten hin die Christuslegende als der in geschichtliche Wirklichkeit verwandelte Mythus; und, wie der von seinen Jungern bezeugte Jesus selbst, so wird nun auch der aus dem Mythus in dieses Leben hinubergewanderte himmlische Ursprung samt der Ruckkehr zum Himmel als Wirklichkeit geschaut. Dies um so mehr, je geläufiger in dieser Zeit den Gläubigen aller Kulte das Bild des herabgestiegenen erlosenden Gottes war. Es ist der Unterschied der historischen und der mythischen Heldensage, der sich hier im Gebiet der Kultlegende wiederholt. Wenn aber bereits die gewohnliche historische Sage die Glaubwurdigkeit, die sie ihrer geschichtlichen Grundlage verdankt, unaufhaltsam auch ihren mythischen Elementen mitteilt, wie viel mehr muß hier die historische der mythologischen Kultlegende an dauernder Wirkung überlegen sein!

Es gibt nur noch eine Legende, die es, als Erzählung des Lebens, der Taten und Ausspruche eines gottlich verehrten Menschen, in dieser historischen Beglaubigung mit der Jesuslegende aufnehmen kann: die Buddhalegende. Doch diese Legende ist ursprunglich keine Kultlegende. Daran darf der Umstand nicht irre machen, daß die Geburtsgeschichte des Buddha ihrem Gedankengehalte nach mit der Geburtsgeschichte Jesu übereinstimmt. Daß der Gott, der auf Erden weilt, nicht wie andere Sterbliche gezeugt und geboren sein konne, 1st ein verbreitetes Legendenmotiv, das uns schon in der Geburtsgeschichte der Gotter begegnet, und das, wo eine historische Personlichkeit samt der Tradition über ihre Eltern und ihre Familie den Inhalt des Mythus bildet, wie bei Jesus und Buddha, naturlich auch einer solchen Geburtsgeschichte trotz des Wunders, das sie umgibt, eine gewisse historische Glaubwurdigkeit zu verleihen sucht. Als das beinahe selbstverstandliche Mittel dazu bietet sich die Conceptio immaculata. Sie bildet in der Tat auch das einzige Tertium comparationis beider Legenden. Die naheren Umstände sind aber so abweichende, daß diese psychologisch wohlmotivierte Ubereinstimmung historische Beziehungen nicht wahrscheinlich macht<sup>1</sup>). So reich darum hier die Geburts-

<sup>1)</sup> Über die Geburtsgeschichte Buddhas vgl. Bd. 42, S. 163. Über angebliche historische Beziehungen zwischen Jesus- und Buddhalegende oben S. 244 ff., 248 Anm.

wie die weitere Lebensgeschichte Buddhas mit Zugen ausgestattet ist, die teils dem älteren Naturmythus, teils und besonders der Wunder- und Zauberwelt der indischen Marchendichtung entlehnt sind, so fehlt doch dieser Geschichte völlig der Charakter einer Kultlegende. Sie ist, abgesehen von den emzelnen phantastischen Ausschmückungen, eine verhaltnismäßig einfache Lebensgeschichte, durchaus der Motive entbehrend, die einen Kult gestalten konnten. in welchem sich Leben und Leiden des Gottes oder Gottmenschen spiegeln. Daß das Andenken, das Grab und die Reliquien Buddhas kultische Verehrung genießen, ist ein Zug, der sich an jede geheiligte Personlichkeit heftet, der aber ganz davon unabhängig ist, ob diese im übrigen Gegenstand eines Kultes wird. Ebenso sind die Dogmen der buddhistischen Kirche Lehren, die unmittelbar dem Buddha selbst zugeschrieben werden, wie denn auch viele von ihnen wahrscheinlich von ihm herruhren. Demgegenuber gelten der christlichen Kirche die einzelnen sakramentalen Handlungen, allen voran Taufe und Abendmahl, als Wiederholungen der wichtigsten Handlungen aus dem Leben Jesu, und die Kultfeiern des Festjahres sind in ähnlichem Sinne Wiederholungen der Hauptereignisse dieses Lebens, wie die alten Mysterienkulte Darstellungen der einzelnen Hauptakte einer mythologischen Götterlegende gewesen waren.

Dieser fundamentale Unterschied der beiden großten Kulturreligionen der Erde begreift sich, wenn wir uns die Ursprungsverhältnisse beider vergegenwartigen. Der Buddhismus ist die Frucht einer philosophischen Bewegung, die in Indien längst eingesetzt hatte und auf eine Uberwindung teils des alten Naturmythus, teils des populären Zauber- und Dämonenglaubens abzielte. Daß sich der Buddhareligion selbst dieser Zauberglaube wieder bemächtigte, war eine notwendige Folge der Assimilation dieser Religion durch die im Volke lebenden Vorstellungen, vermochte aber die Spuren jenes philosophischen Ursprungs nicht zu verwischen. So ist denn diese Religion durch und durch intellektuell gerichtet. Die Erkenntnis der Wahrheit bildet das Ziel alles menschlichen Strebens. Die Heilstat Buddhas besteht darin, daß er diesen Weg zur Wahrheit in der Meditation und in der Askese zeigt.

Indem in ihnen der Mensch dem Sinnlichen abstirbt, lernt er die aus dem Denken stammenden geistigen Werte als die einzigen bleibenden erkennen. Das eigene Selbst in diesen bleibenden geistigen Werten aufgehen zu lassen, darauf ist daher das Bemuhen des buddhistischen Asketen gerichtet. Solange er es nicht vermag, bleibt er an den Körper und seine Leiden gebunden, und er muß so lange wiedergeboren werden, bis er alle Fesseln abgestreift hat, die ihn an das sinnliche Dasein ketten. Hier ist es dann die Seelenwanderung, die der Buddhismus dem alteren Brahmanismus zur Ausmalung dieser Kette der Wiedergeburten entnimmt. In dieser Richtung auf den bleibenden Wert der im Erkennen erworbenen geistigen Guter ist aber der Buddhismus weder atheistisch, noch fehlt ihm der Unsterblichkeitsglaube, wie man, am Maße christlicher Vorstellungen messend, ihm vorwirft. Wie der Leib des Menschen sich in seine Elemente auflost, so ist sein Denken und Tun verganglich. Doch sein Geist, der in dem bleibenden Ertrag dieses Denkens und Tuns besteht, ist unverganglich. Er bildet einen Teil der ewigen Wahrheit, die als Wirkung des Denkens die fortwährend entstehenden und wieder verschwindenden Handlungen dieses Denkens uberdauert. Darum gibt es nach Buddha keine personliche Unsterblichkeit und keinen personlichen Gott. Wohl aber gibt es eine unpersonliche Unsterblichkeit, die in der unbegrenzten Fortdauer der Früchte der Erkenntnis, und einen unpersonlichen Gott, der in der unvergänglichen Wahrheit selbst besteht. Wenn das Ich aus dem Kreis der Wiedergeburten in das Nirwana eingeht, so bedeutet dies also nicht, daß es vernichtet, sondern daß es in jenen allgemeinen Geist aufgenommen wird, der alle Erkenntnis als unveranderlich bleibende Wahrheit umfaßt. Darum ist das Nirwana wohl die Negation alles Werdens und Strebens, aber es ist nicht die Negation des Seins. Vielmehr ist es der Inbegriff alles wahren Seins, das in seinem der Verganglichkeit des Sinnlichen entzogenen geistigen Wesen Gott ist. Zwar fehlt auch dieser Religion des reinen Intellekts nicht ganz das Moment des Fuhlens und Wollens, das sich nun einmal aus der menschlichen Natur nicht ausmerzen laßt. Doch beide gehen hier auf in dem Streben nach Erkenntnis und in der Hingabe derer, die den Weg zu ihr gefunden haben, an die Pflicht, andere den gleichen Weg zur Wahrheit zu fuhren.

Wie anders das Christentum! Sein Ursprung liegt zunachst abseits von den philosophischen Stromungen, die es umgeben, und die erst spater einen wachsenden Einfluß auf seine Lehrgestaltung gewinnen. An sich ist es aber, wie jede aus ursprunglichen religiösen Trieben hervorbrechende Bewegung, ganz und gar eine Religion des Gefühls und des Willens. So betätigt sich in ihm, ähnlich wie in den meisten Kulten der gleichen Zeit, nur stärker und ungetrubt durch fremde, den alten Acker- oder Nomadenkulten entstammende Beimengungen, ein lebendiges Bewußtsein des Wertes der Personlichkeit und ihres im Fühlen und Wollen zum unmittelbaren Ausdruck kommenden selbstandigen Dascins. Darum verlangt es einen personlichen Gott, eine personliche Unsterblichkeit und einen Erloser, der ihm nicht bloß Lehrer und Wegweiser, sondern durch sein eigenes Leiden und Sterben Helfer in der Not und Erretter vom Tode ist. Das hochste Gut endlich ist ihm nicht die Tugend des Erkennens, sondern die des Gemüts, die Liebe, die es in unendlicher Steigerung auf die Gottheit und, gesteigert und vermenschlicht zugleich, auf den Erloser uberträgt. In allem dem bewegt sich das Christentum im vollen Gegensatz zur Lehre Buddhas. Weder liegt aber dieser Gegensatz darin, daß der Buddhismus eine atheistische und das Christentum eine theistische, noch auch darin, daß joner eine pessimistische, dieses eine optimistische Religion ware. Beides ist falsch. Der wirkliche Gegensatz liegt vielmehr darin, daß das Ideal des Buddhismus die hochste Frucht des Erkennens, die Wahrheit, das des Christentums die hochste Betätigung des Gefuhls, die Liebe ist. So unpersonlich nun und in ihrem objektiven Wesen nur in entfernter Annäherung unserem Erkennen erreichbar die Wahrheit, so personlich und im letzten Grunde fur uns außerhalb der Beziehungen von Mensch zu Mensch undenkbar ist die Liebe. Darum liegt über der Religion Buddhas die Entsagung, uber dem Christentum die Hoffnung als vorherrschende Stimmung ausgebreitet. Doch die Entsagung ist so wenig wertlos wie die Hoffnung, sondern jeder dieser Affekte hat seine berechtigte Stellung in der Skala menschlicher Wertgefuhle. So weit voneinander abliegend darum diese Weltanschauungen sein mögen, das allgemein Menschliche ist beiden gemeinsam; und so wenig das Motiv der Liebe dem Buddhismus, so wenig fehlt das der Entsagung dem Christentum ganz. Deshalb ist es zwar eine Verirrung, wenn man das christliche Abendland mit jener Religion des fernen Ostens beglucken will. Aber nicht minder sollte man sich huten, die Religion Buddhas für eine ethisch minderwertige Gestaltung religiosen Denkens zu halten. Beide Religionen sind so verschieden wie die geistigen Atmosphären, denen sie angehoren. Eben darum entziehen sich beide einem absoluten Maß der Vergleichung, und die Moglichkeit ist naturlich nicht zu bestreiten, daß dereinst einmal in einer fernen Zukunft eine Zeit kommen kann, in der sich das erhabene Wahrheitsideal des indischen Asketen mit dem christlichen Personlichkeitsideal der hingebenden Liebe zu vereinigen strebt.

Sind ihrem Wesen nach die Werte dieser beiden machtigsten Religionen der Erde unvergleichbar, so muß nun aber unsere Wertbeurteilung anders ausfallen, wenn sie nicht bloß den idealen Gehalt, sondern die spekulativen und die mythologischen Bestandteile ins Auge faßt, die die unzertrennlichen Begleiter jeder Religion sind. Wo die Spekulation vorwaltet, wie in der esoterischen Lehre Buddhas, da verfallt die Dogmatik dieser Wahrheitsreligion mit ihren drei Arten des Leidens, ihren vier Stufen der Wahrheit, ihren acht Pfaden der Erkenntnis in subtile Unterscheidungen ohne ethischen Wert. Wo dagegen die Phantasie die Oberhand gewinnt, wie in der volksmaßigen Buddhalegende, da verschwindet der religiose Gehalt in der Zauberphantastik indischer Marchendichtung. Daß es an der Neigung hierzu auch bei der Jesuslegende nicht gefehlt hat, das bezeugen uns manche der neutestamentlichen Apokryphen<sup>1</sup>). Wenn in den kanonischen Schriften diese Bestandteile auf ein bescheidenes Maß zuruckgedrangt sind, so ist das natürlich kein Zufall. Aber schwerlich beruht es darauf, daß solche Zugaben

<sup>1)</sup> Charakteristisch sind hier durch ihre Marchenepisoden besonders das sogenannte Protoevangelium des Jacobus und die Kindheitserzahlung des Thomas, sowie die apokalyptisch-phantastischen Bestandteile der gnostischen Evangelien. Vgl. Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen, 1904 Über die mythologischen Bestandteile der Buddhalegende vgl. oben S. 247f.

um ihrer selbst willen abgewiesen wurden. Was sie fernhalten mußte, das waren vielmehr eben die Eigenschaften, die die Jesuslegende zu einer Kultlegende gemacht haben: die Konzentration der religiosen Bedeutung dieser Personlichkeit auf jene Momente der Lebens- und Leidensgeschichte, die im Kultus fortan dem Gemut des Christen als magische Symbole des Gedankens der hingebenden Liebe und der durch sie gewonnenen Erlosung vorgeführt wurden. Gegenüber diesen die religiöse Grundstimmung ausdruckenden Motiven erscheinen jene Ausschmuckungen als heterogene Beimengungen, die ganz und gar dem Intellekt angehören und seinen Versuchen, der Gottheit mit den Hilfsmitteln des Verstandes und der Phantasie nahezukommen. Das ist auch der tiefere Grund, weshalb solche mythologische Abirrungen der Jesuslegende durchweg auf den Gnostizismus als ihre Quelle zuruckfuhren, eine Richtung, die in ihrer Tendenz, die Religion als die hochste Tat des Intellekts zu begreifen, dem Buddhismus wesensverwandt ist. Denn der Intellekt gibt sich, während er Allegorien zur Verdeutlichung seiner Begriffe kunstlich erfindet, zugleich einem Spiel phantastischer Vorstellungen hin, das die geschichtliche Wirklichkeit mit Zaubertaten und Wundern umstrickt. Hatte darum die Gnosis gesiegt, so wurde die Jesuslegende schwerlich viel anders ausgefallen sein als die Buddhalegende.

Aber noch in einer andern Beziehung zeigt sich hier die Religion des Gefühls und des Willens der des Intellekts überlegen: in der Anwendung auf das Handeln, und in dem Rat, den sich der Mensch in den Bedrängnissen des Lebens bei seiner Religion holen kann. Die Motive der Schstbehauptung der Persönlichkeit und der hingebenden Liebe bedürfen keiner Interpretation, um sie in allen Lebenslagen zu Regulativen des Handelns zu machen. Dem gegenüber ist das Ideal der Erkenntnis, die reine, luckenlose Wahrheit, ein Jenseitsideal, das in der wirklichen Welt weder erreichbar ist, noch ein Maß abgibt, an dem man die Dinge messen kann. Hochst bezeichnend tritt uns darum dieser praktische Unterschied zwischen der Religion des Intellekts und der Religion des Gefühls in den praktischen Lebensregeln und Ratschlägen vor Augen, die den Stiftern dieser beiden Religionen zugeschrieben werden. Jesus wie

Buddha haben sie mit Vorliebe in Gleichnissen und Parabeln niedergelegt. Denn das Gleichnis macht, wie Buddha einmal bemerkt, leichter als die unverhullte Lehre die Wahrheit dem allgemeinen Verstandnisse zuganglich. Doch die Probe dieser praktischen Anwendung besteht der Buddhismus nicht. Die Gleichnisse Buddhas und die von ihm nicht selten an ihrer Statt verwendeten Fabeln atmen im allgemeinen den Geist eines flachen Utilitarismus, dem selbst stark egoistische Motive nicht fern liegen<sup>1</sup>). Das ist begreiflich genug. Eine Ethik, die wesentlich eine des reinen Intellekts sein will, hat sich noch stets gegenüber den wirklichen moralischen Motiven des Menschen als unzulänglich erwiesen. Das Ideal der absoluten Wahrheit ist aber in seiner abstrakten Allgemeinheit so unbestimmt, daß schon bei den konkreten Fragen des Erkennens und vollends bei denen des Wollens und Handelns seine Hilfe versagt.

Schließlich ist nicht zu ubersehen, daß der Ausbreitung des Christentums eine Eigenschaft zu statten kam, die auch fur seine Stellung in dem Ganzen der religiosen Entwicklung von der hochsten Bedeutung ist. Abgesehen davon, daß seine Kultlegende eine historische Legende ist, hat sie mit den andern, mythologischen Kultlegenden der gleichen Zeit nicht nur die Hauptmotive, sondern auch die kultischen Hilfsmittel gemein. So die wesentlichsten Teile des Rituals: die Reinigungen, die Reste des Opferkultus, endlich die spezifischen Heiligungszeremonien mit ihrer Kulmination in dem die Gemeinschaft mit der Gottheit herstellenden Opfermahl. Übereinstimmend ist aber ihre Quelle auch darin, daß diese Kultlegende den Hohepunkt einer Entwicklung bildet, die in ihren Anfangen bis tief in den vorreligiosen Kultus zuruckreicht. So kommt es, daß schon der primitive Mensch den Zeremonien des christlichen Kultus ein Verständnis entgegenbringt, das seinen eigenen im Kultus wie im individuellen Zauberbrauch geubten Gewohnheiten entstammt. Das Sakrament der Taufe ist dem Primitiven, der die magische

<sup>1)</sup> Vgl. K. E. Neumann, Reden Gotamo Buddhas, Bd 1, 1896, 3. Teil, S. 220ff. Besonders tritt dies da zutage, wo etwa Jesus und Buddha zufallig den gleichen oder einen ahnlichen Stoff behandeln, wie z. B. im Gleichnis von dem verlorenen Sohn (Lukas, 15, 12ff)

Reinigung bei den verschiedensten Gelegenheiten ubt, eine durchaus begreifliche Handlung. Den Wert der Erleuchtung hat er oder haben Bevorzugte seines Stammes in Vision und Ekstase schätzen gelernt. In dem Sakrament des Abendmahls wiederholen sich ihm nicht minder Handlungen, die zuweilen bei ihm schon die Stufenfolge vom Essen des Fleisches und vom Trinken des Blutes zur Aneignung fremder Kräfte bis zum Essen des Gottes zur eigenen Vergottlichung durchlaufen haben. Alle diese Handlungen sind ihm verstandlich, viel verständlicher als dem heutigen Christen. der sich entweder mit ihnen als mit Geheimnissen abfindet, die menschlichem Verständnis entzogen seien, oder der sie ablehnt. eben weil sie ihm unverständlich sind. Begreiflich daher, daß nach der Versicherung der Missionare alle jene christlichen Kulthandlungen bei dem Naturmenschen keinem nennenswerten Widerstand begegnen, sondern daß sie die Hilfsmittel bieten, um sein religiöses Denken durch die Substitution der entsprechenden christlichen Vorstellungen zu lautern und an der Hand der ihm am leichtesten zugänglichen religiösen Gefuhle auch seine sittliche Lebensanschauung auf eine höhere Stufe zu heben<sup>1</sup>).

Indem aber fast alle die aus Nomaden- und Ackerbaukulten und aus vorreligiosem Zauberbrauch stammenden Keime religioser Entwicklung mehr und mehr uber den Boden des sinnlichen Lebens, dem sie entstammen, hinausstreben, wird schließlich das Objekt der Religion zu einem übersinnlichen Ideal. Wenn gleichwohl die frühe schon entstandene Neigung, auch den Ursprung der Religion ins Übersinnliche zu verlegen, sie als ein Geschenk Gottes an die Menschheit oder an eine bevorzugte Kultgemeinschaft anzusehen, nicht verschwunden ist, so ist diese Verwechslung des Gegenstandes der Religion mit ihrem Ursprung freilich ein Irrtum, den nicht die historische Betrachtung einer einzelnen Religion, wie des Christentums, beseitigen kann, der aber gegenüber der Entwicklungsgeschichte der Religion überhaupt unwiederbringlich zu einem jener Wahngebilde wird, die der Rückfall in überlebte mythologische Vorstellungen da hervorbringt, wo man für das mensch-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) C. Memhof, Christus der Heiland auch der Naturvolker, Schriften der Berliner evang. Missionsgesellschaft (1908).

1 x 2

liche Denken und Handeln neben den in ihm selbst wirksamen Kräften noch andere aufzufinden sucht, die einer außeren Wunderund Zauberwelt angehoren. So gewiß es ist, daß in den Objekten der Religion von Anfang an der Trieb liegt, aus dem Umkreis der sinnlichen Umgebung und der ihr angehorenden Motive der Furcht und des Hoffens sich zu einem transzendenten Ideal zu erheben, so unzweifelhaft ist es jedoch, daß dieser Trieb und demnach die Religion selbst dem Menschen immanent ist. Sie ist es allerdings nicht in dem Sinne, daß die Gottesidee oder irgend eine andere der im Laufe der Geschichte zur Herrschaft gelangten religiösen Ideen von Anfang an in den Menschen gelegt ware; wohl aber in dem, daß schon vor dem Anfang der im eigentlichen Sinne religiosen Entwicklung überall in ihm die Anlagen ruhen, vermoge deren sich aus den vorreigiosen die religiosen Triebe entwickeln, und diese wiederum aus ihren niederen in ihre hoheren Formen ubergehen. In dieser Immanenz der Religion wurzelt endlich auch noch der Wert, welchen die den hoheren Stadien der religiosen Entwicklung eigentumliche Ausbildung einer Kultlegende, und unter ihnen wieder vornehmlich die einer historischen Kultlegende, wie sie das Christentum hervorgebracht hat, besitzt. Was ihm selbst immanent ist, und was er, wenn auch unbestimmt, als religiõses Ideal in sich fuhlt, das will der Mensch in menschlicher Form verwirklicht sehen. Dies leistet ihm aber nicht ein unsichtbarer uberweltlicher Gott, sondern der Gott, der selbst als Mensch unter Menschen gewandelt, ihr Leben geteilt und ihre Leiden his zum Tode erduldet hat.

# III. Das Wesen der Religion.

# 1. Die Religion als psychologisches Problem.

Die Anfange einer Philosophie der Religion gehen bekanntlich bis in die Anfange der Philosophie selbst zurück. Doch die Uberzeugung, daß hier der philosophischen eine psychologische Untersuchung vorangehen müsse, die zunächst über die seelischen Erlebnisse Rechenschaft gebe, welche man unter dem Gesamtbegriff

der Religion zusammenfaßt, - diese Überzeugung ist verhältnismäßig sehr neuen Datums. Freilich, latent sind irgend welche psychologische Voraussetzungen auch in den spekulativen Theorien über die Natur der Religion enthalten. So, wenn sie Schleiermacher als »Gefuhl schlechthiniger Abhangigkeit« definiert, oder Hegel sie als ein »Wissen des Absoluten in der Form der Vorstellung« der Philosophie als dem begrifflichen Wissen gegenuberstellt, - Bestimmungen, die zugleich auf die zwei Richtungen hinweisen, nach denen die vielen Versuche, der Religion durch allgemeine Begriffe nahe zu kommen, auseinandergehen. Auf der einen Seite verlegt man sie in das Gefuhl und den Willen, auf der andern Seite in das Erkennen. Im ersteren Sinne wird sie bald aus dem Glucksbedurfnis, bald aus dem Streben nach sittlicher Vollendung, im zweiten aus der Annahme ubersinnlicher Wesen, aus dem Kausalbedurfnis oder auch aus einer unmittelbaren Offenbarung des Gottlichen im menschlichen Bewußtsein abgeleitet. Dabei ist es ubrigens bezeichnend, daß die einer psychologischen Interpretation näherstehenden Auffassungen meist nicht von Philosophen, sondern von Vertretern der positiven Wissenschaften herrühren, und daß unter ihnen die Theologen, soweit sie nicht auf dem in der zuletzt erwähnten Definition vertretenen Offenbarungsstandpunkte stehen, mehr dem Voluntarismus, die Anthropologen mit Einschluß der Psychologen dem Intellektualismus sich zuneigen. Daraus kann naturlich nicht gefolgert werden, daß die eine oder die andere Auffassung die wissenschaftlich besser begrundete sei, sondern lediglich dies, daß es verschiedene Gebiete des wissenschaftlichen Denkens sind, in denen sich beide bewegen. Der Theologe, der von den ethischen Anschauungen der hoheren Religionen herkommt und nach der praktischen Richtung seines Berufs vorzugsweise der erhebenden und trostenden Wirkung religioser Stimmungen zugewandt ist, bevorzugt naturgemaß die Gefuhlsseite der religiosen Erscheinungen. Der Anthropologe und Ethnologe, dessen Interesse zunachst durch das ihm selbst Fremdartigste, durch die Vorstellungen der primitiven Volker, gefesselt wird, bringt diesen die ihm gelaufigen Voraussetzungen der Vulgärpsychologie entgegen; und er tut das um so harmloser, als jene Vorstellungen

keineswegs eine Antwort auf das enthalten, was man späterhin religiose Fragen zu nennen pflegt, sondern als sie sich auf die nächsten wie auf die fernsten Dinge, auf die Ursachen der Krankheit und die Bewegung der Gestirne ebenso wie auf das Schicksal der Seele nach dem Tode und auf eine unsichtbare, himmlische und unterirdische Welt beziehen. So entsteht denn leicht die Anschauung, die Religion sei primitive Wissenschaft; sie werde jedoch als solche allmählich von der wirklichen Wissenschaft verdrängt, um schließlich nur noch als ein nicht beweisbarer, aber auch nicht widerlegbarer Glaube an Dinge, die der Wissenschaft definitiv unzuganglich sind, zuruckzubleiben. So entsteht die Theorie des »Agnostizismus«, wie sie Herbert Spencer, der bedeutendste und konsequenteste Vertreter des Intellektualismus in der neueren Psychologie, entwickelt hat. Daß Spencer und andere Soziologen, trotz der Beschaftigung mit den in das Gebiet der Religion herüberreichenden Erscheinungen des sozialen Lebens, an dieser Anschauung festhielten, erklart sich übrigens daraus, daß sie bis zu jenem Punkte des definitiv Unerkennbaren meist der verbreiteten Form der intellektualistischen Theorie zugetan sind, der Mythus und Religion als Vorstufen oder niedere Formen der Erkenntnis gelten.

Eme Kritik dieser Theorien, sowohl der emotionalen wie der intellektualen, soll hier nicht unternommen werden. Eine solche liegt um so mehr außerhalb unserer Aufgabe, als der psychologische Standpunkt, von dem man beiderseits ausgeht, abgesehen von der Verschiedenheit der psychologischen Richtungen, ein ubereinstimmender bleibt. Dieser Standpunkt ist durchweg derjenige der Individualpsychologie, und zwar nicht bloß in dem Sinne, daß man zur Interpretation der Erscheinungen die Tatsachen des individuellen Bewußtseins herbeizieht, was naturlich unvermeidlich ist, sondern auch in dem andern, daß man ausschließlich aus den religiosen Stimmungen und Erlebnissen des individuellen Bewußtseins oder aus der Beobachtung religios hochgestimmter Individuen einen Begriff der Religion zu gewinnen sucht. Hat doch selbst ein in so besonderem Grade psychologisch gerichteter Religionsphilosoph wie Höffding es nachdrucklich abgelehnt, für die Erkenntnis des

Ursprungs der Religion die Religionsgeschichte zu Rate zu ziehen. und statt dessen vielmehr auf gute Biographien, zumal Selbstbiographien religioser Personlichkeiten hingewiesen<sup>1</sup>). Ich mochte dem nicht einmal fur die Geschichte der großen Volkerreligionen beipflichten, auf die es Hoffding bezieht. Stehen doch die religiösen Personlichkeiten, die er im Auge hat, em Augustin, Suso oder eme heilige Therese, selbst inmitten einer jener großen Religionen, ohne die die eigenartige Form ihrer Religiositat nicht zu verstehen ist. Noch mehr gilt das, wenn man jenen Satz auf die gesamte Religionsgeschichte von ihren Anfängen an beziehen wollte. Freilich lehren uns so manche verfehlte Theorien, die auf dem Boden der Religionsgeschichte oder einzelner ihrer Teile erwachsen sind, daß auch die Geschichte allein vor Irrungen hier nicht zu bewahren vermag. Denn sicherlich kann man ein trefflicher Religionshistoriker und doch ein schlechter Religionspsycholog sein. Wenn wir aber näher zuschen, wie solche Irrungen entstehen, so zeigt es sich regelmäßig, daß sie entweder in dem willkurlichen Herausgreifen eines einzelnen, und vielleicht nicht einmal des religios bedeutsamsten Zuges in der Geschichte, oder noch häufiger, daß sie wiederum in der Individualpsychologie in ihrer vulgären rationalisierten Form ihre Quelle haben; und hier glaubt man dann gelegentlich sogar, nach dem Vorbild mancher Aufklarungsphilosophen des 18. Jahrhunderts, in der Kinderpsychologie den Schlussel zu dem Geheimnis der Religion zu finden<sup>2</sup>). In Wahrheit ist jedoch die Religion weder ausschließlich ein Problem der Psychologie noch ein solches der Geschichte, sondern die Psychologie hat der Geschichte und der sie in ihren Anfangen erganzenden Volkerkunde die Tatsachen, die Geschichte der Psychologie die leitenden Gesichtspunkte zu entnehmen. Das bedeutet nicht, daß die Denk- und Gefuhlsweise des psychologischen Beobachters selbst oder des heutigen Kulturmenschen uberhaupt in die Erscheinungen der religiosen Entwicklung hinubergetragen werden soll, sondern daß man sich auf Grund der im Gebiet der elementareren Funktionen

<sup>1)</sup> H. Hoffding, Religionsphilosophie, 1901, S. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Man vergleiche z. B. Herm. Schneider, Kultur und Denken der alten Ägypter, 1907, S. 371ff.

des Seelenlebens gewonnenen Ergebnisse in die Psychologie eines unter fremden Natur- und Kulturbedingungen stehenden Menschen versetzen und daraus ein psychologisches Verständnis der religiosen Motive und ihrer Fortentwicklung gewinnen muß. Eben das aber ist hier, wie uberall, die Aufgabe der Volkerpsychologie. Die Religion ist demnach von Hause aus ein volkerpsychologisches, kein individualpsychologisches Problem.

Daß sie das letztere nicht ist, das bezeugen nun auch die Ergebnisse, zu denen die Versuche, eine Religionspsychologie auf rein individuelle Beobachtungen zu grunden, gelangt sind. Selbst da, wo sie wirklich auf dem Boden der Psychologie verbleiben und nicht etwa von Anfang an einer aus ganz andern Überzeugungen entsprungenen metaphysischen oder ethischen Theorie zusteuern, verfehlen solche Versuche durchweg schon die nachste Aufgabe, deren Losung uberhaupt erst den Zugang zu einer Psychologie der Religion eroffnen kann: die der Unterscheidung von Mythus und Religion. Diese Aufgabe liegt in der Tat so sehr im Argen, daß es eine große religionswissenschaftliche Partei gibt, für die ein solcher Unterschied uberhaupt nicht besteht. Zu ihr gehort die Mehrzahl der Ethnologen, aber auch eine nicht geringe Anzahl von Philologen und Historikern, die sich mit der Mythologie und Religionsgeschichte der alten Kulturvölker beschäftigen. Dies hat freilich seinen begreiflichen Grund darin, daß von Anfang an Mythus und Religion auf das innigste verwebt sind, ja daß es auf weite Strecken hinaus uberhaupt keine Religion außer in mythologischer Form gibt. Aber Verbindungen, selbst wenn sie sich zu Verschmelzungen steigern, bedeuten doch keineswegs eine Identität der Bestandteile, sondern gerade hier erhebt sich um so mehr die Aufgabe, diese Bestandteile aus ihrer Verbindung zu losen und jeden nach den ihm eigenen Merkmalen zu bestimmen. Unter diesem Gesichtspunkte kann es nun keinen Augenblick zweifelhaft sein, daß jede Mythologie zahlreiche Vorstellungen enthalt, die mit Religion nicht das geringste zu tun haben. Wenn die Seele mit dem letzten Atemzug des Sterbenden aus dem Korper entweicht, wenn sie nach dem Tode im Traumbild wiedererscheint, so sind das an und fur sich keine religiösen Vorstellungen. Sie sind allerdings ebensowenig sogenannte

»Erklarungen«, sondern unmittelbare, unter der assimilativen Wirkung verwandter Erlebnisse entstandene Anschauungen. Nicht anders verhält es sich mit der Auffassung der Gestirne, Wolken, Winde und anderer Naturerscheinungen als lebender Wesen und mit der Mehrzahl der Mythenmarchen und Sagen, die, auch wenn ihr Inhalt geglaubt wird, im allgemeinen mit dem Märchen und der Sage späterer Zeiten die religiose Bedeutungslosigkeit teilen. Denn der einzige allenfalls entscheidende, aber keineswegs konstante Unterschied, daß die mythologischen Uberlieferungen geglaubt werden, bildet kein Zeugnis für ihren religiosen Inhalt: sonst konnte man mit dem gleichen Rechte jede erfundene Geschichte, die bei irgend einem Menschen Glauben findet, zu dem Bestand seiner religiösen Überzeugungen zählen. Der Mythus umfaßt eben, solange das mythologische Denken das Bewußtsein beherrscht, die gesamte Weltanschauung eines Volkes: er ist ebensogut Vorstufe kunftiger Wissenschaft, wie er das Handeln an Stelle der ihn spater ablosenden praktischen Maximen leitet. Die Sonderung der einzelnen Lebensgebiete aus dem ursprunglich sie alle umfassenden mythologischen Ganzen erfolgt aber für die einzelnen zu sehr verschiedener Zeit, und sie erfolgt, wie wir das vor allem aus der Geschichte der Naturanschauung wissen, sogar für die einzelnen Teile eines und desselben Gebietes sehr ungleichmäßig. Am dauerndsten bleibt der Mythus begreiflicherweise bei den Vorstellungen bestehen, die sich auf eine Welt jenseits der wirklichen und auf ein Leben nach dem Tode, kurz auf einen Inhalt beziehen, der jeder erfahrbaren Wirklichkeit entzogen ist. Insofern nun dieser Inhalt zugleich dem Gebiet der Religion angehort oder daran angrenzt, ist es verständlich, daß unter allen Lebensgebieten die Religion am dauerndsten mit mythologischen Elementen verwebt ist. Je schwieriger es aber darum sein mag, im einzelnen Fall Religiöses und Mythisches zu sondern, um so notwendiger ist dies, soll der Begriff der Religion überhaupt gegenüber solchen mythologischen Trübungen klargestellt werden. Da nun Mythus und Religion beide psychologische Bildungen sind, so ist diese Sonderung ebenso eine mit Hilfe der ethnologischen und historischen Tatsachen zu losende psychologische Aufgabe, wie es auf der andern Seite eine historische

Aufgabe ist, auf Grund psychologischer Merkmale und geschicht licher Zeugnisse die mythologischen von den tatsachlichen Bestandteilen historischer Sagen und Legenden zu scheiden.

Der Schwierigkeit jenes volkerpsychologischen Problems entgehen nun freilich diejenigen, die die Religion von vornherein ausschließlich unter dem Gesichtspunkt der Individualpsychologie betrachten. Indem sie von den geschichtlichen Erscheinungsweisen derselben ganz absehen und ihre Untersuchung auf die Frage konzentrieren, was ein Mensch unter den Bedingungen unserer heutigen oder einer von ihr nicht allzu verschiedenen Kultur erlebe, wenn in ihm religiose Gefuhle und Vorstellungen entstehen und sich in entsprechenden Handlungen äußern, kommen sie mit der Frage nach dem Verhältnis von Mythus und Religion uberhaupt nicht in Beruhrung. Das Religiose ist dann von vornherein ein Erlebnis, das nach seiner Intensität und nach zufalligen äußeren Bedingungen variieren mag, im ubrigen aber ebenso uber allen Wandel der Zeiten erhaben ist, wie die allgemeinen Eigenschaften des Bewußtseins nach der Voraussetzung der Individualpsychologie überall als die namlichen wiederkehren. Wollte man freilich die durch diesen Standpunkt zunachst gebotene Bewußtseinsanalyse strenge durchfuhren und bei beliebigen Individuen zur Anwendung bringen, so würde sie angesichts der ungeheuer verwickelten Bedingungen, unter denen innerhalb der gegenwärtigen Kultur ein einzelnes Bewußtsein stehen kann, schwerlich zu einem Ergebnisse kommen. Wahrscheinlich wurde sich, wenn man in einem großeren und moglichst gemischten Kreise Umfrage hielte, dieser Kreis ungefähr in drei Gruppen teilen: in eine erste, die die Religion fur eine heilige, auf einer ursprunglichen Offenbarung beruhende Überlieferung erklärte; in eine zweite, die behauptete, von spezifisch religiosen Erlebnissen uberhaupt nichts zu wissen; und endlich in eine dritte, die dieses Erlebnis als eine feierliche, die Seele über die Bedurfnisse und Sorgen des Alltags erhebende und in guten Vorsätzen bestarkende Gesinnung schilderte. Natürlich konnen auch Ubergange zwischen diesen Gruppen, namentlich der ersten und der dritten, vorkommen. Im ganzen aber ist klar, daß, wo sie reinlich geschieden einander gegenuberstehen, die Aussagen der ersten und der zweiten Gruppe im Grunde gleich inhaltsleer sind. Denn auch da, wo sich das religiose Erlebnis als eine bloße Sache der Uberlieferung gibt, ist es ja nur eine außere gedachtnismäßige Aneignung. Dieser Mißerfolg macht es denn auch verständlich, daß die Psychologen, die dieser Richtung folgen, hier auf die sonst von ihnen geubte vergleichende Methode verzichten und statt dessen einen Weg einschlagen, den man in der empirischen Logik das Verfahren der »ausgezeichneten Falle« zu nennen pflegt. Es ist von den Vertretern dieser individualistischen Religionspsychologie die pragmatische Methode genannt worden. Biographien, Selbstbekenntnisse, Erlebnisse religioser Personlichkeiten sind die Quellen, aus denen man zu schopfen sucht. Da bieten sich denn auf der einen Seite die selbstqualerischen Grubler, die, von tiefer Seelennot erfullt, nach religiosem Trost verlangen; auf der andern die ekstatischen Visionäre, die mit ihren Gedanken und Gefuhlen in einer kunftigen Seligkeit schwelgen. So ist die Gesellschaft, in die wir durch diese Sammlungen religiöser Selbstzeugnisse versetzt werden, eine außerst gemischte. Neben den großen Gestalten eines Augustin und Franz von Assisi fehlt es nicht an subalternen Personlichkeiten von zweifelhaftem Werte, von den dem Psychiater geläufigen Typen des religiosen Wahnsinns an bis herab zu den Hysterischen und Neurasthenikern gewohnlichen Schlags, denen bekanntermaßen ein Zug religioser Schwärmerei nicht selten eigen ist1). Demnach ist diese Sammlung ausgezeichneter Falle allenfalls eine Kasustik zur religiosen Pathologie; aber eine Religionspsychologie ist sie nicht. Sie weiß weder zu sagen, wie Religion entstanden ist, noch wie sie sich entwickelt hat, noch auch, was sie in unserer heutigen Kultur, der sie vorzugsweise ihre Beispiele entlehnt, bedeutet. Uber alles das gibt sie ebensowenig Aufschluß, wie sich etwa der Ideenflucht des Geisteskranken die allgemeinen Normen der Erkenntnis entnehmen lassen. Gewiß haben Vision und Ek-

<sup>1)</sup> W. James, The Varieties of religious Experience, 1902. Deutsch von G. Wobbermin u. d. T. Die religiose Erfahrung in ihrer Mannigfaltigkeit, 1907. Über die »pragmatische Methode« im allgemeinen vgl. James, Pragmatism, 1907. Deutsch von W. Jerusalem, 1908. Dazu meine Probleme der Völkerpsychologie, 1911, S. 84ff. (Pragmatische und genetische Religionspsychologie).

stase fur die Geschichte der Religion ihre große Bedeutung. Doch bilden sie uberall nur einen Teil der religiosen Erscheinungen, und viele unter ihnen gehoren nicht der Religion als solcher, sondern, wie die Geschichte der Jenseitsvorstellungen lehrt, ihrem mythologischen Beiwerk an. Mag in diesem speziellen Fall die Beobachtung heutiger Visionare immerhin ein gewisses Licht werfen auf die Entstehung solcher Vorstellungen in Zeiten gesteigerter religiöser Erregung, den Motiven, die diese Zeiten bewegen, steht die »pragmatische Methode« ebenso hilflos gegenuber, wie allen andern Fragen, bei denen sie mit der Religionsgeschichte in Beruhrung kommt. Zu den Glaubensanschauungen der positiven Religionen, aus denen wir doch zunächst den Begriff dessen zu nehmen haben, was Religion ist, verhalt sich daher der Pragmatiker nicht wesentlich anders als ein wohlwollender Aufklärungsphilosoph des 18. Jahrhunderts. Er sucht sie nicht nach den psychologischen Bedingungen der gesamten religiosen Entwicklung, innerhalb deren sie stehen, zu begreifen, sondern er betrachtet sie losgelost von allen diesen Beziehungen, lediglich nach dem Nutzen, den sie etwa fur die religiosen Zwecke des heutigen Menschen besitzen mögen. Diese Ubereinstimmung trotz der sonstigen Verschiedenheit der Standpunkte ist begreiflich. Das einigende Band zwischen dem Aufklarungsphilosophen von ehedem und dem Pragmatiker von heute ist das Nützlichkeitsprinzip, das ebenso jenen in seiner rationalistischen Beleuchtung der christlichen Dogmen, wie diesen in seiner Deutung der irrationalen religiosen Gefuhle leitet. Bei der Unbestimmtheit dieser Gefuhle bietet dann die Sammlung solcher Einzelerlebnisse einen Spielraum fur die Auffassung der Religion selbst, der weit genug ist, um sie der Hauptsache nach schließlich hier so gut wie dort der Willkur des Philosophen anheimzugeben. So kann man sich denn dem Eindruck nicht verschließen, daß die Definitionen der Religion, welche die pragmatischen Psychologen auf Grund ihrer Auslese ausgezeichneter Falle geben, moglicherweise auch ohne eine solche Induktion gewonnen werden könnten. So, wenn die Religion eine »Option, die bedeutungsvoll und unumgänglich ist« oder wenn die »Hypothese von Gott« nach pragmatischen Grundsatzen "wahr" genannt wird, »falls sie im weitesten

Sinne des Worts befriedigend wirkt «1), oder endlich, wenn als die »wahrste Religion diejenige bezeichnet wird, die das beste Leben erzeugt und befördert «2). Man könnte diese Definitionen ruhig in den Utilitarismus und Opportunismus des 18. Jahrhunderts verpflanzen, und schwerlich wurde jemand gewahr werden, daß sie einem andern Boden entstammen. Daß solche Sätze im einen Fall intellektualistisch, im andern voluntaristisch gefärbt sind, macht um so weniger einen wesentlichen Unterschied, als doch auch das Gefuhl zuerst in ein reflexionsmäßiges Wollen ubertragen wird, ehe man sich über seinen Inhalt Rechenschaft zu geben sucht.

Nun liegt ein nicht zu verkennender Fortschritt über die bisherige Stellung utilitarischer Ethik und Religionsphilosophie immerhin schon darin, daß die pragmatische Theorie wenigstens dies ihren Beispielen entnommen hat, die Wurzeln der Religion nicht oder doch zum allergeringsten Teil im Gebiet des Erkennens, sondern in dem des Fuhlens und Wollens zu suchen. Doch dieses Resultat bleibt unfruchtbar, weil die Anwendung der Methode ebenso unzulänglich wie das Erfahrungsgebiet falsch gewählt ist, auf das sie angewandt wird. Ausgezeichnete Falle sind brauchbar, wenn man sicher sein kann, daß sie alle wesentlichen Merkmale an sich tragen, die dem untersuchten Gegenstand eigen sind. Davon trifft aber hier das Gegenteil zu: Beispiele psychischer Depression und Exaltation sind ebensowenig in ihren religiösen wie in andern Äußerungen fur das Ganze der psychischen Motive maßgebend; und religiöse Motive, die man innerhalb eines beschränkten Kulturgebiets, vollends auf Grund willkurlich bevorzugter Merkmale, zu ermitteln sucht, lassen sich nimmermehr auf das Ganze der religiösen Entwicklung ubertragen. Denn das psychologische Problem der Religion liegt uberhaupt nicht oder doch höchstens indirekt, insofern wir namlich in der Psychologie nirgends der Analyse des Einzelbewußtseins entraten können, im Gebiet der Individualpsychologie. Wir können Religion nicht begreifen, wenn wir nicht zu verstehen suchen, wie sie geworden ist. Sie aus den Bekennt-

<sup>1)</sup> James, Der Wille zum Glauben, deutsch von Th. Lorenz. Pragmatismus, übers. von Jerusalem, 1908. S. 192.

<sup>2)</sup> F. C. Schiller, Studies in Humanism, 1907, p. 368f.

nissen eines aus christlichen Lehrüberlieferungen und griechischer Philosophie schopfenden Mannes wie Augustin oder gar aus den Selbstbekenntnissen moderner Mystiker erkunden zu wollen, ist ein Unternehmen, das von vornherein zur Ergebnislosigkeit verurteilt ist. Wie alle historischen Schopfungen, so und mehr noch als die meisten andern, kann man weder das religiöse Leben der Gegenwart noch die Religion überhaupt verstehen, ohne sich darüber Rechenschaft zu geben, wie sie entstanden sind. Die Entwicklungsgeschichte von Mythus und Religion, die dieses Werden in sich schließt, ist aber wiederum keine rein historische, sondern eine psychologisch-historische, also eine völkerpsychologische Aufgabe.

In den vorangegangenen Kapiteln ist der Versuch gemacht worden, die Hauptphasen dieser Entwicklung zu schildern. Dabei mußte der Kultus als das außere Merkmal vorangestellt werden, das zwar an sich selbst noch nicht fur einen religiosen Inhalt der Handlungen entscheidend, aber fur die Kennzeichnung vor allem der fruheren Stufen der Religion unerläßlich ist. Denn mag immerhin schließlich eine religiose Gesinnung möglich sein, die auf außere Symbole verzichtet, in der Gesamtentwicklung der hierher gehorigen Erscheinungen kann es zwar einen Kultus geben, den wir noch nicht Religion nennen, aber es gibt keine Religion, die nicht in Kultushandlungen nach außen tritt, weil jeder irgendwie lebendig das Bewußtsein ergreifende Trieb naturnotwendig in Handlungen sich außert. Eine Religion, die von Anfang an bloß in theoretischen Uberzeugungen oder subjektiven Stimmungen ohne äußeren Effekt bestunde, ist ein psychologisch unmöglicher Begriff. Schon darum ist also der Versuch, aus den Schilderungen rein subjektiver Stimmungen und Gefuhle Aufschluß uber das Wesen der Religion zu gewinnen, ebenso verkehrt, wie die immer wieder auftauchende Behauptung eines primitiven Monotheismus, der in der bloß theoretischen Uberzeugung von der Existenz eines höchsten Wesens bestunde. Doch eben deshalb, weil der Kultus infolge jener naturlichen Verbindung von Fuhlen und Handeln moglicherweise aus den verschiedensten Affekten der Furcht und der Hoffnung hervorgehen kann, ist er auch an sich noch kein Kriterium für die spezifisch

religiosen Motive. Hier tritt nun als ein nachstes Merkmal das der Gemeinschaft hinzu. Indem es innerhalb eines bestimmten Bevolkerungskreises die Allgemeingultigkeit der dem Kultus zugrunde liegenden Motive bekundet, gibt es den hierher gehorigen Kultformen einen höheren Wert und einen zwingenderen Charakter, der ihnen eine dauernde Nachwirkung sichert, so daß sie jetzt in eine in aufsteigender Richtung sich bewegende Entwicklung eintreten konnen. Aber auch damit ist die religiose Natur eines solchen Kultus noch nicht verburgt, wie denn zahlreiche Zauberkulte als Gemeinschaftskulte vorkommen, von denen direkt keine Brücke zu kultischen Handlungen hinüberführt, die wir als religiöse anerkennen. Eine solche Kontinuität muß jedoch notwendig vorhanden sein, wenn wir nicht die Religion uberhaupt zu einem unbestimmten Begriff verfluchtigen wollen, der alle möglichen disparaten Elemente in sich vereinigen kann. Da ist es denn eine weitere Erscheinung, die dem Kultus wie den Motivon, aus denen er entspringt, eine neue Richtung gibt: das ist der Übergang in den Gotterkultus. Um die Bedeutung zu ermessen, die dieser Ubergang für die religiose Entwicklung besitzt, müssen wir uns der drei Eigenschaften erinnern, die der Begriff des Gottes in sich schließt. Es sind die des uber- oder unterirdischen oder irgendwie sonst der gewohnlichen sinnlichen Wahrnehmung entrückten Wohnorts, der Unsterblichkeit, und endlich einer von menschlichen Sorgen befreiten Seligkeit, wie sie fruhe schon in sınnenfalliger Form in einer besonderen Gotterspeise, durch die sich die Gotter- von der Menschenwelt scheidet, zum Ausdruck kommt. Indem sich mit diesen Eigenschaften auch noch die andern, die schon den Dämonen zukamen, in gesteigertem Grade verbinden, weiden die Gotter zu Natur- und Schicksalsmächten, die der Mensch durch den ihnen geweihten Kultus zu gewinnen strebt, und in deren eigenstes Wesen er mehr und mehr die gütige Gesinnung verlegt, von der er in der Not des Lebens und in der Furcht vor dem Tode Rettung und Hilfe hofft.

So treten uns in den Göttern zum erstenmal die Bilder von Wesen entgegen, die sinnlich und menschlich und doch, soweit möglich, übersinnlich und übermenschlich, der sinnlichen Umgebung entrückt und dennoch menschlichem Streben erreichbar gedacht werden.

Auf diese Weise entfalten sich in dem Gotterkultus zuerst in der Beziehung menschlichen Tuns und Leidens auf höchste ideale Wesen religiose Motive. Es schließt sich nun aber auch, je mehr diese Götterwelt durch die mythenbildende Phantasie ausgestaltet wird, immer fester das Band zwischen Kultus und Mythus. Die Gegenstande, in denen sich die Gefühle der Abhängigkeit von über ihm stehenden Welt- und Schicksalsmächten verdichten, muß sich der Mensch in sinnlich anschaulichen Bildern gegenüberstellen, wenn sie eine dauernde Wirkung auf sein Denken und Handeln gewinnen sollen. Damit treten bildende Kunst und mythologische Dichtung in den Dienst der Religion, die sie zugleich mit einem reichen Kranz von Phantasieschopfungen fremdartigen und teilweise widersprechenden Ursprungs umgeben. Gerade diese Dissonanz der den Gottermythus zusammensetzenden Motive, die ihren schärfsten Ausdruck in dem Kampf der Philosophie gegen den Mythus findet, fuhrt nun aber auch die religiose Entwicklung von dieser Stufe sinnlicher Gebundenheit, die der mythologische Gotterkult nicht zu überwinden vermag, zu einer weiteren: zu dem Glauben an eine ideale, ubersinnliche Welt, in der das menschliche Streben und Handeln mit eingeschlossen liegt, und in der sich der Mensch die Ideale seines eigenen Strebens verwirklicht denkt. Damit verschwinden nicht die Göttervorstellungen, und eine feste Grenze zwischen dem Stadium, wo die Gotter noch als uberragende Menschen, und dem, wo sie ganz als ubersinnliche Wesen gedacht werden, laßt sich darum nicht ziehen. Hier greift aber als ein vermittelndes Moment die Vorstellung des Symbols ein, das selbst wieder einen wichtigen Bedeutungswandel durchlauft. In dem ursprunglichen Gotterkultus werden die Gotter genau so gedacht, wie sie vorgestellt oder von der Kunst als Idealgestalten dargestellt werden. Dann wandelt sich diese Vorstellung der unmittelbaren Wirklichkeit im selben Sinne in die eines realen Symbols um, in welchem auch die Kulthandlungen zu realen oder magischen Symbolen geworden sind. Das Gotterbild ist jetzt nicht mehr selbst der Gott, aber es ist sein reales Symbol, da die Gottheit beim Kultus in ihm ihren Sitz hat und magische Wirkungen ausübt. Dann, auf einer weiteren Stufe, wandelt sich dieses reale in ein ideales Symbol um: die magische Wirkung des Gotterbildes schwindet.

Aber das Bild selber wirkt fortan als ein subjektives Verstärkungsmittel der religiösen Gefühle. Zugleich bietet sich in der hier einsetzenden Aufnahme der Idee des Gottmenschen, des im Kultus verehrten Gottes, der als Mensch auf Erden gewandelt, ein wirksames Mittel der Ruckkehr von dieser idealen zur realen Bedeutung des symbolischen Bildes. So hat im christlichen Kultus das konventionelle Christusbild in den Vorstellungen der Christenheit eine zwischen Ideal und Wirklichkeit schwankende Bedeutung gewonnen, und bei einem großen Teil des katholischen Volkes bewahren neben Jesus die Gottesmutter, die Apostel und Heiligen eine ahnliche reale Bedeutung. Doch in dem Maße, als diese schließlich dennoch schwindet, beginnt auch in diesem Fall selbst das ideale Symbol zu einer Zeit, wo in den Kulthandlungen zumeist sogar das reale noch lebendig ist, allmählich zu verblassen. Aus dem subjektiven Schwanken der Vorstellungen erhebt sich so als letzte Idee die der Unvorstellbarkeit der Gottheit, die nunmehr als ein notwendiges Attribut ihres ubersinnlichen, rein geistigen Wesens aufgefaßt wird. Damit bereitet dieser Ubergang vom realen zum idealen Symbol und dann zur Idee dem gleichen Wandel in der Bedeutung der Kulthandlungen den Weg.

Eine allgemeine Begriffsbestimmung der Religion kann nun angesichts dieses fortwährenden Flusses ihrer Entwicklung, in der es an ruckläufigen Stromungen nicht fehlt, nicht einem einzelnen dieser Stadien entnommen werden. Nur daran ist festzuhalten, daß im Sinne des hier zu fordernden allgemeinen Charakters der entscheidenden Motive und der Kontinuität ihrer Entwicklung eine Begriffsbestimmung alle Stadien umfassen muß von den noch in lebendiger Wirklichkeit geschauten Gottern eines naiven Glaubens an bis zu der unter der Mitwirkung der Philosophie entstandenen Idee einer unvorstellbaren und uberpersonlichen Gottheit. In diesem Sinne werden wir sagen konnen: Religion ist das Gefuhl der Zugehörigkeit des Menschen und der ihn umgebenden Welt zu einer ubersinnlichen Welt, in der er sich die Ideale verwirklicht denkt, die ihm als höchste Ziele menschlichen Strebens erscheinen. Ideale im Sinne höchster, vermoge der sinnlichen Schranken des Daseins an sich unerreich-

barer und doch erstrebenswerter Lebensguter gibt es nun von dem Augenblick an, wo im Gotterkultus eine solche ideale Welt zur Ausbildung gelangt. Der von da an zuerst teilweise und dann allmählich vollstandige Ubergang dieser Guter vom sinnlichen auf das geistige Gebiet dagegen ist ein Prozeß, der den wesentlichen Inhalt der religiosen Entwicklung selbst ausmacht. Damit wandeln sich die ursprunglich sinnlichen in sittliche Ideale um. die, der wirklichen Lebensfuhrung entnommen, mit innerer Notwendigkeit wieder auf diese zuruckwirken und sich zu sittlichen Lebensnormen gestalten. So werden die religiosen Motive, freilich nicht ohne mannigfache Hemmungen und Gegenwirkungen, zu den fruhesten Triebfedern der Sittlichkeit, und die sittlichen Motive, wie sie sich im Kontakt mit der sinnlichen Wirklichkeit gestaltet haben, erheben sich schließlich zum einzigen Inhalt des religiosen Ideals. Indem dieser Begriff des Ideals an sich nur eine formale Bedeutung hat, da er lediglich die hochste Norm bezeichnet, die menschlichem Streben erreichbar ist, schließt die hieraus entstehende Unbestimmtheit zugleich die ganze Fulle der religiösen Entwicklungen ein. Von andern Anwendungen, in denen der Idealbegriff vorkommen kann, scheidet sich aber das religiose Ideal durch seine Beziehung zu einer ubersinnlichen, unendlichen Welt. Mag sich die Idee des Übersinnlichen selbst nur allmählich von dem Boden der Sinnlichkeit losen, auf dem sie geboren ist, so liegt doch schon in der Richtung, auf die bereits der primitive Gotterkultus abzielt, der Unterschied von andern, insonderheit auch von den stets an die sinnliche Wirklichkeit gebundenen spezifisch sittlichen Idealen. Was die religiosen mit diesen wie mit allen Idealen gemein haben, und was ihnen zugleich jene Beziehung zum Wollen und Handeln gibt, die sich im religiosen Kultus ausspricht, das ist die Intensitat der Gefuhle, die sie begleiten. So hat denn auch keiner der Versuche, die gemacht worden sind, die Religion als ein Gefuhl zu definieren, ganz sein Ziel verfehlt. Aber schwerlich gibt es unter ihnen einen, der mehr als eine einzelne, oft zufallig herausgegriffene und nicht einmal konstante Eigenschaft wiedergibt. So konnen Abhängigkeitsgefuhl, Glucksbedurfnis Teilmotive des religiosen Verhaltens sein. Doch sie gehoren nicht und am allerwenigstens ausschließlich zum Wesen der Religion. Gerade bei der höchsten Steigerung des religiösen Enthusiasmus verwandelt sich das Gefuhl der Abhangigkeit in das der Einheit mit der Gottheit, und das Glucksbedurfnis schwindet in dem Gefuhl der inneren Beseligung. Was allen diesen Formen und Farbungen religiosen Verhaltens eigen ist, das bleibt eben nur die Zugehorigkeit zu einer ubersinnlichen Welt. Auch sie außert sich zunächst gefuhlsmaßig. Doch in den so entstehenden religiosen Stimmungen konnen sehr verschiedene Gefuhlstone anklingen, die naturlich samtlich den allgemeinen psychologischen Formen der Gefuhle sich einordnen, im einzelnen aber ebensowenig sich fest abgrenzen lassen wie die zugehörigen religiosen Vorstellungen. Denn auch hier gehoren, wie überall, Gefuhl und Vorstellung zusammen, und das Gefuhl als die subjektive Erganzung der Vorstellung empfängt ebenso von dieser seine besondere Färbung, wie es selbst wieder auf sie zurückwirkt. Darum bildet das religiose Gefühl den wesentlichen Bestandteil des im Kultus hervortretenden religiosen Strebens und Wollens, gemäß der allgemeinen psychologischen Tatsache, daß es kein Wollen gibt, in das nicht Gefühle eingehen. Hierin liegt es denn auch begrundet, daß selbst da, wo die religiösen Vorstellungen dunkel und fluchtig sind, oder wo sie nur als unzulängliche Symbole empfunden werden und sich schließlich in Ideen umwandeln, die auf jedes außere Symbol verzichten, die religiosen Gefuhle von großer Starke sein konnen; ja es tritt hier das einzigartige Phanomen ein, daß das Gefuhl selbst zum Symbol wird, d. h. daß es das einzige ubrigbleibende Zeichen ist, das die hinter ihm stehende religiose Idee im Bewußtsein vertritt. Aus dieser Eigenart des religiosen Bewußtseins erklart sich nebenbei die Durftigkeit aller intellektualistischen Religionstheorien, die, wenn sie nicht zum Wunder der Offenbarung ihre Zuflucht nehmen, einem oberflachlichen Utilitarismus verfallen.

Mit den in der obigen Begriffsbestimmung festgehaltenen Merkmalen des Gefuhls der Zugehörigkeit zu einer ubersinnlichen Welt und eines in diese projizierten Ideals sind nun aber keineswegs alle Momente erschöpft, die uns als Triebkräfte religioser Entwicklung in ihren einzelnen Außerungen begegnet sind. Vor allem gehoren hierher zwei Erscheinungen, die, wenn sie auch nicht direkt das

allgemeine Wesen der Religion beruhren, doch bedeutsam in jene Entwicklung eingreifen. Die eine besteht in der zunehmenden Unterordnung der nicht bloß die Anfange des religiosen Kultus bildenden, sondern diesen fortan begleitenden Vielheit der Gotter unter eine herrschende Gottheit, oder, wie man es gewohnlich zu nennen pflegt, eines fortschreitenden Strebens von einer polytheistischen zu einer monotheistischen Religion. Die andere ist die niemals ganz fehlende, aber doch unter verschiedenen Bedingungen wechselnde Ausbildung eines negativen religiosen Ideals in dem Sinne, daß sich die Gefuhle eigener Unzulänglichkeit und äußerer wie innerer Hemmungen gegenuber den positiven religiosen Idealen ebenfalls in religiösen Vorstellungen verkorpern, die nach dem Gesetz der psychischen Kontraste im Verhältnis zu jenen positiven Idealen gebildet sind. Es ist die Scheidung guter und boser Gotter oder, wie sich dieser Gegensatz der Gotter zu den vorangegangenen Damonenvorstellungen gewohnlich gestaltet, die Scheidung guter Gotter und boser Damonen, die vor allem in den Prozeß der Versittlichung der religiosen Ideen eingreift.

Unter diesen beiden Erscheinungen pflegt man auf die erste, den Übergang des Polytheismus in den Monotheismus, einen entscheidenden Wert zu legen, so daß man wohl auch geradezu die Entstehung des Monotheismus als den Geburtsakt aller vollkommeneren Religionen ansieht. Aber so geläufig diese Anschauung ist, so wenig kann sie einer näheren Prufung standhalten. Betrachtet man die Dinge unbefangen, so ist zwar kein Zweifel, daß sich die Vorstellung eines herrschenden Gottes fruhe schon Bahn bricht, und daß sie von da an nie ganz verschwindet. Ist sie doch ein unmittelbarer himmlischer Reflex der die Entstehung des Gotterkultus begleitenden irdischen Gesellschaftsordnung. Der Götterstaat fordert ebensogut wie der menschliche Staat seinen Herrscher. In diesem Sinne ist daher die Vorstellung eines herrschenden Gottes zunachst ein Symptom der sozialen Kultur, die auch auf die religiose ihre Wirkung ausubt; direkt hat sie aber mit der letzteren nichts zu tun. Unmittelbarer fallt schon in das religiose Gebiet ein Unterschied, der bei der Vergleichung der einzelnen Gestaltungen dieses allgemeinen Polytheismus in die Augen fallt. Ent-

weder ist namlich das Verhaltnis des obersten Gottes zu den andern das eines Primus inter pares: diese sind Nobengötter, deren jeder eine selbständige Ausbildung des religiosen Ideals darstellt. Oder die andern sind Untergotter, Untergebene des hochsten Gottes. die dessen Befehle ausfuhren oder fur gewisse Gebiete des Lebens dessen Vertretung ubernehmen. Beispiele der ersten, ursprunglicheren Form bieten die Religionen aller alten Kulturvölker. Den zweiten Typus zeigt die Religion der Israeliten. Dort hegt der Ursprung deutlich in einer Vielheit dereinst selbständiger Kulte, die, zum Teil verschiedenen Landergebieten angehorig, allmahlich in ein Ganzes zusammengeflossen sind. Hier liegt er umgekehrt in einem Kampf der Kulte. Die zweite dieser Formen nicht Polytheismus zu nennen, dazu liegt aber kein triftiger Grund vor. Die Engel und ihre Gegner, der Satan mit seinen Dämonen, bilden ebenso integrierende Bestandteile der Religion Jahwes, wie die griechische Götterwelt um Zeus als ihren Mittelpunkt geordnet ist. Hier wie dort bedarf der oberste Gott einer Umgebung, und die verschiedenen Sorgen und Wünsche der Menschen verlangen nach einer Vielheit hilfreicher Geister, mag auch deren Macht eine beschränktere sein. Die wesentliche Verwandtschaft dieser Formen des Polytheismus spricht sich denn auch darin aus, daß sie sich verbinden konnen. Ein lebendiges Beispiel hierfur ist das Christentum. Als Volksreligion ist es Tritheismus. Denn niemand, der nicht der Volksseele weltfremd gegenübersteht, wird sich wohl einbilden, das Trinitatsdogma sei jemals über die Kreise der spekulativen Theologie und der von ihr beeinflußten gelehrten Laien binausgedrungen. Im christlichen Kultus ist Christus der herrschende Gott, hinter welchem, uber dem direkten Verkehr mit dem Gläubigen erhaben, Gott Vater steht, während der heilige Geist ein damonenartiges Wesen geblieben ist, das sich nie recht zur Personlichkeit emporringen konnte, daher er denn auch gelegentlich andern heiligen Personen, wie der Jungfrau Maria, im Volksglauben den Platz raumt. Dazu kommt dann noch im katholischen Kultus die Fülle der Untergetter in den Mitgliedern der heiligen Familie, den Aposteln und Heiligen, die völlig in die Stellung der alten Orts-, Berufs- und sonstigen Schutzgötter eingetreten sind.

Ein wichtiger Bestandteil dieses Polytheismus der Volksreligion pflegt dann weiterhm die Verkörperung des Bosen in einem Fürsten der Sunde zu sein, der nun ebenfalls nach dem Vorbild der himmlischen Gotterwelt einen Hofstaat boser Geister um sich sammelt. Dieses Bild ist das Produkt der Einwirkung sittlicher Ideen auf den religiosen Kultus, sei es, daß hierbei der Kampf des guten mit dem bosen Prinzip als ein Kampf zwischen zwei Gottern gilt, wie in der iranischen Religion, oder als ein Widerstand abgefallener Engel, wie in den Religionen des Judentums, des Christentums und des Islam. In beiden Fällen ist die Verkörperung des Bosen in einer Persönlichkeit das Symptom eines höher entwickelten ethisch-religiosen Bedurfnisses. Denn nicht bloß dem vorreligiosen, sondern auch dem beginnenden religiosen Kultus sind diese personlichen Verkorperungen des Bosen zumeist noch unbekannt. Er kennt nur bose Damonen. Der persönliche Teufel in semen verschiedenen Gestalten ist aus dem Bedurfnis geboren, die Hemmungen des sittlichen Strebens, vor allem die, die aus eigener Verschuldung entspringen, ebenso wie die Ideale des Guten als personliche Wesen sich gegenuberzustellen; und dieser naturliche Trieb fuhrt hier wiederum einer monotheistischen Zuspitzung jener aus dem alten Damonenglauben herubergenommenen Welt des Bosen entgegen, wie sie uns in der Form des Nebengottes der persische Ahriman, in der des Untergottes der Satan der judischchristlichen Mythologie zeigen. Gerade diese Form des Untergottes, in der der Mensch sein eigenes Sundenbewußtsein in eine außer ihm lebende Personlichkeit projiziert, erhebt aber hier um so dringender die Frage, die noch tief in die christliche Philosophie der neueren Zeit hereinreicht, wie die Existenz des Bosen uberhaupt mit der Oberherrschaft eines guten Gottes vereinbar sei. Der iranische Mythus hat diese Frage fruhe schon mit jenem Bild des Kampfes beantwortet, unter dem er den Verlauf aller menschlichen Geschicke darstellt, und aus dem er schließlich die unbeschränkte Herrschaft des siegreichen guten Gottes hervorgehen läßt. In anderer Form und doch im Grundgedanken übereinstimmend hat sie der christliche Mythus beantwortet. Ihm steht, abgesehen von nebenhergehenden Motiven und Richtungen, der

Kampf des Einzelnen um die eigene Seele im Vordergrund. Nicht Gott und Satan streiten miteinander, sondern die um ihrer unsuhnbaren Bosheit willen verstoßene Seele wird Eigentum des Fursten der Hölle, der damit zugleich die Stelle eines Dieners der Gottheit zuruckerobert. Was beiden Vorstellungen gemeinsam bleibt, das ist daher schließlich der Gedanke des Kampfes zwischen Gut und Bose, in welchem sich das Gute zum Sieg hindurchringt. Es ist derselbe Gedanke in symbolisch-mythologischer Form, den noch die Religionspsychologie als eine notwendige Konsequenz der Psychologie der Affekte und die Ethik als eine Grundbedingung des Sittlichen zu begreifen sucht: ohne Schmerz kein Gluck, ohne Kampf kein Sieg, ohne Anfechtung und deren Uberwindung kein Ver--dienst. Die Welt ist nicht absolut gut noch bose, sondern sie ist beides zugleich, und wenn sie dies nicht ware, so wurden weder die sittlichen noch die religiosen Ideale moglich sein, die dem Leben seinen Wert geben. So bewahren in der Ordnung dieser Welt Schuld und Sünde ihre Stelle, wie auch im Lauf der Zeiten die Anschauungen uber ihren Ursprung wechseln mogen, ob sie der alte Damonenglaube auf bose Geister, die sich des Menschen bemächtigen, oder die moderne Wissenschaft auf Vererbung abnormer Eigenschaften, verkehrte Erziehung, ungünstige Lebenslage neben irgend einem Anteil unmittelbarer personlicher Verschuldung zuruckfuhren mag. Der Einzelne ist, wie sich Hegel ausdrucken konnte, ein »Werkzeug des Weltgeistes«, wie immer, ob fordernd oder hemmend, er in das Werden dieses Weltgeistes eingreift. Auch hier gilt das Wort Heraklits, daß der Kampf der Vater der Dinge ist.

Indem nun in diesem Kampf das Ideal des Guten zu einem unerreichbaren ubersinnlichen Gut wird, beginnt die vertiefte ethische Selbstbesinnung alle jene Hemmungen, die sich dem Streben nach ihm entgegenstellen, in die eigene sinnliche Natur zu verlegen. Damit ist aber auch schon die Axt an die Wurzel aller jener negativen Idealvorstellungen gelegt, die das Böse in einem dämonischen Widersacher der Gottheit verkörpern. Tragen doch die bosen Triebe und Handlungen allzusehr die Spuren von irdischem Staub und irdischem Schmutz an sich, als daß das Reich des persönlichen

Satans, den die Phantasie doch nicht umhin kann, ebenfalls mit einer gewissen düsteren Herrlichkeit zu umgeben, standhalten könnte. Darum uberlebt die himmlische Welt in den phantastischen Formen, mit denen sie der fromme Glaube ausstattet, jene damonische Welt der Verbrecher und ihrer Strafen. So gilt in weiten Kreisen des christlichen Volkes der personliche Teufel, an den Luther noch so fest glaubte wie an seine eigene Person, für ein Wahngebilde des Aberglaubens vergangener Zeiten. Die Uberzeugung, daß auch Gott nicht unter dem Bilde einer menschenähnlichen Persönlichkeit vorgestellt werden konne, ist eine Uberzeugung, die sich langsamer durchkampft. Um so wirksamer tritt hier schon in den antiken Mysterienkulten, und tritt vor allem in der Christuslegende das Bild des Gottes, der selbst in menschlicher Gestalt auf Erden gewandelt, vermittelnd ein, wahrend es zugleich die Vorstellung eines ubersinnlichen Gottes in den Hintergrund drängt. Doch indem die Gestalt des Gottmenschen schließlich dem gleichen Prozeß der Entmythisierung unterliegt, der bei den Damonen der Holle begonnen und Gott seiner personlichen Attribute entkleidet hat, wird Christus aus dem zur Erde gekommenen Gott zum idealen Menschen. Die Christusreligion wird zur Jesusreligion. Sie hort darum nicht auf, Religion zu sein. Aber sie ist nicht mehr Volksreligion, sondern eine Umwandlung dieser in die in ihr lebenden religiosen Ideen. Denn keine Volksreligion kann der Symbole entbehren. Sie nimmt sie ursprunglich aus dem Zauber- und Dämonenglauben herüber, um sie dann im Gotterkultus durch die fortschreitende Vergeistigung seiner Motive in unmerklichen Übergängen aus realen in ideale Symbole uberzufuhren, die der objektiven magischen Wirkung entsagen, um die subjektive Wirkung auf die religiose Stimmung allein zu bewahren. Das ideale Symbol verschleiert aber nur wenig noch die hinter ihm verborgene Idee, die schließlich in der Selbstbesinnung uber die Motive der religiösen Stimmung in das Bewußtsein tritt. Hier sucht dann die philosophische Reflexion die Idee festzuhalten und aus ihren symbolischen Hullen ganz zu befreien. Damit ist zugleich die religiose zur abstrakten philosophischen Idee geworden. Sie auf diesem Wege zu begleiten, nachzuweisen, wie sich aus den religiosen Symbolen die philosophischen Ideen entwickeln, und wie

sich diese wieder in der Umbildung der Symbole selber betätigen, dies ist die letzte Aufgabe der Religionspsychologie, der wir nunmehr uns zuwenden.

#### 2. Die metaphysische und die ethische Wurzel der Religion.

Die naturliche Entwicklung der Religion hat uns von den dunklen Anfangen des vorreligiosen Kultus an in stetiger, in den wesentlichsten Zugen ubereinstimmender Fortbildung der Motive bis zu jenen idealen Symbolen emporgefuhrt, durch die bereits deutlich die religiösen Ideen hindurchscheinen. Welches sind nun diese Ideen, die wir im Hinblick auf die Allgemeingultigkeit ihrer Motive ebensowohl als die letzten Fruchte wie als die ursprunglichen verborgenen Keime der religiosen Entwicklung betrachten durfen?

Wir erörtern diese Frage hier unter psychologischen Gesichtspunkten. Immerlin konnen dabei die verschiedenen Antworten, die die Philosophie auf sie gegeben hat, zur vorlaufigen Führung dienen. Nun gehen diese Antworten nach zwei Richtungen auseinander. Auf der einen Seite stehen die metaphysischen, auf der andern die ethischen Religionstheorien. Jene sehen, mögen sie mit Hegel die Religion in ein »Selbstbewußtsem des absoluten Geistes durch Vermittlung des endlichen Geistes« oder mit Schleiermacher in den im Gefuhl zum Ausdruck kommenden Begriff der Einheit der Welt verlegen, die Wurzel der religiosen Ideen in dem Zusammenhang der menschlichen Seele mit einer die Totahtat alles Seins und Geschehens umfassenden übersinnlichen Welt. wobei sie nur diesen Zusammenhang bald mehr als einen intellektuellen, in Vorstellungen gegebenen, bald als einen gefuhlsmäßigen auffassen. In dieser Richtung auf das Weltganze sind zugleich diese neueren Begriffsbestimmungen durchaus emig mit denen der älteren Philosophie, nur daß diese auf das religiöse Objekt als solches, den Gottesbegriff, jene auf das religiose Erlebnis gerichtet sind. Auf der andern Seite erblicken die ethischen Theorien in dem Ursprung der religiösen Ideen aus den sittlichen Normen das Wesen der Religion, sei es, daß sie mit der alteren Moraltheologie diese Normen unmittelbar als göttliche Gebote auffassen und daraus ihre bindende

Kraft ableiten, oder daß ihnen umgekehrt mit Kant die Pflichtgebote des subjektiven Gewissens vermoge ihres Anspruchs auf
unbedingte Geltung als Zeugnisse ihrer religiosen Bedeutung erscheinen. Auch hier besteht demnach der Unterschied der fruheren
und der spateren Anschauungen hauptsächlich darin, daß jene in
das religiose Objekt, die Gottheit, diese in das religiose Erlebnis,
die »Stimme des Gewissens«, die Wurzel der Religion verlegen. Dabei zeigt sich dann aber die altere, objektive Auffassung zugleich
geneigt, das ethische mit dem metaphysischen Motiv zu verbinden.
So vereinigt bei Plato die Gottheit als Idee des Guten in sich die
hochsten Guter der Erkenntnis wie der Tugend. Fur Leibniz ist
Gott als Monas monadum oberste Weltvernunft und Weltordner
zugleich. Der dogmatischen Metaphysik wird solche Verenigung
leicht gemacht: sie ist ihr in dem Begriff der ins Unbegrenzte sich
erstreckenden »Eigenschaften Gottes« von selbst gegeben.

Betrachten wir nun diese Theorien im Lichte der tatsächlichen Entwicklung der religiosen Motive, so kann es keinem Zweifel unterliegen, daß hier die alteste und demzufolge einer naiven religiosen wie sittlichen Auffassung am nächsten stehende Ansicht von der ursprunglichen Einheit beider scheinbar der Wirklichkeit mehr entspricht, als jede der beiden andern, die Wurzeln der Religion einseitig auf das Feld metaphysischer Ideen oder ethischer Triebe verlegenden Anschauungen. Finden sich doch schon in dem Stadium des vorreligiosen Zauberkultus gewisse Normen des sittlichen Verhaltens, die, wenn man den bei den betreffenden Volkern selbst herrschenden Vorstellungen uber ihren Ursprung nachforscht, auf irgend welche Wunderwesen der Vorzeit, auf tierische oder menschliche Heilbringer zuruckgefuhrt werden. Aber der psychologischen Betrachtung halt diese Atiologie des Volksbewußtseins nicht stand. Beruht sie doch auf dem allgemeinen Motiv Kulturerzeugnisse, Sitten und Ordnungen der Gesellschaft uberhaupt als gegebene, nicht weiter abzuleitende hinzunehmen. Wie jene Wesen das Feuer und die ersten Feldfruchte gebracht, den Ackerbau und die Zeremonien der Zauberkulte gelehrt haben, so gelten sie auch als die Urheber der primitivsten sittlichen Normen, wonach man dem Stammesgenossen in der Not beistehen, aber auch dessen Tod am Feinde rachen, den älteren Mannern gehorchen, aber auch die unfahig gewordenen Greise im Fall der Not in der Wildnis zurücklassen soll. überall hat sich die Folge der Motive im Bewußtsein umgekehrt. Die ursprünglich unter dem Drang individueller und sozialer Triebe entstandenen und dann durch Tradition befestigten Normen werden selbst als eine ursprungliche Tradition betrachtet, als eine Lehre. die den Vorfahren mitgeteilt worden sei. Daher denn auch unter diesen primitiven Sittengeboten neben solchen, die den noch heute geltenden einigermaßen konform sind, andere erscheinen, wie die Blutrache oder gar das Toten der Greise, die das sittliche Gefuhl des Kulturmenschen verletzen. Ist es demnach weder ein religioses Gebot noch eine für alle Zeiten gleichmaßig geltende Norm des Gewissens, was 1st dann als der Ursprung sittlicher Triebe anzuschen? Sicherlich nicht der Zwang sozialer Verhältnisse und noch viel weniger eine berechnende Ausgleichung egoistischer Interessen. Vielmehr steht hier im Vordergrund das Gefühl der Zusammengehorigkeit mit dem Genossen, ohne das eine Gesellschaft überhaupt nicht entstehen könnte, ebenso wie jeder Reflexion über das zu ihrem Fortbestand erforderliche Gleichgewicht egoistischer und altruistischer Triebe diese Triebe selbst vorausgehen müssen. So bietet uns denn der Naturmensch überall, auf so primitiver Stufe wir ihn antreffen mogen, das Bild eines Zustandes, in welchem Selbstgefuhl und Neigungsgefuhle, die letzteren zunachst beschrankt auf die Stammesgenossen, und hier wiederum mit der Zurückziehung auf die Sippe und ihre Untergliederungen an Starke zunehmend, nebenemander hergehen, um, wenn sie in Streit geraten, bald mit dem Sieg des einen, bald mit dem der andern zu enden. Dabei ist es aber gerade der Affekt, der in Momenten, die auf augenblickliches Handeln drangen, unter bestimmten Bedingungen die Neigungsgefuhle über die naturliche Selbstsucht obsiegen läßt. Im allgemeinen bildet sich daher aus dem wechselnden Spiel solcher widerstrebender Affekte eine gewohnheitsmäßige Norm des Handeln aus, die in bestimmten Fällen dem egoistischen, in andern dem altruistischen Trieb den Vorrang läßt, und die sich dann in der Tradition zur Sitte fixiert. So gehört in diesem Stadium die Sitte, die später der Sittlichkeit ihren Namen gegeben hat, noch

ganz und gar einem vorsittlichen Zustande an, der in der blinden Befolgung ursprunglicher Gefuhlsmotive und überlieferter Gewohnheiten befangen geblieben ist. Dem stehen nun die primitiven Kulthandlungen als ein Gebiet individueller und gemeinsamer Normen gegenüber, in denen das egoistische Streben ganz und ausschließlich herrschend ist, und von dem aus vor allem zu jenen aus ursprunglichen Neigungsgefuhlen entspringenden selbstlosen Handlungen keine Brucke hinüberfuhrt. Durch die Zauberzeremonien will sich der Naturmensch vor Zauber schutzen, ihn schadigende Damonen vertreiben oder Schutzdamonen gewinnen. Auch wo dieser Kult ein gemeinsamer ist, verfolgt in ihm der einzelne Teilnehmer nur egoistische Zwecke. In den Zeremonien, die Erfolg in Jagd und Krieg oder fruchtbringenden Regen herbeifuhren sollen, hat er nur seinen eigenen Anteil an diesen Gutern im Auge.

Da ist es der Gotterkult, der den Wendepunkt bezeichnet, bei dem zum erstenmal Motive wirksam werden, die auf die in Sitte und Brauch verborgenen sittlichen Regungen heruberwirken. Anders als der Dämon wird der Gott gefürchtet. Wie er, allmahlich menschlicher Zaubergewalt sich entziehend, nur nach eigenem Ermessen dem Sterblichen Hilfe gewahrt oder ihn seinen Zorn fuhlen laßt. so bildet sich in stetigem Fortschritt die Vorstellung eines hochsten Richteramts, das besonders in die Hand des obersten der Götter gelegt ist. So willkurlich in vielem auch noch das Walten dieses Gottes bleiben mag, im ganzen setzt sich doch die Anschauung durch, daß er das Gute will und das Bose bestraft. Dabei ist freilich die Norm, die hieruber entscheidet, zunächst aus dem subjektiven Gefuhl des Einzelnen auf die Gottheit hinübergewandert. Dennoch ist sie erst durch diesen Ubergang zur eigentlichen Norm geworden. Denn nun erst hat sie die Macht gewonnen, wiederum das Gewissen des Einzelnen durch das neu erwachende Gefuhl zu binden, daß es das Gebot eines uber ihm stehenden allgebietenden Willens sei, dem er zu folgen habe. Damit wirkt dann dieses Bewußtsem zugleich läuternd auf das erwachende sittliche Gefuhl selbst zuruck. Die instinktiven Neigungs- und Furchtaffekte werden zu Geboten der Liebe gegen den Nächsten, der Ehrfurcht vor dem Alter, der Hingabe an die durch Kultus und Sitte enger verbundene Gemeinschaft. Den Frevler gegen das zum religiösen Gebot gewordene Sittengebot erreicht die göttliche Strafe mit allen den Übeln, mit denen dereinst der noch jenseits von Gut und Bose waltende Damonenzauber den Menschen getroffen. Nicht minder aber zieht die Gottheit der boshaften Nachstellung wie dem blinden Wüten des Mordes Schranken, indem sie das Gastrecht heiligt und selbst den Mörder, der in ihrem Tempel Zuflucht sucht, in ihren Schutz nimmt.

So läßt der Gotterkult erst aus dem primitiven Widerstreit egoistischer und altruistischer Triebe sittliche Normen hervorgehen. Diese, deren Quelle tief im eigenen Gemut liegt, werden in den Willen der Götter verlegt. In dieser Form erst konnen sie sich zu wirklichen Normen erheben. Aber hier wirken sie nun auch auf die Gottervorstellungen selbst zurück. Die Götter, deren Walten anfänglich noch wenig verschieden von der rohen Willkur des Heldengeschlechts ist, dem sie ihren Ursprung verdanken, nähern sich, indem die sittlichen Regungen, die eine höhere Kultur erstehen ließ. in sie hinüberwandern, mehr und mehr sittlichen Idealen; und so schr auch ihre Vermenschlichung der Erreichung dieses Ziels entgegenstehen mag, schließlich wird es erreicht, da sich die Gottheit ganz in ein uberweltliches und übersinnliches Ideal verwandelt. Damit vollendet sich die Wechselwirkung zwischen Religion und Sittlichkeit, indem zunächst die Religion die sittlichen Anlagen zur Entfaltung bringt, und indem dann wiederum die sittlichen Vorstellungen in religiose Ideale übergehen. Es fehlt nur noch eins, um diesen Prozeß zum Abschluß zu bringen: das religiöse Ideal, das aus dem Hinüberwandern in eine übersinnliche Welt entstanden. muß nochmals auf die sittliche Welt, die, weil sie menschlichem Streben und Wollen angehört, fortan mit der sinnlichen Welt zusammenfällt, heruberwirken, um innerhalb dieser nicht minder ein absolutes sittliches Ideal zu gestalten. Darin liegt das letzte Motiv zur Bildung jener in den verschiedensten Formen und zuletzt durch ihre Verschmelzung mit der historischen Legende am eindruckvollsten im Christentum zur Ausbildung gelangten Idee des zum Menschen gewordenen Gottes, der auf solche Weise absolutes religioses und sittliches Ideal zugleich ist.

Betrachten wir nun die letzten Fruchte dieser Entwicklung auch als die latenten Keime, aus denen sie mit der allem geistigen Werden immanenten Gesetzmäßigkeit hervorgegangen ist, so steht hier offenbar das religiose Motiv mit der in ihm wirkenden Idee der Zugehörigkeit des Menschen zu einer übersinnlichen Welt im Vordergrund. Indem diese Idee mit den dem menschlichen Gemut von Anfang an eigenen Affekten in Verbindung tritt, erhebt sie erst diese naturlichen Gemutsbewegungen zur Hohe sittlicher Gefühle. So entwickelt sich die Sittlichkeit unter der Einwirkung der Religion, und die Religion nimmt ihren Ursprung aus der an sich der sittlichen Motive entbehrenden Idee des Ubersinnlichen. Indem aber der Mensch sich selbst als zugehorig zu dieser übersinnlichen Welt fuhlt, wandern die unter jener religiosen Einwirkung entstandenen sittlichen Motive wieder in die übersinnliche Welt hinuber. Sie erheben sich hier zu sittlichen Idealen, um als solche in einer letzten Ruckwartsbewegung als sittlich-religiose Ideale, wie sie in der Vorstellung des fehllosen Gottmenschen verkorpert sind, in das wirkliche Leben einzutreten. So kann man das paradox scheinende Wort aussprechen: die Sittlichkeit ist ein Erzeugnis der Religion, aber nicht minder ist die Religion ein Erzeugnis der Sittlichkeit. Die Losung dieses scheinbaren Widerspruchs liegt eben darin, daß die Wurzeln beider ursprunglich getrennt sind. Die der Religion ist die freilich nur langsam sich durchsetzende Idee des Übersinnlichen, die der Sittlichkeit liegt zunächst ganz in den sinnlichen Affekten, von denen der Mensch in seinem Wollen und Handeln bewegt wird. Darum hat nun aber auch die Religion selbst als im Leben wirksame Kraft eine doppelte Wurzel: jene metaphysische, die, in mancherlei phantastischen Verhullungen verborgen, ihr ursprunglich zugehört; und diese ethische, durch die sie sich zu den großen historischen Religionen entfaltet hat und zu einem der machtigsten Faktoren der menschlichen Geistesgeschichte geworden ist1).

<sup>1)</sup> Über die philosophischen Grundlagen der Idee der Zugehorigkeit der sinnlichen zu einer übersinnlichen Welt vgl. mein System der Philosophie<sup>3</sup>, I, S. 179ff., 428ff., II, S. 239ff, und mit Rucksicht auf die hier eingreifende Idee des Unendlichen: Sinnliche und übersinnliche Welt, S. 389ff., Kleine Schriften I, S. 132ff., über das Verhaltnis der Religion zur Sittlichkeit meine Ethik<sup>4</sup> I, S. 41ff.

So läßt sich denn die Religion aus keiner dieser beiden Wurzeln allein ableiten, sondern sie ist aus dem Zusammenwachsen beider entsprossen. Darum kann keine Begriffsbestimmung, die bloß die metaphysische oder die ethische Seite ins Auge faßt, den Ursprung der Religion und noch viel weniger ihre Bedeutung fur die Menschheit und ihre Geschichte erschopfen. Bloß metaphysisch betrachtet, laßt die in ihr wirksame Idee des »Absoluten«, des »Unendlichen«, das menschliche Gemüt leer. Sie kann weder religiöse Gesinnungen noch Handlungen hervorbringen, wie solche im religiosen Kultus als Streben nach Reinigung von Schuld, nach Erlosung und Vergottlichung der Seele sich äußern. Bloß moralisch betrachtet, entbehrt sie gerade der Eigenschaften, die uber das Tun und Treiben der sinnlichen Welt, der die egoistischen wie altruistischen Motive des praktischen Handelns entstammen, erheben. Die Gottheit bleibt dann nur das eigene Gewissen. Dieses Gewissen mit der Moraltheologie als die Stimme Gottes zu deuten, ist eine kindliche Vorstellungsweise, die, wenn man sie mit Kant als die Grundtatsache des religiosen Bewußtseins ansicht, die Gottesidee als gegeben voraussetzt, statt sie begreiflich zu machen, so daß schließlich auch hier nur eine Subjektivierung der Offenbarungsidee zurückbleibt. Die Religion ist vielmehr eine metaphysisch-ethische Schöpfung. Man kann keinen dieser beiden Bestandteile aus ihr herauslosen, ohne das Ganze zu zerstoren. Die Zugehorigkeit zu einer übersinnlichen Welt empfängt ihren religiosen Wert erst dadurch, daß diese übersinnliche zugleich als eine ideale sittliche Welt gedacht wird, und die der Wirklichkeit zugewandten, aus widerstreitenden Affekten entsprungenen Motive des Handelns gewinnen ihrerseits einen religiösen Wert erst im Hinblick auf ein jenseits der Grenzen der sinnlichen Welt liegendes Ideal. So verschmelzen denn beide Wertgefühle miteinander, um das zu erzeugen, was wir das religiöse Gefühl nennen. Demnach ist dieses kein einfaches Gefuhl, kein »schlechthiniges Abhängigkeitsgefühl«, wie Schleiermacher es nannte, sondern eine Resultante aus den Gefuhlen, die der zunächst nur dunkel geahnten Idee des Übersinnlichen und den ganz anders gearteten Gefuhlen entstammen, die in dem wirklichen Leben und den es beherrschenden Affekten, oder die, wenn wir die Vorstellungsgrundlage dieser Gefuhle bezeichnen wollen, in der Idee der Zugehorigkeit des Einzelnen zu der Gemeinschaft, in der er lebt, ihre Quelle haben.

Indem nun die sittliche Welt, mogen auch auf die Entwicklung der sie beherrschenden Motive noch so sehr die religiosen Ideen gewirkt haben, stets die sinnliche Welt bleibt, die der Schauplatz menschlicher Affekte und Triebe ist, liegt hierin endlich der Grund einer Scheidung der Gebiete, in der in gewissem Sinne die primitive Sonderung der beiden Wurzeln der religiosen Entwicklung auf ihrer hochsten Stufe wiederkehrt. Ist die Idee der Gemeinschaft samt dem ihm zugehorigen Gefuhl der tätigen Mitarbeit des Einzelnen an ihren Werken voll ausgebildet, so lost sich nunmehr die sittliche Idee von den religiosen Triebkraften, unter deren unentbehrlicher Mitwirkung sie entstanden war. Das der Wirklichkeit zugewandte sittliche Ideal wird erhaben und umfassend genug, um das menschliche Gemut zu den hochsten Zwecken zu erheben, die menschlichem, also auch sittlichem Streben und Handeln erreichbar sind. So gewinnt die Moral ihr eigenstes, in ihrem ganzen Umfang von der Religion unabhängiges Gebiet, auf dem sie souveran die primitiven ethischen Gefuhle zu den hochsten sittlichen Normen erhebt, ohne dazu anderer Mittel als eben der sittlichen Ideen selbst zu bedurfen. Dann bleibt der Religion nur noch jene Idee der Zugehörigkeit des Einzelnen wie des Ganzen zu einer übersinnlichen Welt und das zu dieser Idee gehörige Reich religiöser Stimmungen. Wo eine solche Scheidung eingetreten ist, da gewinnen aber die sittlichen Normen in ihrer Verselbständigung eine Klarheit und Stärke, deren sie entbehrten, solange sie in das Ganze religiossittlicher Motive verwebt waren. Umgekehrt dagegen bleiben die religiosen Stimmungen in ihrer unmittelbaren Beziehung zu einem absoluten unendlichen Sein, zu dem die allezeit relativen Werte der empirischen Welt die notwendige Ergänzung bilden, in jener Region reiner Gefuhle, in denen diese Beziehung ihren Ausdruck findet. Das ist die Stellung zum religiosen Problem, die uns, abgesehen von den in ihnen zum Worte kommenden individuellen Einflüssen, in der Moral- wie Religionsphilosophie Schleiermachers entgegentritt, die sich hier in scharfem und bewußtem Gegensatz

zur Moraltheologie Kants befindet. An dieser Stellung ist vor allem dies berechtigt, daß die Ethik heute nicht bloß der theologischen Krücken entraten kann, deren dereinst jede der egoistischen oder utilitaristischen Reflexionsmoral entwachsene Ethik bedurfte, sondern daß sie, als ein dem wirklichen Leben und seinen Motiven zugewandtes Gebiet, geradezu verpflichtet ist, auf dem Grund der sittlichen Erfahrung selbst die ethischen Motive zu gewinnen und aus diesen die ethischen Normen abzuleiten. Dabei darf aber nicht ubersehen werden, daß ohne die starke Einwirkung religioser Triebkräfte die Entstehung dieser unabhängigen Sittlichkeit niemals möglich gewesen ware. Nicht minder gibt an der Grenze, wo das sittliche Wirken innerhalb der empirischen Welt sein Ende findet, erst jener Ausblick auf die Zugehörigkeit des Einzelnen wie der Gemeinschaft und ihrer Schopfungen zu einem absoluten, die Wirklichkeit des Empirischen und Relativen einschließenden Sein den Normen, die das sittliche Leben aus sich erzeugt hat, ihren letzten Halt in der im sittlichen Leben und seiner Geschichte nur bruchstuckweise zur Entfaltung gelangenden Idee des Unendlichen.

## 3. Gegenwart und Zukunft der Religion.

Die Hoffnung, es werde dereinst einmal eine Zeit kommen, wo eine einzige Religion die ganze Menschheit umfasse, reicht, wie bekannt, in freilich sehr verschiedenen Gestaltungen von den Anfängen des Christentums an, wo diese Hoffnung an die Erwartung des wiederkommenden Messias geknupft war, bis tief in das 18. Jahrhundert, das in einer kunftigen Vernunftreligion alle Unterschiede des Glaubens aufgehoben dachte. Heute gibt es wohl nur noch wenige, die einer dieser Hoffnungen sieh hingeben. Geschichte und Psychologie vereinen sieh, um sie beide gleich unwahrscheinlich zu machen. Die Geschichte zeigt, wenn wir uns durch übereinstimmende Namen nicht täuschen lassen, die insbesondere bei den großen Religionen des Christentums, des Islam, des Buddhismus zahllose Formen und Färbungen in sich bergen, eher eine zu- als eine abnehmende Differenzierung. Der Völkerpsychologie muß aber diese Erscheinung als ein notwendiges Ergebnis

einerseits der wachsenden Mannigfaltigkeit der Kulturguter, anderseits der zunehmenden Individualisierung der menschlichen Personlichkeit erscheinen. Die von Rousseau heiß begehrte und noch von Kant still erhoffte Zukunftsreligion mit ihren drei Glaubensartikeln von Gott, Freiheit und Unsterblichkeit hat daher schon in den Kreisen der Philosophen, in denen sie entstand, auf allgemeine Anerkennung verzichten mussen. Die Hoffnung, sie oder irgend ein anderes Bekenntnis, bis herab zu der vom äußersten Flügel des Freidenkertums erstrebten Beseitigung der Religion, uberhaupt verwirklicht zu sehen, steht in der Tat psychologisch auf gleicher Linie mit der Überzeugung des Helvetius, die Unterschiede der geistigen Begabung und der sittlichen Anlage wurden verschwinden, wenn dereinst nur einmal Erziehung und Unterricht gleichmaßig uber alle Menschen verteilt seien.

Im Gegensatze zu solchen utopistischen Zukunftsträumen zeigt uns die Wirklichkeit schon innerhalb der christlichen Welt ein Bild zunehmender Sonderungen, und wenn diese äußerlich weniger hervortreten, als es den tatsächlichen Verhaltnissen der religiosen Uberzeugungen selbst entspricht, so beruht das wohl zumeist auf den Hemmungen, die Herkommen, Sitte und der Zwang der sozialen Verhältnisse auf die freie Außerung religioser Uberzeugungen ausuben, und die letzten Endes vornehmlich auch jener verbreiteten Indifferenz zugrunde liegen, die man wohl zutreffend als einen Zustand der Religionslosigkeit definieren konnte, der von einzelnen, fur sozial unentbehrlich gehaltenen religiosen Scheinhandlungen umkleidet ist. Doch dieser Schem, den eine sogenannte Elite unter den Gebildeten um sich verbreitet, darf nicht uber das wirkliche religiose Leben hinwegtauschen, das in den Volkern wirksam ist, und in dem jene stark abgeblaßte Scheinfrommigkeit doch nur einen Grenzfall bildet. Sieht man genauer zu, so kann nicht verborgen bleiben, daß z. B. in den Ländern christlicher Kultur das wirkliche religiose Leben mit verschwindenden Ausnahmen ziemlich genau in den Grenzen sich bewegt, die durch die christlichen Kirchen und Konfessionen außerlich bezeichnet sind. Dagegen wurde es freilich, sobald man die der Entwicklungsgeschichte der Religion entnommenen Maßstabe anlegt, der wirklichen Sachlage durchaus nicht entsprechen, wenn man alle diese Formen der Glaubensüberzougung, die der gemeinsame Name »christlich« deckt, als eine und dieselbe Religion betrachten wollte. Sieht man auf das Wesen und nicht auf den Namen, so ist die Überzeugung eines frei gesinnten protestantischen Theologen von der eines inmitten katholischer Andachts- und Wallfahrtsstätten aufgewachsenen Menschen aus dem Volke vielleicht noch weiter entfernt, als die des Mitglieds einer amerikanischen Großstadtsekte von der eines Indianers der Wildnis. Darum ist es nicht bloß eine Verschleierung, sondern eine Verhullung der Tatsachen, wenn man die sämtlichen Mitglieder der christlichen Kirchen und Konfessionen Angehörige einer einzigen Religion nennt. Selbst innerhalb der einzelnen Kirchen sind die wirklichen Unterschiede so groß, daß von einer auch nur annähernden Einheit des Glaubens nicht die Rede sein kann. Diese Erscheinung ist weder zu loben noch zu beklagen. Denn sie ist eine notwendige Folge des jeder geschichtlichen Entwicklung immanenten Triebes, die in ihr verborgenen Anlagen nach verschiedenen und immer mehr auseinandergehenden Richtungen zu entfalten. Mochte das Urchristentum eine verhaltnismäßig einheitliche Religion sein, heute hat diese Einheit längst aufgehort. Der Katholizismus als die älteste ihrer Gestaltungen hat sich hier auch im weitesten Umfange den Bedürfnissen anzupassen verstanden, die die Unterschiede ursprunglicher Volksanschauungen und die hinzukommenden Einflusse der materiellen und der geistigen Kultur ihm entgegenbrachten. Indem er die mannigfachen Formen des religiosen und selbst des vorreligiosen Kultus sich assimilierte und auf der andern Seite sich doch auch ganz allmählich den Anforderungen der jeweiligen Anschauungen der Wissenschaft anzupassen suchte, ist er heute als kirchliche Organisation betrachtet vielleicht einheitlicher, als er je gewesen. Aber eine einheitliche Religion ist er nicht mehr, sondern eher konnte man ihn eine Enzyklopädie aller Religionen nennen, die je in der Menschheit vorhanden waren, und die noch vorhanden sind. Denn er umfaßt alles, den Seelenkult und die niederen Schutzgottheiten verschiedenster Gattung mit den an sie gebundenen Rudimenten eines uralten Fetischismus; inmitten dieser Grundbestandteile alter Naturkulte die göttliche Christusgestalt, umgeben von der Fulle magischer Zeremonien, wie sie sich in den antiken Mysterien entwickelt hatten; endlich die an dieses Hauptmysterium angegliederten Sonderkulte der Gottesmutter, der Apostel und Heiligen. Ein Polytheismus, wie ihn reicher die Welt kaum in den griechischen Gotterkulten gesehen, auch darin aber ein echter Nachfolger der alten orphischen Mysterien, daß er dem Bedurfnis des auf den Hohen der geistigen Kultur stehenden Angehörigen der Kirche, den Inhalt von Kultus und Dogma philosophisch zu deuten, entgegenkommt und selbst der Wissenschaft, wenn sie lang genug an die Turen pocht, den Eingang nicht verschließt! So hat die Kirche zuerst dem kosmologischen Teil der Naturwissenschaft freien Zugang gewahrt. Heute steht sie bereits dem biologischen nicht mehr ganz ablehnend gegenuber; und mag sie auch noch die Anwendung der historischen Kritik auf die Religionsgeschichte verdammen, nach der ungeheuren Anpassungsfähigkeit, die sie bewiesen, ist es nicht ausgeschlossen, daß sie dereinst noch einmal das Programm der »Modernisten« zu dem ihrigen machen wird. Denn nach diesem sind geschichtliche Kritik und religioser Glaube zwei ganzlich verschiedene Dinge, so daß es »dem Glauben gestattet sem muß, "ja" zu sagen, wo die agnostische Wissenschaft ,nein' sagt «1). Sollte sich die Kirche dieses Programm des doppelten Gewissens erst aneignen, so wurde so wenig nach oben wie nach unten eine Stufe religioser Entwicklung denkbar sein, die der Kraft ihrer Anpassung zu widerstehen vermochte.

Immerhin mag es bis dahm vielleicht noch lange dauern. Auch mag man mit einer solchen Teilung der Herrschaft zwischen Religion und Wissenschaft allenfalls auskommen, solange sich die historische Forschung auf die Tatsachenkritik beschrankt und der Prufung des psychologisch Moglichen und Wirklichen enthalt. Aber der psychologischen Entwicklungsgeschichte des religiosen Bewußtseins kann ein solcher Vermittlungsversuch nimmermehr standhalten. Diese notigt vielmehr unabanderlich dazu, den Weg zu gehen, der den Vorzug für sich hat, der ehrlichere zu sein. Er besteht darin, daß man eine Dissonanz zwischen Glauben und Wissen überhaupt ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Programm der italienischen Modernisten, Reformkatholische Schriften, II, 1908, S. 147.

meidet, indem man von vornherein die nach allen Seiten der wissenschaftlichen Kritik, der historischen wie der psychologischen, standhaltenden Tatsachen der religiösen Uberlieferung und des religiösen Lebens als maßgebend fur die religiose Uberzeugung betrachtet. Das ist der Standpunkt, den im Prinzip schon die Reformatoren des 16. Jahrhunderts einnahmen, da sie das eigene Gewissen und die personliche Uberzeugung zur Glaubensnorm machten, den sie aber freilich nicht innehielten, da ihnen, was nach dem Zustand der Wissenschaft ihrer Zeit verzeihlich war, die evangelische Überlieferung als eine unantastbare Offenbarung galt, und da sie überdies, im Widerstreit mit ihrem eigenen Prinzip, auch von dem sonstigen Bestand kirchlicher Uberlieferung soviel als nur möglich zu bewahren suchten. Dadurch wurde der Glaubensstandpunkt der protestantischen Bekenntusse im wesentlichen ein modifizierter Katholizismus, der den Papst, die spezifische Heiligkeit des Priestertums und die stärksten Auswüchse des Polytheismus beseitigt hatte. Daß dieser, den Übergang zwischen Mittelalter und Neuzeit treu widerspiegelnde Standpunkt kein auf die Dauer bleibender sein konnte, ist selbstverständlich; ebenso aber, daß er den in zahlreichen protestantischen Volkskreisen, die der katholischen Kirche völlig entfremdet sind, herrschenden Glaubensanschauungen im wesontlichen noch heute entspricht. So hat der Protestantismus, abgesehen von den Übergängen, die eine solche in mannigfachen Kämpfen sich vollziehende allmahliche Sonderung mit sich fuhrt, im allgemeinen zwei Richtungen entwickelt: eine konservative, die noch heute an den Anschauungen der Reformatoren des 16. Jahrhunderts festhalt, und eine fortschrittliche, die sich die Ergebnisse der historisch kritischen Forschung in vollem Umfange zu eigen macht und, daneben bereits von psychologischen Erwägungen geleitet, alles Mythische aus der religiösen Uberlieferung auszuscheiden sucht. Wie wenig diese Unterschiede mit der Scheidung der Kirchen etwas zu tun haben, erkennt man aber deutlich genug daraus, daß der orthodoxe Protestant noch eher dem gläubigen Katholiken als dem liberalen Theologen der eigenen Kirche seine Sympathien zuzuwenden pflegt.

Nun entsagt man freilich innerhalb jeder dieser drei Formen

des Christentums nicht ganz der Hoffnung, es werde dereinst noch einmal gelingen, die verlorengegangene Einheit im Sinne der eigenen Überzeugungen wiederherzustellen¹). Doch mogen auch diese Unionshoffnungen vielleicht nicht ganz so utopistisch sein wie die des Aufklärungszeitalters, den wirklichen Verhaltnissen und, was noch mehr sagen will, den wirklichen religiosen Bedurfnissen der Gegenwart und einer irgend absehbaren Zukunft entsprechen sie ebensowenig. Wer sich offenen Auges in der christlichen Welt umsieht, wie sie heute beschaffen ist, der kann sich der Uberzeugung schwerlich verschließen, daß trotz der kirchlichen und konfessionellen Spaltungen die außerliche Zusammenfassung zu einem und demselben Bekenntnis zwar nicht unbeträchtliche Unterschiede der Anschauungen verschleiern mag, daß aber doch der vorhandene Zustand im großen und ganzen sich mit den wirklichen Formen und Farbungen religioser Uberzeugungen deckt, die in der heutigen Christenheit lebendig sind und die zugleich, am Maßstab der allgemeinen Religionspsychologie gemessen, im wesentlichen die ganze Entwicklungsgeschichte des religiosen Bewußtseins von dem vorreligiosen Zauber- und Damonenglauben an bis zu den in philosophische Ideen ubergegangenen religiosen Anschauungen widerspiegeln. Leiht der katholische Kultus hier dem religiosen Bedurfnis nach unten wie nach oben weithin seine Stütze, so hat der liberale Protestan-

<sup>1)</sup> Innerhalb des Katholizismus ist es besonders die liberale, die radikalen Forderungen des »Modernismus« ablehnende, aber die Versohnung ihrer Kirche mit der modernen Kultur anstrebende Richtung, die sich der Verwirklichung solcher Hoffnungen auf dem Wege friedlicher Verstandigung hingibt. Eine historische Begrundung dieses Standpunktes, in der allerdings einigermaßen übersehen ist, daß in der Geschichte, namentlich in der Geistesgeschichte, die Zukunft niemals ganz der Vergangenheit gleicht, sucht Alb. Ehrhard, Der Katholizismus und das 20. Jahrhundert, 1901, 9.—12. Aufl. 1902, zu geben. Die starke Verbreitung des Buches spricht deutlich fur die Resonanz, die diese Anschauungen wohl besonders in gebildeten katholischen Kreisen gefunden haben. Bezeichnend ist es immerhin, daß der Verf. das Wort »Reformation« lieber in »Revolution« umgewandelt sehen mochte. Es liegt dem wohl die Überzeugung zugrunde, daß einer Revolution eine Reaktion zu folgen pflegt. Aber diese Reaktion liegt längst hinter uns: sie ist von den Reformatoren noch erlebt und mitgemacht worden. Was sich heute innerhalb des Protestantismus vorbereitet, ist vielleicht eine neue Revolution, schwerlich eine Ruckwartsbewegung in das vorreformatorische Zeitalter.

tismus seinerseits in aufwärtsgekehrter Richtung eine Anpassungsfähigkeit zu entfalten begonnen, die gelegentlich bis dicht an den Deismus der philosophisch Gebildeten des 18. Jahrhunderts heranreicht. Betrachtet man die Tatsachen unter dem Gesichtspunkt des Bedürfnisses, so ließe sich daher wohl sagen: dieser nahezu allumfassende Umfang religioser Stromungen und Richtungen findet in den Kirchen und Konfessionen, wie sie tatsächlich beschaffen sind, seinen annähernd adäguaten Ausdruck, und es gibt kaum eine Form religiosen und vorreligiosen Glaubens, für die nicht in irgendeiner der vorhandenen christlichen Kirchen, Konfessionen und Sekten Platz ware. Auch ist es nicht wahrscheinlich, daß sich dieses Verhaltnis in absehbarer Zeit wesentlich andern wird. Völlig ausgeschlossen ist es aber fur jeden, der die menschliche Natur in ihren Unterschieden an Begabung, an Lebensbedingungen und individuellen Bedurfnissen in Rechnung zieht, daß sich hier die Hoffnungen auf eine Ausgleichung auch nur der allgemeinsten Unterschiede jemals verwirklichen werden. Solche Hoffnungen widersprechen ebenso der Psychologie der individuellen Charaktere wie der Völkerpsychologie. Beide lehren uns, daß nicht Uniformierung, sondern zunehmende Differenzierung der Weg aller religiosen Entwicklung ist, und daß selbst da, wo unter gunstigen Bedingungen die Unterschiede der außeren Kultur einer gewissen Ausgleichung entgegenstreben, damit keineswegs eine Ausgleichung der geistigen Begabung und der geistigen Bildung verbunden ist. Je reichere Mittel die Kultur dem Einzelnen wie der Gesamtheit zur Verfugung stellt, um so mehr steigert sie zugleich die Mannigfaltigkeit der Betätigungen wie der Bedürfnisse.

Im Hinblick auf diese Verhaltnisse darf man wohl sagen, daß auch das Christentum in den unendlich verschiedenen Abstufungen religiöser Anschauungen, die es in sich vereinigt, und in denen es nahezu ein Bild der Religion auf den sämtlichen Stufen, die sie bis dahin durchlaufen, geworden ist, nur die Mannigfaltigkeit der religiösen Motive spiegelt, die in den wirklich bestehenden religiosen Gemeinschaften ihre Befriedigung finden können. Ist aber erst die Einheit der religiösen Überzeugungen als ein utopistisches Ziel erkannt, so sollte auch einem friedlichen Nebeneinander der so ver-

schiedenen Bedurfmssen entgegenkommenden Gestaltungen des religiosen Lebens nichts mehr im Wege stehen. Liegt doch hier zu einem Kampf der Kulte um so weniger ein innerer Grund vor, als das Recht der personlichen Uberzeugung auf religiosem Gebiet wenigstens insoweit sich nahezu allgemeine Anerkennung verschafft hat, daß selbst das strengglaubige Kirchentum jeder Richtung zwar den Andersglaubigen aus der eigenen Gemeinschaft ausschließt, ihm aber außerhalb dieses Kreises jenes Recht ausdrucklich oder durch stillschweigende Duldung zuerkennt. Dennoch gibt es zwei Hindernisse, die ein solch friedliches Zusammenleben religioser Gemeinschaften und abweichender religiöser Uberzeugungen unmoglich machen, und die wahrschemlich noch auf lange hinaus jenen Kampf nicht werden verschwinden lassen, obgleich sie im letzten Grunde Uberlebnisse der Vergangenheit sind, die ihre innere Berechtigung m den Anschauungen der Zeit langst verloren haben. Das eine dieser Hindernisse ist ein außeres: es besteht in dem politischen und sozialen Zwang, der die Zugehorigkeit zu bestimmten kirchlichen Gemeinschaften zu einem Vorrecht erhebt, das jeden, der sich nach seiner personlichen Überzeugung dieser Zugehorigkeit entzieht, in seiner sozialen Stellung schädigt. Das andere Hindernis ist ein inneres: es besteht in der Forderung der Zustimmung zu einem uberlieferten religiosen Bekenntnis. Die erste dieser Formen des religiosen Zwangs zu erortern, 1st hier nicht der Ort: es gehort in die praktische Ethik, nicht in die Volkerpsychologie<sup>1</sup>). Dagegen reicht die zweite, die des Bekenntniszwangs, wenigstens zum Teil in ihr Gebiet. Denn sie hängt mit einer der wichtigsten Erscheinungen des Bedeutungswandels religioser Begriffe zusammen, die ım Laufe der religiosen Entwicklung eingetreten sind: mit der des Begriffs der Religion selbst. Mit dem Wort »Religio« verband der Romer, so verschieden auch im übrigen dessen etymologische Deutung bei den spateren romischen Schriftstellern sein mochte, in erster Linie den Begriff der Gebundenheit an bestimmte Normen des Kultus, die als solche einen Teil der offentlichen Rechtsordnung bildeten. Diese Bindung des Einzelnen an den Kultus ist aber ein gemeinsames Merkmal aller antiken Religionen. Daß Glaube und

<sup>1)</sup> Vgl. meine Ethik<sup>4</sup>, III, S. 262ff., 308ff.

Kultus einander entsprechen, erschemt dabei zugleich als eine so selbstverständliche Voraussetzung, daß man der Hervorhebung einer besonderen Regula fidei entraten kann. Erst in dem Augenblick, wo die Philosophie den hinter dem Kultus verborgenen Glaubensgehalt spekulativ zu durchdringen beginnt, sucht sie ihn zugleich in bestimmte Lehrsatze zu formen. Damit wandert dann auch die religiose Gebundenheit vom Kultus auf die Lehre, und die Lehre fixiert sich in dem Bekenntnis, durch das der Glaubige nicht mehr bloß, wie zuvor, durch Handlungen, sondern durch das Wort und dessen eidliche Bekraftigung seine Zugehörigkeit zur religiosen Gemeinschaft bekundet. Dieser Ubergang hat sich in der antiken Welt wohl zum erstenmal in den Mysterien, vor allem in den orphischen Kulten vollzogen; und die Teilung des religiösen Glaubensgehorsams zwischen Kultus und Bekenntnis hat sich dann mit fortschreitender Verlegung des Schwerpunktes vom Kultus auf das Bekenntnis in das Christentum fortgesetzt. In der griechischen Kirche ruht jener noch wesentlich im Kultus. In der romischen halten sich beide, Kultus und Dogma, annahernd das Gleichgewicht. In der protestantischen ruckt der Schwerpunkt in dem Maße, als sie auf die innere Zustimmung zur Glaubensnorm Wert legt, mehr und mehr vom Kultus auf das Bekenntnis. Mit diesem Übergang tritt aber auch ein bis heute nicht uberwundener Zwiespalt in die Erscheinung, der zu einem neuen, von dem alten verschiedenen, und schließlich ihm entgegengesetzten Religionsbegriff hinfuhrt. Während die evangelische Kirche auf das Bekenntnis als die Bekundung des aus eigener Überzeugung kommenden Willens der Zugehorigkeit zur religiosen Gemeinschaft den hochsten Wert legt, negiert sie zugleich den Zwang der äußeren Glaubensnorm, um den Glauben selbst ganz zu einer Sache personlicher Uberzeugung zu machen. Kann sie doch in dem persönlichen Verkehr des Christen mit Gott die Dazwischenkunft eines solchen äußeren Glaubenszeugnisses im Grunde ebensowenig dulden, wie sie die Vermittlung des geweihten Priesters als eine zur Gewinnung des Heils unerlaßliche Hilfe anerkennt. Die Erweiterung hier schließt die Beschränkung dort in sich: mit dem allgemeinen Priestertum ist nur die personliche Glaubensnorm vereinbar. Damit ist aber der alte Begriff der

»Religio « seinem innersten Wesen nach in sein Gegenteil verwandelt. Aus der Gebundenheit an eine außere Glaubensnorm ist die Religion zur personlichsten aller Gewissensfragen geworden, die jeden außeren Zwang als einen Widerspruch gegen die innerste Quelle dieser in der religiosen Überzeugung wurzelnden Beziehung der einzelnen Seele zur Gottheit als einen Eingriff in die unantastbarsten Rechte der Personlichkeit zuruckweist. Dieser Zwiespalt zwischen dem äußeren Bekenntnis und dem im Prinzip durch die Reformation eroberten Recht der Gewissensfreiheit konnte. obgleich seine Folgen schon in die fruhen Kämpfe im eigenen Lager zuruckreichen, doch im ganzen so lange verborgen bleiben, als in Wirklichkeit bei der großen Mehrzahl der evangelischen Christen die biblische Überlieferung mit ihren Erganzungen aus altchristlicher Zeit als eine unantastbare Quelle gottlicher Offenbarung galt. Je mehr dieser Standpunkt erschuttert wurde und in wachsendem Maße die Kritik der Tradition auf die Urkunden des Glaubens selbst ubergriff, um so klaffender wurde iener Riß zwischen der von dem evangelischen Christen geforderten freien Uberzeugung und dem daneben von der Kirche erzwungenen Bekenntnis. Auch kann sich heute wohl kein Unbefangener mehr daruber tauschen, daß es an sich absurd 1st, von einem Menschen der Gegenwart zu fordern, daß er sich auf ein Glaubensbekenntnis festlege, das vor Jahrhunderten als ein annahernd allgemeingultiger Ausdruck der in den reformatorischen Kreisen geltenden Glaubensuberzeugungen angesehen werden mochte.

So pflegt man sich denn mit zwei Argumenten uber diese sittlich bedenkliche Situation hinwegzuhelfen. Uber das erste dieser Argumente kann man kurz hinweggehen. Es beruft sich auf das ehrwürdige Alter des Apostolikums, durch das es zugleich ein letztes Band zwischen den beiden christlichen Kirchen des Abendlandes geblieben sei. Als wenn sich ein Bekenntnis zu einem Glauben, den man nicht hat, durch die Dauer der Zeit in Wahrheit verwandelte; und als wenn durch diese außerliche Konservierung einer Bekenntnisformel die Kluft zwischen weit auseinandergehenden inneren Überzeugungen je überbrückt werden konnte! Ernsthafter nimmt sich das zweite Argument aus. Man subsumiert das apostolische Glaubens-

bekenntnis dem Begriff des Symbols. In der evangelischen Kirche wird es zumeist schlechthin »das Symbol« genannt. Dem liegt wohl die Anschauung zugrunde, in dieser Glaubensformel sei die Grundlage für die sämtlichen Kultsymbole gegeben. Dem ist aber nicht so. Nicht nur wird der symbolischen Handlungen des Kultus im Bekenntnis nicht gedacht, sondern diese Handlungen, besonders die Taufe und das Abendmahl, sind weit älter als das Christentum selbst. Sie reichen, wie wir sahen, in die vorreligiose Entwicklung des Kultus zuruck. Das Christentum hat sie nicht geschaffen, sondern durch die schon in den alten Religionen vorbereitete symbolische Umdeutung vergeistigt und gelautert. Indem man nun das Apostolikum als »Symbol« bezeichnet, soll es offenbar an dem Bedeutungswandel teilnehmen, dessen die Symbole überhaupt falug sind. Man soll sich also unter dem Bekenntnis nicht das denken. was es unnuttelbar ausspricht, sondern ihm einen andern, der jewerligen Glaubensstufe personlicher Uberzeugung angemessenen Sinn unterlegen. Aber ein Bekenntnis ist kem Symbol und kann durch keine noch so gewaltsame Umdeutung in ein solches verwandelt werden. Entweder bekonnt man sich wirklich zu dem, was es ausspricht, oder man spricht aus, was man in Wirklichkeit nicht glaubt. Und eine Unwahrheit kann sich am allerwenigsten dadurch m Wahrheit verwandeln, daß man ihre Aussprache mit einer besonderen Feierlichkeit umgibt<sup>1</sup>). Was wirklich innerhalb eines jeden

<sup>1)</sup> In seiner lehrreichen Schrift über die Geschichte des Apostolikums bemerkt K. Thieme (Das apostolische Glaubensbekenntnis, 1914, S. 117f.), »Symbol« sei das Apostolikum in der alten Kitche nicht im Sinne des späteren Bedeutungswandels dieses Begriffs, namlich als ein similiches Zeichen für einen geistigen Inhalt genannt worden, sondern in seiner ursprunglichen Bedeutung, als »Erkennungszeichen« fur die Gemeinschaft der Glaubigen. Aber ein Erkennungszeichen fur die Christen war dieses Bekenntnis doch nur darum, weil sie seinen Inhalt wirklich glaubten. Fur den heutigen Christen, der etwa an the jungfrauliche Geburt und an die Hollenfahrt Christi nicht mehr glaubt, wird es zu einem falschen Erkennungszeichen und eben damit auch zu einem un wahren Bekenntnis. So schiebt sich denn, wie ich vermute, bei dem Versuch einer Rechtfertigung des Apostolikums aus seinem symbolischen Charakter jener spätere Begriff des Symbols unter, nach welchem dieses auch da noch beibehalten werden kann, we man an seme sinnliche oder magische Bedeutung nicht mehr glaubt. In der Sache scheint mir aber beidemal der Begriff gleich unzulassig zu sein, ob man ihn in der einen oder der andern Bedeutung verwendet.

religiosen Kultus symbolisch ist, das ist die Kulthandlung selbst; von der hier falschlich der Begriff auf das Bekenntnis ubertragen wurde. Wahrend das Bekenntnis so, wie es gegeben wird, festliegt und dadurch nicht geandert werden kann, daß man ihm einen Sinn unterschiebt, den es seinem deutlichen Wortlaute nach nicht hat, ist umgekehrt die Kulthandlung innerhalb jeder Religion symbolisch von Anfang an, und sie ist damit in ihrer Bedeutung allen den Wandlungen unterworfen, die das Symbol uberhaupt in dem ihm immanenten Übergang vom realen zum idealen Symbol und schließlich zu der durch dieses reprasentierten Idee zurucklegt. Dabei können diese Ubergange innerhalb einer religiosen Gemeinschaft nicht bloß nacheinander erfolgen, sondern sie konnen nebeneinander bestehen, indem jedes einzelne Mitglied frei nach seiner eigenen Glaubensuberzeugung das kultische Symbol in einer dieser drei Formen auffaßt. Darum ist das Ziel, dem der Protestantismus vermoge des von Anfang an in ihm schlummernden Glaubensprinzips zustrebt, das der konfessionsfreien Kirche. In diesem Begriff liegt kein Widerspruch. Denn nicht das Bekenntnis, sondern der Kultus begrundet das Wesen einer kirchlichen Gemeinschaft. Das Bekenntnis aber erstarrt, der Kultus mit der Entwicklungsfahigkeit seiner den verschiedensten Uberzeugungen Raum gonnenden Symbole erhält lebendig. Die Spaltung in eine Unzahl einzelner Sekten, deren jede wieder auf ein anderes Bekenntnis schwort, wurde nur eine Vervielfaltigung des Irrtums sein, der in starren, nicht in lebendigen Gemeinschaftsformen das Heil der religrosen Entwicklung sieht. Daß die protestantische Kirche dieses Ziel in naher Zukunft erreichen werde, ist kaum wahrscheinlich, obgleich ihr Name schon jenen Protest gegen die Bindung der Gewissen lebendig erhalten sollte, von dem sie ausgegangen ist. Aber utopisch ist dieses Ziel nicht, wie es die einst weit verbreitete und heute noch immer nicht ganz erloschene Idee einer dereinstigen Einheit der Religion ist. Denn das Prinzip der Bekenntnisfreiheit mag den Kreis derer noch so sehr erweitern, die sich zu einem gemeinsamen Kultus vereinigen konnen, weil jeder in den Symbolen dieses Kultus seine eigenen religiosen Anschauungen verwirklicht sehen kann, der Umkreis, in welchem auch unter dieser Voraussetzung ein gemeinsamer Kult moglich bleibt, ist kein unbegrenzter. Verschiedene Gestaltungen des Kultus werden daher selbst innerhalb einer in seinen Grundgedanken so weitumfassenden und nut den Grundtrieben der geistigen Kultur verwachsenen Religion wie der christlichen allezeit moglich, ja notwendig sein. Und unter diesen Gestaltungen mogen immerhin auch solche nicht fehlen, die dem Bedurfnis derer entgegenkommen, die danach verlangen, daß man ihnen eine feste Glaubensnorm von außen biete, weil sie diese in ihrem eigenen Innern nicht finden konnen. Doch innerhalb des Prinzips, das in der Entwicklung des Protestantismus zuerst latent wirksam gewesen ist, und das er schließlich auf dem Boden einer nirgends gestorten Einheit von Glauben und Wissen wird durchsetzen mussen, liegen solche Gestaltungen nicht. Mogen die bestehenden Kirchen und Konfessionen in noch so weitem Umfang Raum fur die Befriedigung religiöser Bedurfnisse bieten, das eine hat der Protestantismus bisher verabsäumt: das in ihm latente Prinzip der Freiheit des religiosen Gewissens von außerem Zwang voll zu entwickeln.

## Register.

(Bearbeitet von H. Lindau.)

Abendmahl 253, 412, 502, 548. Aberglauben 415, 423, 529, Brauche 404. Abhangigkeitsgefuhl 523f., 536. Acht, Heiligkeit der Zahl 342. Ackerbauer und Nomaden 182ff., A. und Gotter 53, 87ff. Ackerdamonen 87ff., 111. Ackerkulte 16, 87ff., 182, 212, 217, 233ff, 254ff., 407f, 420ff., 433f., 438f., 492ff., altmexikanische 93ff., A und Festjahr 427f. Ackerkultur 116. Adonis 97, 254, 493, 497. Affekte 436, 443, 453, 532, 537, A und Gotterbegriff 25, Projektionen 27, 29, A. und Zauber 33f., A. und Seelen- und Damonenglaube 40, A. und Mythenbildung 52, A. und Kultus 65. Agni 111, 214, 433.

Agnostizismus 511, 541.

Ahne und Held 426f., Ahnendamon 490,
Ahnengeister 21, 26, 51, 58f, 64, 69,
88, 397, 400, Ahnenkulte 51, 59, 61,
69, 97, 100, 141, 148, 185, 189f,
192, 324, 364ff, 426f., 429ff., 433f.,
437, A und Gotterkult 80, Ahnenlegende 190, Ahnenmythen 45, Ahnensage 220f., 430, Ahnenseelen 385,
Ahnenvorstellungen 16, 34.

Ahriman 289, 388, 527.

Ahuramazda 144, 242, 283, 386, 395. Alchemie 352 Alcheringazeit, Legenden 45 Allah 432. Allbeseelung der Natur 40 Allegorie 67, 120, 200, 202, 213ff, 235, 305, 441f., 444, 506. Allgegenwart 30, 41. Allmacht 30, 199. Allwissenheit 316f. Altar 331ff., 335f. Altrusmus 532f. Amulette 38, 410, 417, 430, 465. Anachoreten 245, 263. Angramamju 218, 283, 386. Angsttraum 393. Animismus 22ff., 363f., 466, 494ff., A. und Praanimismus 32ff., 43f. Anthropogonie 198, 270. Aphrodite 278. Apis 77f. Apokalyptik 201, 260f., 289f., 299ff, 344, 367, 390f., 498. Apollon 123, 167, 169, 203, 225, 302f., 440, A. und Helios 157, 490, Lokalkult 160. Apostolikum 547 f. Apperzeption, mythologische 25, 40,

272, 402,

Arche 293 f., 296 ff. Ares 116, 169. Artemis 116, 207, A., Wind und Mond 157, Lokaltkult 160, A. als Heilsgottin 161.

Arzteschulen 114.

Asebie 155.

Askese 239f, 245f., 248ff., 259, 263, 394, 457, 472, 485, 487, 502ff

Asklepios 160, 225.

Assur 84.

Astarte 97, 164.

Astralkulte 80ff., 116.

Astralmythologie 39f., 140f., 242, agyptische 84ff, babylonische 84f., mexikanische 79

Astraltheorien 154.

Astrologie 101f., 111f, 146f., 176, 281, 351ff., 389

Astronomie 301, 349, 353.

Asyl 334.

Ate 119, 166f.

Atem und Psyche 358, 388, 402.

Atheismus 504.

Athena 116, 123, 169, 208, 381, 444, 490, A. als Heilsgottan 160f., A. Nike 175, A. Hygicia 175, A. Pronoia 175. Attis 97, 254, 390, 446, 493, 498. Auforstehung 392, A.s-riten 60.

Aufklarungsphilosophie 512, 517f.

Augenblicksgötter 6ff., 40.

Augenzauber 187.

**B**aal 183f., 434f., B.s-priester 434f. Bakchen 98, 443.

Balder 377.

Barmherzigkeit 325ff.

Baume, heilige 334.

Bedeutungswandel 3, 6, 49, 54, 160, 235, 418f., 427, 457, 469, 475, 492, 521f., 545.

Begräbnissitten 373.

Begriffshypostasen 118ff.

Beichte 483.

Bekenntnis 546ff., B.-zwang 545.

Beräucherung 336.

Berge, heilige 335.

Berufsteilung 54.

Beschworung 26, 64, 78f., 106, 139, 312, 321, 351f., 354f., 431, 434, 449f., 452ff., 466, 469, B.s-formeln 99ff., B. und Preished 104ff

Besessenheit 32.

Besprengung 335f., 478.

Bestattung 438f.

Bittgebet 312, 449ff, 455ff., 469.

Blumen, heilige 78, 89.

Blut und Leben 96, B. und magisches Wissen 126, B. und Seele 465f, 472, B als Lustrationsmittel 477f.

Blutopfer 473.

Blutrache 532.

Blutzauber 429.

Bosheitszauber 210.

Boten der Gotter 74ff., 85, 87.

Brahma 327.

Brahmanismus 55, 173, 244, 249, 327, 399, 403, 487, 503.

Brandopfer 434, 483.

Buddha 173, B.-legende 244ff., 413, 501ff.

Buddhismus 55, 69, 301, 327, 342, 364, 398f., 431, 447, 483, 486f., 501ff., 538. Bundeslade 143f.

Buschseele 363.

Bußgebet 449, 451f., 455ff., 470. Bußubung 485.

Chaos 67, 272f., 277, 285ff , 3021. Chiliasmus 309.

Chorlied 452.

Christentum 55, 153, 244ff., 301, 307ff, 327, 342, 367, 389ff., 431f., 447f., 470, 473f., 483f., 492, 495ff., 522, 526f., 529, 534, 538ff., Degradation der Gotter 26, Gottheit 28, 55, Trinitát 130.

Christuslegende 244f., 250ff., 413.

Daevas 387ff., 395.

Damonen 16f., 36f., 39ff., 136ff., 192, 196, 198f., 279, 287ff., 310, 378, 525ff., 529, 533, 543, D.-vorstellungen und Naturmythus 4, Stellung der D. im mythologischen System 1f., 9ff.,

18ff., D. und Geister 27, 29, 51, unterirdische D. 53, Erhebung zu den Gottern 55, 63, D. und Gottervorstellungen 126, 143, 148, 157, 165ff., 191f., 194, 201, 317, Kampf 120, 170f., 186f., 190, Abwehr 159, Ubergang zum Gott 162ff., D und Held 186f, D.-furcht 314, 364, D.furcht und Ehrfurcht vor den Gottern 312ff., D.-kult 58f, 61, 69f., 87f., 78ff., 141f., 159, 163, 177, 182, 328, 334f., 450, 453ff, 465, 493, D.-kult und Gotterkult 407f., 410, 412ff., Schutzd. siehe Schutzdamonen Dankgebet 449, 451f., 456f., 469. Degenerationstheorie 4. Deismus 544 Dekalog 322f. Demeter 151, 157, 168, 212, 216, 241, 376, 387, 440f., 444ff., 497f., D. als Heilsgottin 161. Derwische 432. Deukalion 224, 295 Dezimalsystem 340.

Dichtung 169ff., 197, 200f., 203, 213, 271f., 304, 307, 321, 380, 397, 521, epische D. siehe Epos, tragische D. 321, 324, vgl. auch Hymnendichtung, Drama usw.

Dike 119, 122.

Dionysos 98, 125, 151, 154f., 168, 173f.,
207f., 215, 238ff., 387, 390, 441ff.,
490, 497ff., D. Zagreus 98, 444, 446.
Dioskuren 116

Dioskuren 110

Dogma und Kultus 546.

Drachenkampf 302f

Drama 200, 237, 497f

Drei, Heiligkeit 339, 341ff, 389f., 396.

Dreistufentheorie 3ff., 40

Dualismus 105, 113, 282f, 285, 387f., 431, 454, 485

Ehrfuicht 267, 312ff., 321, 325, 329, 333.

Eigenschaftsbegriffe und Gotter 120ff., 124

Ekstase 9, 32, 124, 182, 204, 238, 249, 253, 259f., 263, 304f, 347, 368, 388f, 391ff, 431f., 434, 442ff., 452, 459, 472, 486ff., 508, 516f El, Elohim 183f., 188, 190 Elegie 451f. Elysium 376, 384ff., 393. Emanation 346ff. Engel 387, 526f. Entartungstheorie 23, 42. Enthusiasmus 434, 524. Entsagung 504f. Entsundigung 483f. Entweihung 333. Entwicklung, religiose 512f., 518 Epos 155ff., 167f., 170ff., 196ff., 215f, 323f., 365. Erbsunde 324, 484. Erde 65ff., Erdgottin 94, 445, Herabstieg 275, Mutter 438f. Eremit 226 Ereschkigal 212, 379f. Erinyen 166, 174, 374, 379. Erloser 231f., 242ff., 444. Erlosung 246, 251, 325ff., 399, E.sdogma 473f., E.s-religionen 327. Erntebrauche 423f. Erntefest 94f., 487, 493. Erntesegen 404, 406f. Erstlingsopfer 184. Eschatologie 307f, 391. Essen und Kraftaneignung 466ff., E. des Gottes 96, 125, 444, 490f., 493f., 496, 508. Ethik 69, 399, 513, 518, 528, 530ff., 545 Evolutionismus 22, 32, 42. Exaltation 518.

Fabel 507, F.-wesen 218.
Familie 131ff.
Fegefeuer 396
Feldkulte 423f. vgl. Ackerkulte.
Festjahr, Ordnung 427f.
Festzeremonien 57ff.
Fetischismus 21, 24ff., 38, 51, 64, 79, 140f., 156, 268, 328, 330ff., 410, 416f., 431, 540

Feuer und Sonne 76, 80, F.-bereitung 220, 223, 265, 267, F.-bringung 220, 223, 227, 229, 265, 267, F.-bohrung 82, F.-gotter 149, F.-lustration 483, F.-mythus 275, F.-sage 292f., F.-zeremonien 443.

Fisch, rettender 293f., 296f., F.-fang 422, 428.

Flutsagen 56, 291ff.

Freidenkertum 539.

Frommigkeit 482, 486.

Fruchtbarkeitsdamonen 439, 442, vgl. Vegetationsdamonen.

Fruhlingsgottin 94f., F.s-fest 94ff. Funf, Heiligkeit 339, 342, 358.

Gaea (Gara) 67, 157.

Clastrecht 534.

Gobet 49, 69, 102, 106, 118, 211, 214f., 310, 312, 317, 336, 354f., 385, 449ff. Gefühl 530, 536f, religiöse G.e 517f., 523f., G. u. Symbol 524, G.s-motive 533.

Gegenbeschworung 455f., 462.

Gegenzauber 312, 455f., 462f.

Geheimkulte 235, 326.

Geist und Scele 31ff., G.er 35, 51, G.er-kult 70.

Gemeinde 132, G.-fetisch 417.

Gemeinschaft 520, 537, Macht der Erzeugnisse 405f, G.s-kulte 407, 417f., 520, Gs-zwecke 406f.

Genealogie der Götter If., 15, 197, 203, 274, G. der Götter, Heroen und Dämonen If.

Gerechtigkeit 123, ausgleichende G. im Diesseits 192, göttliche 318ff.

Gericht, jungstes 309.

Gesangszauber 380.

Geschenk an die Gottheit 465f., 469, 471, 473, G.-opfer 312.

Geschichtsphilosophie 307f.

Gesellschaft 131ff., Traditionen 420, Gliederung 109, 422, G.s-ordnung 525.

Gesetz und Zufall 119, G.es-glaube 327,

G-gebungen 322f., G. maßigkeit 123, 280, 353, der Sternenwelt 76, 85f., der Entwicklung 193f.

Gesinnung 266, 409, 482, 485, 515, 520, 536.

Gestirne 48, 61f., 65, 68, 70ff., G. als Kultdamonen 75f., Tattowierung 81. Gestirngötter, Vermenschlichung 82ff. Gestirnkult 99, 102, 433.

Gewissen 531, 536, 547, 550, G s-freiheit 547ff.

Gilgamesch-Epos 146f., 213f.

Gleichnisse 507.

Glossolalie 488f.

Glucksbedurfnis 510.

Gluckseligkert, Ort der 382ff.

Gnade 327.

Gnostik 348, 390f., 505.

Gorgonen 379, G.-haupt 161f.

Gott, Vermenschlichung 529, Eigenschaften 531, G. als Monas monadum (Leibniz) 531.

Götter, Stellung im inythologischen System 1ff., Useners Theorie 3ff., personliche (Usener) 6ff., höhere, allgemeine (Usener) und Sondergotter 7f., individuelle Personhehkeit 27, 118, 148f., 156, 163ff., 168, 170ff., 311, 313f., 430, ubermenschliche Personlichkeit 287f., G. und Helden 10ft., 313, Rangunterscheidung der G. 39, Erhebung von Helden und Damonen 55, Erhabenheit 90, 107, 407f., Heiligkeit 108, Vermenschlichung 103, 216, 239, G. und Dämonen, Kampf 120, Tiergestalten 157f, 171f., G. und Naturphánomene 158, Eigenschaften 163ff., kultlose G. 50ff., 198, 270, G. und Legendenhelden 226f., heilbringende (4. 226f., 230ff., 267, G., Damonen und Helden 317, Wohnort 426, 520, chthonische 439ff., Genealogie siehe Genealogie.

Gotterattribute 171, 175.

Gotterbild 58f., 77, 330ff., 344, 463, 476, 521f., G. als Symbol 408f.

Gotterboten 74ff., 85, 87, 103,

Gotterdammerung 16.

Gotterdynastien 143.

Gotterepos 196f

Gotterglaube ohne Kultus 140f., G. und Mythenmarchen 208f.

Gotterkampfe 151ff., 170f, 186f., 190, 273, 277, 279, 283, 285, 287ff., 302f, 386, 395, 434

Gotterkult 51, 59ff., 310, 407f, 450ff., 465ff., 480, 493, 520ff., 533f, G. und Ahnenkult 80, Scheidung 115, Ubergang aus dem Damonenkult 425ff... 429, G und Gottervorstellungen 438. Gotterlegende 196, 217ff., 232, 413, 502. Gottermarchen 158, 171, 196, 199, 202ff, 215f., G. und Gottersage 216. Gottermutter 94ff., 446.

Gottermythus, Formen 194ff.

Gotternamen 3, 156, Doppelnamen 175. Gottersage 2, 11ff., 92f., 155, 195ff., 220f., 283f., 440, 452, G. aus der Heldensage entwickelt 18f., 41f 53f, 116f, 163ff, 170ff., germanische 153, G und Heldensage 210, 218f, G und Erloser 232, G., Legende und Marchen 248f

Gotterspeise 15, 124, 127ff.

Gotterstaat 122f, 137, 150, 153ff., 227, 378f., 436f.

Gottertrank 15, 124ff.

Gottervorstellungen, Ursprung 21ff., 147, G und Kultus 407f.

Gotterwelt, Vielheit 165, vgl. Polytheismus.

Gottesfurcht 314.

Gottesidee 509, absolute G 316ff, Entstehung 90, Vergeistigung 172, uberpersonliche 175, 177f., Lauterung 314, Einheit 314, Attribute 314ff., Subjektivierung 316

Griechische Gotter 28, 83, 122f.

**Mades** 239, 241, 365, 370f., 373f., 379ff., 385f., 394, 397, 445

Halbgotter 205, im mythologischen System 1, 12.

Handlungen, heilige 335ff

Harpyen 374.

Hauchseele 387, 513.

Haustiere 429.

Heilbringer 14, 160f., 191, 217ff., 310, 531, H. und Gott 226f, 230ff, 267, H. als Kulturbringer 228, Vermenschlichung 228, H. als Vorbild 229f., 239, Mensch 244, H. als Zauberwesen 265f. H. und Sagenheld 266.

Heilige 541.

Heiligenbilder 82.

Heiligenkult 149.

Heiligenlegende 245, 258ff, 413.

Heiligkeit 246, 248f., 252, 309ff, 486, H. der Gotter 108, Objektivierungen 328ff., H.s-attribute der Gotter 316ff.

Heiligung 333, 310f., 411, 486ff., H skult 96, 447f., 451f., H s-mittel 336f., H.s-riten 336, 449, 460, 466f., 472ff., 482f., 487, 492.

Heilkunde 147, 234, 353.

Heilsgeschichte 308.

Heilsgotter 123, 160f., 218, 244, 333f., 382ff.

Heilskult 173, 436ff., H. und Mythus 444, H und Heiligungskult 451f.

Heilswirkung der Kulthandlung 413f. Heilung 97, H. und Zauberkult 159ff. Heilzauber 233.

Hel 379.

Helden, Stellung im mythologischen System 1f, 10ff, 41f., Erhebung zu Gottern 55, Starke 125f, H und Damon 186f., Genealogie 197, 203, starke H. und Heilbringer 229f, H. und Gotter 230, 313, 317, 426f., H. und Ahnen 426f.

Heldenepos 213.

Heldenideal 178, 195.

Heldensage 2, 11ff., 17ff., 41f., 53f., 116f, 146ff, 155, 163ff, 171f., 174, 189, 195 ff. 208 ff., 287 f., 383 f, 430, 437, 440, 452, 501, H. und Mythenmärchen 279, H. und Gottersage 163ff., 313.

Helios 149ff., 157, 176, 216, 498.

Hellenismus 367, 389ff., 489

Hera 207f., 444, Luft und Mond 157. H. als Heilsgöttin 160f.

Herakles 12, 116, 151, 154f, 177, 189, 224, 226, 229f., 232, 266, 379, 381, 497.

Herbstopfer 97.

Herd, Herligkert 335

Hermes 123, 167, 169, 208, 381f., 440.

Heroen 165, 267, Stellung im mythologischen System 2, 12f., 24, H. und Helden 12f., sittliche H. 229f., Erhebung zu Göttern 383.

Heroennamen 3.

Heroensage 151, 220f., 224, 437.

Heroenverwandlung 177.

Heterogonie, schopferische 193, H. der Zwecke 320, 448.

Hexen 264, 379.

Hierarchie 155.

Himmel 382ff., H. und Erde 65ff., H. und Holle 309, 368, 370, 396ff, Aufstieg 382, H. als Wohnstatte der Seligen 382ff.

Himmelfahrt der Seele 387ft.

Himmelsdamonen 430, magische Kultfeier 79.

Himmelsgotter 1, 25, 47f., 50, 58, 68, 70, 73, 84, 86ff., 98ff., 114, 129, 141, 159, 176, 289, 382ff., 427ff., 436, 439f., 446, H. als Damonen 105f.

Himmelskult 69, 71ff., 102,

Himmelsozean 293f

Himmelsmarchen 61f., 65, 139, 203f., 223, 228, 274ff., 426

Himmelsmythologie 399, mexikanische 58, 71ff., 79.

Himmelswanderung 269, 275, 296, 368f., 387, 402.

Hirtenkulte 424, 428, 434.

Hirtenleben 421, 431.

Hölle 368, 370, 382, 396ff., 529, H. und Himmel 309, 368, 370, 396ff.

Höllenfahrt 380f.

Hollenstrafen 260, 264.

Horen 119

Hybris 119, 166.

Hygicia 145.

Hymnendichtung 100f., 106, 111, 152, 167t., 171, 202, 211f., 214ff., 232, 243, 281ff., 376, 452, 457f., 496.

Jagd 421f, 425, 428f.

Jahreseinteilung 427f.

Jahresfeste 427f., 433f., 469, 487.

Jahresmythus 182ff., 212f., 248, 381 Jahreszeiten, Wechsel 90f.

Jahwe 127ff., 139, 143, 185f., 188ff, 284, 303f., 308, 321, 324, 365, 387, 434ff., 497, 526.

Janus 344.

Jason 266

Ideale 178f., 194, 508, 522ff., 534ff. Idyllendichtung 421.

Jenseits, ausgleichende Gerechtigkeit 192, J.-glaube 138, J.-gott 98, J.kulte 174, 213, 217, 233ff., 433, 444, 484, 487, 492f., J.-mythus 326, J.vorstellungen 159, 218, 308f., 361ff. 386, 392f., 438, 441, 482, 485f., 517. Jesuslegende 499ff.

Jesusreligion 529.

Imperatorenvergotterung 433.

Individualpsychologie 511ff., 515f, 518Indra 102ff., 111ff., 116f., 124f., 144, 248. 385, 433.

Intellektualismus 436, 474, 510f., 518, 524.

Intichumafeier 418.

Irrationalismus 517.

Isis 122, 390, 493, 498.

Islam 55, 432, 527, 538.

Israeliten, Gottheit 28, 127ff., 139, 143, 185f., 188ff., 284, 303f., 308, 321, 324, 365, 387, 434ff., 497, 526, Kampf der Kulte 434f., vgl. auch Judentum
Istar 84, 122, 182, 380, 390, Hollenfahrt 212f., 497.

Judentum 301f., 307f., 367, 389ff, 432,470, 473, 484, 492, 497f., 500, 526.Jupiter 176, Planet 84.

Kaiser, Verehrung 69, Vergotterung 433, K. und Sonnengott 150.

Kalender 356ff., 427f.

Kampf der Gotter siehe Gotterkampfe, K. um die Seele 395, K. der Kulte siehe Kulte.

Kannıbalısmus 467.

Karneval 255.

Katholizismus 540ff.

Katschmazeremonien 88.

Kerberos 342, 374, 379.

Keren 278, f. 374.

Kındertaufe 483.

Kındesopfer 471.

Kirche 409, K. und Konfession 549f. Klerus 448.

Kongregationen 448.

Kontemplation 403.

Kontrast 193, 240, 394, 442f., 525

Kornbock 76

Korperseele 33, 371, 387f.

Kosmogonie 1, 10, 15, 18f., 37, 45, 47f, 50ff, 85, 92, 139f., 142, 147, 151ff., 196, 198, 201, 204, 219, 242, 268ff, 367, 391, 395, kosmogonischer Gott und Kultgott 55, 60ff.

Kosmologie 307, 541.

Kosmos 352f, 356, K und Chaos 272t. Krankheit, Abwehr und Heilung 159ff., 233f., 236, K.s-damonen 64, 121, K sschutz 404, 406

Krieg 421, 425, 431, K. und Staatenbildung 117f, K. als Kulturwerkzeug 134

Kriegsgotter 115ff., 138, als K.: Ares
116, 169, Athena 116, 123, 169, 208,
381, 444, 490, A Nike 119, 174f.,
279.

Kronos 228, 289, 384

Kultdamonen, Gestirne 75f

Kulte, vorreligiose und religiose 51, Kampf der Kulte 432,434f., 526, 545.

Kultfeste 417, Tradition 418.

Kultgemeinschaft 425

Kultgenossenschaft 109, 113f., 202, 225, 235, 238, 329, 355, 418, 421, 431, 440, 446f, K. und Volksgemeinschaft 430.

Kultgotter 50ff., 136f, 139f., 196ff., 201, 204, 270, Entwicklungsstadien 88f, oberste K. 144, K.-sage 201, 210ff, 496.

Kulthandlungen 310, 335ff., 449ff., 549,
K. und religioser Wert 51, Motive 401,
403, 408f., Bedeutungswandel 409ff.,
magische K. 411, magische Heilswirkung 413f.

Kultlegende 93, 152, 200f, 217, 232f., 267, 391, 496ff.

Kultheder der Cora 73f.

Kultmal 329ff.

Kultmythen 384.

Kultriten 235

Kultstatten 79, 328ff.

Kultstifter 225.

Kulttanze 394, 417, 426.

Kulturbringer 228, 265.

Kulturgotter 52.

Kulturguter 420ff.

Kulturheroen 273.

Kulturlegenden 45

Kulturmarchen 219ff, 275ff.

Kultus 16ff, 30, 40f., 46, 48ff., 178, 181ff, 197f., 200ff., 211ff., 267f., 317f., 320, 386, 388, 395, 519ff., Wandlungen 3, 6, 25f, K. der Helden 10ff., Gotterattribute 171, vorreligioser K. 401ff., 413f., 453, 456, Merkmale des religiosen K. 404ff., K. und Gottervorstellungen 407f., 436, K. und Mythus 521, K. und Glaube 545f.

Kultzeremonien 321, 335f., 411.

Kunst 157, 171f., 521.

Kybele 97f, 254, 445

Lauterung 388, 395f.

Legenden 2, 13f., 16, 45, 47, 147, 151f., 182, 184f, 187ff., 200ff., 216ff., 356, 380f, 392, 408, 413, 441f., 444, 446, 496ff., 515, vgl. Kultlegenden, L und Marchen 248f., Motivwandel 264ff Legendenheld als Kultstifter 225f., L. und Gott. 226f., Vermenschlichung

und Gott 226f., Vermenschlichung 228f. Lehrtradition 248f. Leichenbrauche 364, 367. Leichenverbrennung 386. Leiden des Heilbringers 229ff. Licht und Finsternis 66f., 70ff., 285f., 302, 395, 431, L.-gotter 302. Lobpreisung 449, 451f., 456ff. Logos 130, 178,f., 347. Lohn 326, 393, 396, 398. Lokaldamonen siehe Ortsdamonen. Lokalgotter 142ff., 156ff., 180 Lokalheroen 144 Lokalkulte siehe Ortskulte. Lupercalien 424. Lustration 335, 396, 410, 460ff., 470, 475ff., 482ff, Ls-mittel 292. Lustrum 340, 357.

Magie 126, 409, 465 f., 468 f., vgl. Zauberkausalitat usw.

Magisches und Mythisches 213.

Mana 34 ff.

Mänaden 98 f., 238, 443.

Mannerweihe 45 f., 419, 425.

Marchen 153 f., 158, 169, 171, 186 ff., 194 ff., 198 ff., 343, 502, 505, 514, M.-held 13, 17 f., 186 f., 202, 218 f., 228, 266, 287, M. und Legendenheld 221 ff, 228, M. und Gott 164 f. Marduk 85, 101, 116, 212, 280, 286, 302, 446.

Marienkult 149.

Martyrer 245, 392, 394, M.-legende 258ff.

Masken 58, 417.

Medizingesellschaft 355, 447, Medizinmann 108, 147, 235, 411, 431f.

Menschenopfer 490ff.

Messias 130, M.-ideal 500.

Met 126f.

Metempsychose 400, vgl. auch Seelenwanderung.

Mimus 98, 213, 237, 254f., 419, 424, 426. Minotaurus 205f.

Mithra 149ff., 238, 241ff., 390f., 446, 489, 499f.

Modernismus 541, 543.

Moiren 119, 165f., 174, 248f.

Mond 61f., M. und Sonne 82, 84, als Gotterpaar 69ff., M. und Schiff 293ff. M. als Wohnstatte 382, M.-gottheit 94f., 99, 125, M.-mythologie 39, 72, 140f.

Monotheismus 22f, 27, 32f., 35, 38f., 42ff., 129, 144f., 179f., 327, 432, 435f., 458, 519, 525, 527.

Moraltheologie 530, 536, 538.

Mura-mura 34, 45f., 138, 220, 222.

Musen 119.

Mysterienkulte 114, 124, 174, 233, 235, 237f., 240, 243, 386, 390f., 411, 442, 444, 447, 469, 483f., 487ff., 493, 502, 529, 541, 546.

Mystik 253, 307, 336, 338f., 348, 389f.
Mythenerzahlung 195ff., M-märchen
3, 17, 19, 27, 42, 46, 60, 65ff., 71, 139,
187, 189f., 198, 201f., 206ff., 217f.,
221, 263, 265f., 270, 275f., 278ff., 302,
368, 370, 382, 393, 419f., 436, 465,
514, M. und Götterglaube 208f.,
M.-wanderung 55.

Mythologie, Systeme 1ff.
Mythus und Religion 513ff.

Nadir 355.

Naturdamonen 9f., 19, 29, 36, 102, 140, 159, 162f., 287, 414, 425f., 429, 431, 434, N. und Kultgotter 63ff., N. und Götter 170f.

Naturgeister 69.

Naturgotter 40, 68, 149, 151f., 386, 408. Naturmensch 532, Weltanschauung 402. Naturmythus 4, 9, 20, 22, 272, 279, 361, 365, 389, 397, 415.

Nebengotter 526.

Nektar 127.

Nemesis 119, 122, 166, 174.

Nergal 101, 112, 377, 379f.

Neun, Heiligkeit 340, 349ff., 354f., 358f.

Neuplatonismus 178f.

Nıflheim 370.

Nike 119, 174f. 279.

Nirwana 503.

Noah 298.

Nomaden 115, 143, 180, 182ff, 189, 213, 242, 421f, 428ff., 433f, N und Gotter 53.

Nomen 379

Nus 130, 489.

Nutzlichkeitsprinzip 517f

Obelisk 331f.

Odin 122, 126, 144, 377.

Offenbarung 43, 144f., 147, 510, 515, 524, 536, 542, 547.

Okeanos 176.

Olymp 150

Opfer 26, 49, 69, 78f., 102, 106, 118, 152, 182, 184f, 190, 233, 242, 254ff, 310, 312, 317, 321, 327, 329, 331, 336, 352, 376, 385f., 429, 434, 444, 446, 449, 459ff, 490ff., O. und Orakel 86f, O. als Geschenk an die Gotter 106, O. der Gotter 106f., Gesinnung 107, Bedeutungswandel 239, 256, O und Askese 485, O -altar, 331ff, O.-feuer 111, O.-gotter 152, O.-kuchen 491f, O-kult 483, 507, O.-mahl 253, 429, 467ff., 472, O.-riten 213, O.-schau 101f, O.-tod 94ff., O.-trank 111, 125, 386.

Orakel 86f., 123, 430, 459, 488.

Orakelgotter 333.

Ordensregel 263.

Ordensstifter 263.

Orenda 34f., 37f.

Orgiastische Riten 433, 443ff.

Orkus 370.

Ormuzd 388

Orphik 173f., 351, 367, 395, 444, 541.
 Ort der Seligen 382ff., O.e, heilige 339,
 O. der Gottesverehrung 328ff., Os-

damonen 64, 148f., 165, 227, 261, Os-kulte 156ff, 417, 432, Os-sage 20, 148, 154, 165, 168, 186f., 194, 203.

Osırıs 144, 151f., 238, 240ff., 366, 377,

433, 446, 498ff.

Osterkuchen 492.

Pantheismus 398.

Pantheon 2, 26, 50, 183, babylonisches 84, 169, internationales 150.

Pantomimik 423.

Parabeln 507.

Paradies 56, 127f., 198, 285, 297f, 390, P. in der Ferne 385.

Parjanya 104.

Parzen 379.

Passah 492.

Passionsspiele 237.

Paulus 251, 253.

Pennellegende 186f., 190.

Persephone 212, 216, 379, 440f.

Personlichkeit, gottliche 496f, religiose P.en 512, 516, P. der Gotter, siehe Gotter, P. der Gotter und überpersonliche Wesen 317, Aufhebung der P. der Gotter 175ff., P. und Logos 130.

Pessimismus 251, 504

Pferd in der Helden- und Gottersage 81.

Pflanzenmarchen 204.

Pflichtgebote 322, 531.

Phallophoren 96, 98, 111, 182, 423, 423.

Philosophie 113f., 124, 130, 173, 177f, 196, 201, 213, 216, 230, 244, 247, 250, 253, 258, 276, 280ff., 301, 307, 316, 321, 325, 342, 347, 351, 365, 367, 376, 390, 398ff., 435f., 502, 509f., 521f., 529f., 539, 543f., 546, stoische P. 119, 177f, 230, 347. P. und Religion

Plagemotiv 301, 303f.

Platonismus 388, 390, 395f., 398.

145, 155, P. und Lustration 486

Pluto 377, 379, 444.

Pneuma 347, 489.

Polytheismus 22f., 27, 32, 38ff., 129, 142ff., 179ff., 192f., 199, 250, 314f.,

458, 525ff., 541f.

Poseidon 157, 206, 377, P. als Heilsgott 160f.

Praanimismus 32ff., 43f., 415.

Pragmatismus 516ff.

Preished 104f., 139f., 281.

Priester 54, Heiligkeit 333, P.-gesell-schaft 235, P.-genossenschaft 202,

P.-schaft 79, 85, 108ff., 142, 173, 213, 433ff., babylonische 86, geistige Bildung 109, P.-schmuck 58, P.-stand 146f., 155, P.-tum 431, 546.

Prometheus 224, 229, 266

Pronoia 175.

Propheten 54, 126, 191f., 304ff, 333, 367, 432, 434f., 497f.

Protestantismus 540, 542ff.

Prozessionen 88, 96.

Psalmen 211, 457f.

Psyche 358, 366f, 387ff.

Pulugu 56f.

Purgatorium 396.

Pyrrha 295.

Pythagoreismus 173, 324f., 348, 352f, 388.

Pythm 343, 488.

Python 302.

## Qat 66.

Quellen, heilige 335f.

**R**achemotiv 299, 320, 392f., R. und Strafe 322ff.

Rationalismus 512, 517, R. und Seelenwanderung 397f.

Ratsel und Allegorie 214.

Raucherung 461, 483.

Rē 116, 148, 385.

Recht und Zauberkult 418,R.s.normen 166, R s-ordnung 135, 320, 479, 545, R.s-zwang 405.

Reflexion 124, 246f., 252, 304ff., 518, 529, 538, Objektivierungen 6f.

Reformation 543, 547.

Regengötter 72ff., 104, R. und Wolken 76, Regenprozessionen 424, Regenwolke, Damon 423f., Regenzauber 58, 74, Regenzeremonien 58, 493, der Cora 76

Reinheit, sittliche 395f., 485f., kultische 395f.

Reinigung der Seele 388, 395f., magische 507f., R s-zeremonien 470f., 475ff., 483, vgl. Lustration.

Religion, spezifische 33, 35f., 42, R. und Kultus 50f, 401ff., 412f., Untergang und Neubildung 178f., Entwicklung 194, R. und Heiligkeit 310, R. und Sittlichkeit 322, R. und Mythologie 400, Gleichsetzung von R. und Mythus 401ff., Unterscheidung 513ff., Gesinnung 403, Vergeistigung 408, 411, religionslose Volker 412, übersinnliches Ideal 508, volkerpsychologisches Problem 513.

Religionsgeschichte 432, 512, 517.

Religionsphilosophie 250, 509ff, 518 Religionspsychologie 509ff., 528.

Rhadamanthys 384f.

Rhea 278.

Riesen 248.

Riten 182, 213, 235, 265, 329, 405, 419, 433, 487, 507f., Heiligungs-R. siehe Heiligung, therapeutische R. 333

Romantik 42.

Rückschrittstheorie 23.

Rudra 111f., 433.

Runenschrift 126.

Saat- und Erntebrauche 423f.

Sage 2f., 11ff., 186, 194ff., 198, 200,
217, 343, 514f., S. und Marchen 210,
216, S.n-held 202, 218f., 287, S.n-held
und Gott 164f., S.n-held und Legendenheld 221ff., 228ff., S.n-held und
Heilbringer 266.

Sakdenfest 254f., 257, 493, 495.

Salbung 336.

Satan 387, 526 ff., S.s-vorstellungen 387, 526 ff

Saturn 255, 289

Saturnalien 254f., 257, 493ff.

Satyrn 98.

Schamanen 108, 431f., 434, 487.

Schattenseele 387, 390, S. und Traumbild 371f., 382.

School 370.

Scherzmarchen 65, 140, 298.

Schicksalsdamonen 165f., Schicksalsglaube 240, Schicksalsmächte 278f. Schiff, rettendes 293f.

Scholastik 473f.

Schopfung aus Nichts 286, S.s.-mythen 139, 147, S.s.-sagen 56, 61, 64, 67f., 268ff., vgl. Kosmogome.

Schreckdamonen 27.

Schrift, Fixierung 420, Szauber 166, 338.

Schuld 497ff., 528, 482

Schutzdamonen 9, 27, 65, 117, 261f., 363, 404, 429f., 490, 533.

Schutzheilige 144, 158, 261f. 264.

Schutzgeister 158, 191, 432, 437.

Schutzgotter 54, 103f, 144, 168, 227, 259, 273, 287, 526, 540.

Schutzzauber 161.

Schwarmerei 516.

Sechs, Heiligkeit 354ff

Seele und Geist 31ff, Befreiung vom Korper 396, S und Atem, Traumbild, Vogel 402, Aufenthaltsort 445, S n-fuhrer 381f., S n-glaube 23ff., 28ff, 39ff., 44, 396f., 468, 475, 478, S und Geisterglaube 32ff., Seelenkulte 51, 158f., 174, 204, 426, 429, 437ff., 459, 462, 482, 487, 498f, 540, S n-mythus 367, 415, S.n-schiff 294, 372, S.n-tiere 75, 429, S n-trager 465f, 468, S n-vogel 372, 402, S.n-vorstellungen 21, 23ff., 138, 293f, 361, 365f., 428, 442, 513f, S.n-vorstellungen und Naturmythus 4, 20, S.n-wanderung 301, 368, 376f., 383, 395ff, 503.

Segensspruch 456.

Seher 189, 208.

Sekten 540, 544, 549

Selbsterlosung 399

Selbstgefuhl 532f.

Selbstheiligung 310, 337

Selbsthingabe 495f

Selbstopferung 239, 254f.

Selbstvergessenheit 259

Seligkert 520

Semele 205f

Scrapis 151.

Siebenzahl, Heiligkeit, 169, 340f., 344, 349ff, 355f, 358ff., 389f, 396.

Sintbrandsagen 201, 290ff

Wundt, Völkerpsychologie VI. 2 Aufl

Sintflutsagen 56, 201, 290ff.

Sitte 532f., S und Zauberkult 418, Sn-gebote als gottliche Gesetze 481, 536.

Sittlichkeit 532f., S. und Religion 322, 534ff

Soma 15, 111, 122, 125, 433

Sondergotter 6ff., 40, S. und Damonen 9f

Sonne und Feuer 76, 80, Darstellungen 81f., 84, S. als Wohnstatte 382, 385.

Sonnengott 99, 112, 116, 148ff., 157, 176, 242, 248, 250, 275, 372, 385, 489, agyptische Sonnengotter 84, babylomsche 84, Helios 149ff, 157, 176, 216, 489, Sonnenkult 62, 65, 69ff., 88, 94, 148ff, 446, Sonnenmythus 140f., Sonnenwendfeste 428f., 445, 492f.

Sophia 130

Sophisten 177

Speiseopfer 471f.

Spharenharmonie 352f.

Sphinx 77.

Spiritualismus 22, 31ff., 42

Spukdamonen 32, 64, 186.

Staat 131ff, 525, Lenkung 54, standische Ghederung 108ff, Teilung der Gewalten 110, S und Kultgötter 117f, Ursprunglichkeit 132, Schopfung des Kriegs 134f, S und Gotterstaat 169, S. und Ackerbau 422, S s-gotter 137, 142, 145ff., 180.

Stadtgotter 143f., 180

Stammesahnen 220, Stammesgesellschaft 131ff, Stammesgotter 77, 142, 144, 180f, 183ff, 212f., Stammeshelden 20, Stammeskampfe 134, Stammeskulte 192, 432, 435, Stammesmythen 45, Stammessage 189f., 219ff., 265, 430, S. und Wandersage 20, Stammeszeichen 77.

Standescheidung 108f., 134, 142.

Sterngotter 78, Sternkulte 176, Sternverwandlung 382.

Stoa 119, 177f., 230, 347.

Strafe 205ff., 210, 215f., 299, 301, 303, 322ff., 374f., 393, 396, 398.

Suhne 396, 474, 476, 479f., 482.

Sühnopfer 470.

Sunde 478ff., 528, S. als Schuld und Befleckung 396, Ubertragung 483. Sundenfall 285.

Sündlosigkeit 483f.

Symbol 408ff., 441f, 519, S. und Gefuhl 524, S. und Volksreligion 529f., S. und Bekenntnis 548ff.

Symbolik, ideale 408f., 411f., 484, 529f., reale und ideale 471f., 522, 549, magische 474, 506, magische und ideale 477, reale und magische 521f

Tabu 190, 309ff., 333, 335, 429, 460, 462ff., 476.

Tag und Nacht 71f., 90f

Talisman 417.

Tamuz 182, 254, T.-fest 433

Tanze 419, 423, 426, 431, 434, 442f., 465, 487.

Tättowierung 81, 225.

Taufe 483f., 502, 507f., 548.

Tauschmittel 115.

Tempel 79, 329, 331 ff., 534, Schutz 333f.

Tempelkult 435.

Teufel 218, 264, 298, 378.

Theismus 34f., 38, 42f., 504.

Themis 119.

Theogonie 1f., 18, 63, 67, 122, 139f., 142, 171, 191, 201, 204, 269, 277, 313, 378.

Theologie 409, 484.

Theosophie 151f., 347, 367, 380, 390, 395, 489f.

Therapeutik 333.

Theseus 497.

Thyiaden 98, 238.

Tierahnen 265, 400, 429f., Tierdamonen 77, 163, 206, Tiere, heilige 77, 85ff., 206, 311f., 463, heilige und unheilige, reine und unreine 429, hilfreiche 77. Tierepos 199, Tierfabel 199, 298, Tiergestalten der Götter 157f., tiergestaltige Zauberwesen 171f., Tiergotter 206, Tierkultus 149, 433, T. und Herdenkultus 428, Tiermerchen 60, 203ff., 228, 393, 396f., 428f, Tieropfer 184f, 190, 467f., 471, 473, Tiersprache 208, Tiertotem 62, Tierverwandlung 205ff., 222, 298, 303, 397, 444.

Tihamat 280, 286, 289, 302., Titanen 98, 148f., 186, 279.

Tod und Seelenglaube 44, Gevatter T 378.

Tortur 264.

Totem 45, 47f., 51, 58f., 61f, 76, 78f., 148, 185, 224, 228, 262, 265, 311, 329, 404, 417, 419, 428f., 459, 462, 465, 467f., 490, 494, T.-tiere 21, 77f., 86, 138, T.-pflanzen 138.

Totenbrauche 430, Totenfeste 364, Totengeister 64, Totengericht 376, Totenkult 24, 100, 138, 144, 158f, 173f., 241, 325, 387, 430, T. und Vegetationskult 386, Totenopfer 471, Totenreich 440f, Hades 239, 241, 365, 370f., 373f., 379ff., 385f., 394, 397, 445.

Trankopfer 472.

Transzendenz 318, 337, 368.

Traum 189, 204, 442, 486, T. und Wachvision 304f., T. und Erzahlung 306 T.-bild und Seelenglaube 44, 358, 366, 371f., 382, 388ff., 402, T.-seele 513. Trmitat 130, 342, 347, 526.

Tritheismus 526.

Truhenmärchen 275.

Turmbau 331, siebenstufig 352.

Tyche 118ff., 166, 174, 278f.

Überpersönlichkeit 317, 326.

Übersinnliches, Idee 534ff., ubersinnliche Welt 408, 410f.

Übertragungszauber 483.

Uitzilopochtli 94.

Unendlichkortsidee 323, 536.

Ungehouer 288, 300, 302f., 342, 373ff Unsterblichkeit 14ff., 27, 30, 41, 91f., 95, 127f., 163, 168, 182, 205, 216f.,